
 

Întîlnirea filosofiei clasice cu teologia. 

Problema redimensionării termenilor 

prosopon, hypostas, philia, agape 

Rodica POP 

In this work we shall attempt to describe the evolution of the terms prosopon and 

hyposthasis and the difference of nuance in the case of philia and agape within the writings 

of Platon and of the Capadocians Fathers. We shall show in this way that the Fathers 

found in the platonic terminology the correct concepts to formulate the dogma. However, 

they have reconsidered the concepts of the classical philosophy succeeding in this way to 

express adequately the ineffable of the Christian Revelation. 

 
Reflecţia teologică a Părinţilor Capadocieni a operat o schimbare radicală în 

întrebuinţarea filosofică a termenilor consacraţi pînă în acel moment. Ei au 
considerat filosofia antică un fel de „pedagog

1
 spre Hristos”, teologia întîlnindu-se 

cu metafizica greacă a lumii antice încă din primele secole de istorie creştină, 
pentru că patristica răsăriteană a apărut şi s-a dezvoltat în acelaşi areal cu diversele 
sisteme ale filosofiei antice.  

Este adevărat că primele manifestări în scris ale creştinilor s-au constituit într-o 
dispută cu ideile marilor filosofi greci, gnosticismul servindu-se de acestea pentru a 
combate pe teologii vremii. Însă, începînd cu Iustin Martirul şi Filosoful, 

continuînd cu Clement din Alexandria şi Origene, filosofia capătă drept de 
existenţă în creştinism. Se încearcă o recuperare a filosofiei şi a culturii greceşti, 
mai cu seamă prin recursul la Platon şi Aristotel. Prin Sfinţii Vasile cel Mare, 
Grigorie de Nyssa şi Grigore de Nazianz, secolul al IV-lea devine o epocă în care a 
existat completa armonie între gîndirea creştină şi filosofie şi în care a înflorit 
literatura patristică. Ideile lui Platon pătrund în creştinism prin scrierile lui Grigore 

de Nazianz şi Grigorie de Nyssa, contribuind la definitivarea dogmaticii şi 
filosofiei creştine. Marea construcţie teologică se produce datorită moştenirii 
filosofice şi pe terenul ei. Dealtfel, se poate vorbi de un serviciu reciproc pe care şi-
l fac filosofia greacă şi teologia creştină. Este şansa filosofiei greceşti de a se 

                                                 
1 A se avea în vedere că în antichitate, inclusiv în perioada târzie, pedagogul este sclavul care îl 

însoţeşte pe elev spre şcoală, deci nicidecum, ca astăzi, o persoană specializată, ce se ocupă, teoretic 
şi practic, cu munca didactică şi educativă, sau care supraveghează şi ajută elevii la pregătirea lecţiilor 

în anumite şcoli sau internate (cf. Dicţionar explicativ al limbii române) . 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:23:19 UTC)
BDD-A103 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

reîmprospăta, de a-şi reîncepe istoria intrînd în structurile noii credinţe, în vreme ce 
creştinismul îşi împlineşte destinul istoric prin filosofia greacă şi prin recuperarea 
vechii culturi aflate în disoluţie. Creştinismul nu înseamnă doar religie, ci este un 
spaţiu dogmatic de răscruce cu filosofia. Simplu spus, creştinismul redefineşte 
filosofia greacă, dă o nouă interpretare gîndirii clasice.  

Contribuţia capadocienilor Ŕ formaţi la şcolile de filosofie din Atena - constă în 

implicarea în discursul teologic a filosofiei care nu uzează de raţiune pentru a căuta 
adevărul, cît mai ales de mecanismele care exprimă Adevărul revelat. Ei sînt 
preocupaţi să găsească formulările cele mai potrivite pentru precizarea dogmei

2
, să 

reconsidere termenii filosofiei clasice greceşti, să reinventeze termeni deja 
consacraţi prin îmbogăţirea lor cu noi sensuri care dau posibilitatea de a exprima în 
modul cel mai adecvat inefabilul Revelaţiei creştine. 

Textul evanghelic impusese deja noi viziuni asupra termenilor pe care filosofia 
clasică le ignora complet sau nu-i erau deloc cunoscute. De altfel, chiar în aceasta a 
constat munca gîndirii secolului al IV-lea, în mutarea înţelesurilor pe care le 
formulase filosofia greacă în dimensiunile spiritualităţii creştine

3
. Părinţii 

capadocieni au sesizat că terminologia platoniciană reprezintă mijlocul cel mai 
potrivit pentru a exprima raţional credinţa creştină, însă au fost conştienţi că se 

impune depăşirea dimensiunii conceptuale a termenilor, care riscă să blocheze 
accesul la ceea ce trebuie să vizeze în mod esenţial orice expresie teologică: 
relatarea unei experienţe spirituale şi a dogmei creştine.  

Demersul de faţă este motivat de atenţia pe care ne-au reţinut-o cîteva cuvinte 
ce se constituie în adevărate instituţii în discursul teologic - hypostas (persoană), 
philia, agape - şi urmărim evoluţia lui prosopon spre hypostas şi care este 

încărcătura semantică şi diferenţele de nuanţă la philia şi agape.  
I. Persoana umană 

Conceptul de persoană nu a existat în societăţile tradiţionale Ŕ asiriană, 
egipteană, greacă latină. Acolo exista individul, nu persoana. Din perspectivă 
teologică, sintagma persoană umană presupune o fiinţă capabilă de a relaţiona cu 
Dumnezeu, Persoana Absolută, şi este atribuită omului pentru că a fost creat după 

chipul şi după asemănarea lui Dumnezeu. Persoana este inconfundabilul din noi. 
Ca indivizi, putem fi omogenizaţi şi ameninţaţi cu clonarea, dar ca persoane, nu. 

a. Prosopon - mască 

Platon înţelege sufletul ca nefiind legat de un singur trup pentru vecie. După 
moarte unei „gazde”, el îşi găseşte alt lăcaş vremelnic. Deci, la filosoful grec, fiinţa 
umană nu este unică, individuală, din cauza reîncarnării şi a faptului că „fiecare 

                                                 
2 Dan Chiţoiu face o remarcă foarte interesantă în legătură cu modul atît de nepotrivit de a 

înţelege rostul dogmei, adică acela de a constrînge şi a înţepeni gîndirea în formule ce nu pot fi 

dezbătute. El aduce ca mărturie opinia Părintelui Dumitru Stăniloae, care susţine că tocmai expresia 

dogmatică este cea care dă posibilitatea gîndului să atingă profunzimi nebănuite prin faptul că-i 

opreşte curgerea în direcţii nepotrivite, o limitează în sensul bun, îi trasează drumul spre intrarea în 

comuniune cu Adevărul (a se vedea Dan Chiţoiu, Repere în filosofia bizantină, Editura Fundaţiei 
AXIS, Iaşi, 2003, p. 51) 

3 Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:23:19 UTC)
BDD-A103 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

concept concret este absorbit de ideea abstractă care constituie în cele din urmă 
fundamentul şi justificarea sa ultimă”

4
. 

Nici la Aristotel
5
 conceptul de persoană nu este ontologic posibil, deoarece 

sufletul este indisolubil legat de concret, omul existînd în splendoarea sa de fiinţă 
doar cît funcţionează biologic. Moartea distruge definitiv individualitatea fiinţei 
umane.  

Cînd se pune problema locului omului în lume (cosmosul lui Platon în Timaios 
este o lume armonioasă, „divină” şi „frumoasă”, dar tot ce se sustrage raţiunii este 
respins şi condamnat) se naşte tragedia greacă, şi, odată cu teatrul, apare termenul 
prosopon – cu înţelesul de mască. În Poetica

6
, Aristotel apreciază calităţile operei 

dramatice după abilitatea cu care actorul izbuteşte să-şi ascundă chipul. Dacă din 
spatele multiplelor măşti cu care jonglează poetul sau dramaturgul transpare 

permanent chipul natural, nefardat, al autorului, opera lui pierde o parte însemnată 
a calităţilor sale artistice 

Legătura dintre chipul omului şi masca folosită de actori este una foarte 
profundă, spune Ioannis Zizioulas

7
, deoarece teatrul reprezintă spaţiul unde 

conflictul dintre libertatea umană şi necesitatea „logică” a lumii unificate şi 
armonioase poate fi vizibil. Prin intermediul măştii, omul reuşeşte să devină ceea 

ce nu este, să capete o identitate care altfel i-ar fi refuzată, să se transforme, pentru 
cîteva momente, într-o fiinţă unică, liberă şi singulară (irepetabilă), să devină o 
persoană (prosopon). Apelul la jocul teatral pare că aduce cu sine „îmbunătăţiri” 
fiinţei umane, abilităţile căpătate prin acest mijloc nefiind caracteristice omului aşa 
cum este el conceput de cultura greacă veche, deci prosopon-ul reprezintă un 
element supraadăugat entităţii sale şi nu fiinţa sa adevărată, ipostasul său (căci 

ipostas însemna încă din acea epocă natură, substanţă)
8
. Indiferent de curajul de 

care dă dovadă în luptele pe care le poartă, de îndrăzneala de a-i înfrunta pe zei, de 
a încălca legea sau de a păcătui, actorul ajunge să constate, la finalul tragediei, că 
libertatea îi este limitată, sau, mai curînd, că libertatea nu există. 

b. Persona 
Specialiştii nu s-au pus de acord în ce măsură prosopon influenţează înţelesul 

cuvîntului persona - pe care îl întîlnim în spaţiul roman cam în acelaşi context - şi 
dacă nu cumva acesta din urmă este inspirat de termenul grec. Se pare însă că a 
stîrnit interesul juriştilor romani, care îl introduc în vocabularul de specialitate 
pentru a desemna comportamentul etic al cetăţeanului, adică omul capabil să 
relaţioneze cu ceilalţi, să se asocieze, să contribuie la organizarea vieţii statului etc.  

                                                 
4 Ioannis Zizioulas, Fiinţa eclesială, Editura Bizantină, Bucureşti, 2007, p. 21. 
5 Aristotel, Metafizica XII, 3, 1070 a. 
6 Idem, Poetica, 1448 a 20 sqq. 
7 Ioannis Zizioulas, op. cit., pp. 25 Ŕ 26. 
8 Ibidem, p.26; Paul Evdokimov afirmă că acest ipostas conţine în sine o întreagă filosofie, 

demonstrînd „inexistenţa unei ordini umane autonome, căci a exista înseamnă a participa la fiinţă sau 

la neant” Ŕ vezi Taina iubirii, Editura Christiana, Bucureşti, 1994, p. 75. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:23:19 UTC)
BDD-A103 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Dacă prosopon-ul grec îl ajută pe om să guste pentru o clipă dintr-o libertate 
care altfel nu-i este permisă, persona oferă o libertate iluzorie şi un statut în 
societate, o identitate - care este un element semnificativ al conceptului de 
persoană, care îl particularizează pe om, îl diferenţiază de ceilalţi - dar care este 
garantată doar de stat sau de orice alt ansamblu organizat. Adică, în situaţie de 
criză, de conflicte, omul este nevoit să apeleze la o instanţă juridică sau politică 

pentru a fi recunoscut sau pentru a-şi recăpăta identitatea şi statutul de persoană.  
c. Persoana - Hypostas 

Teologia a fost nevoită să reinventeze ori să redefinească unele concepte. Cei 
care reuşesc să producă această revoluţie sînt Părinţii din răsărit prin încercarea de 
a găsi o expresie, un termen, care să atribuie fiecărei Persoane din Sfînta Treime un 
conţinut ontologic, nu pentru a îmbunătăţi credinţa care înseamnă revelaţie, ci 

pentru a evita confuziile sau deformările. Hypostas este alegerea, întrucît 
antropologia capadocienilor este orientată iconic; adică omul este o fiinţă teologică 
şi deşi conţine oarecum în sine lumea, el nu are ca scop lumea, ci pe Dumnezeu. 
Din această perspectivă, toate paradoxurile au o explicaţie, fiinţa creată după 
chipul şi după asemănarea lui Dumnezeu se revelează ca acel fundament în care 
realităţile divină şi umană pot subzista fără a se contrapune, pot dialoga fără a se 

combate, pot crea în mod sinergic fără a se distruge reciproc. Explicaţia constă în 
faptul că iubirea este cea care stă la baza acestei comuniuni autentice a omului cu 
Dumnezeu, Cel care se raportează la creatura Sa ca la o persoană.  

 Deci, pentru a defini acest concept, Părinţii capadocieni au încercat să clarifice 
în ce măsură Tatăl, Fiul şi Sfîntul Duh sînt un singur Dumnezeu, au o singură fire 
(ousia), dar nu sînt o singură persoană (hypostas), ci trei. Dezbaterile care au urmat 

Conciliului de la Niceea (325) în legătură cu expresia din „Crez”, care stabileşte că 
Fiul este de o fiinţă (homoousios) cu Tatăl, puneau (pentru prima oară în istorie!) 
problema raportului existent între termenii ousia şi hypostasis, adică între fire şi 
persoană. Observam că în filosofia greacă nu există nici o legătură între termenii 
persoană (prosopon) şi substanţă, natură. În teologie însă, odată cu capadocienii, 
hypostas-ul se identifică cu persoana, şi se clarifică relaţia dintre ousia şi hypostas, 

aspecte care stau la baza tuturor controverselor triadologice din secolul al IV-lea
9
. 

 

                                                 
9 Sabelie susţine că Dumnezeu se manifestă în trei „personaje”, iar pentru a exprima acest aspect 

foloseşte termenul prosopon (cu sensul de „mască”). Dumnezeul creştinilor ar fi unul, dar uneori El ia 

o mască diferită. Astfel, în Vechiul Testament, îl întîlnim pe Tatăl, în Noul Testament pe Fiul, iar în 

epoca Bisericii pe Duhul Sfînt. (cf. Hierotheos, Mitropolit de Nafpaktos, Persoana în tradiţia 
ortodoxă, Editura Bunavestire, Bacău, 2002, p. 61). La fel şi Tertulian, în aceeaşi vreme, dar în 

Occident, exprimă Sfînta Treime folosindu-se de cuvîntul persona: „Una substantia, tres personae”. 

Problema constă, în ambele cazuri, în faptul că termenii nu au un conţinut ontologic. Pentru a evita 

această capcană şi pentru a defini toate nuanţele semantice ale conceptului de persoană, în discursul 

Părinţilor greci - începînd chiar cu Origene - se uzitează cuvîntul cel mai relevant: hypostas. Totuşi, 

pînă şi acest termen comportă o serie de riscuri din cauza modului în care vorbise Plotin (Enneade, V, 
1) despre „ipostasurile” divinului ca fiind binele suprem, inteligenţa şi sufletul lumii. (vezi în acest 

sens Ioannis Zizioulas, op. cit, p. 29 Ŕ 31). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:23:19 UTC)
BDD-A103 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

II. Philia 

a. Philia în filosofia platoniciană 

În filosofia lui Platon, philia are o încărcătură semantică foarte bogată şi, 
uneori, poate părea contradictorie. Lysis este dialogul de la care Platon porneşte 
pentru a dezbate acest concept pe care îl dezvoltă în Banchetul şi Phaidros

10
, unde 

philia riscă să se confunde cu eros. În fond, după o descriere amănunţită a jocului 

iubirii, circulînd cu uşurinţă din lumea fizică în spaţiul mitic şi invers, relaţia celor 
care se iubesc este numită philia. Ideea centrală a dialogului Lysis este că philia ar 
sta la baza tuturor tipurilor de relaţie. Dar un lucru asemănător afirmă şi Eriximah, 
în Banchetul (189b), punînd această proprietate pe seama lui Eros, „un zeu mare şi 
minunat, a cărui înrîurire se întinde pretutindeni, cuprinzînd tot ce e omenesc şi 
deopotrivă tot ce e divin”

11
.  

În mod curent, totuşi, philia înseamnă pentru grec legătura dintre oameni, dintre 
oameni şi zei (Banchetul, 188c), între state. Philia este ceea ce face ca două lucruri 
să se potrivească, să se atragă şi să se armonizeze. Aceasta este partea ei luminoasă 
întruchipată de Lysis şi Menexenos, iar partea întunecată vine prin Hippotales, cu 
dorinţele lui sexuale. Seninătatea şi bucuria prieteniei se transformă în poftă, ceea 
ce n-ar fi surprinzător şi nou dacă ne-am gîndi la modul în care a luat naştere 

termenul philia
12

. Uniunea de dragoste care duce la procreaţie se face întotdeauna 
prin Philotes şi nu prin Eros. Philotes, zeitate autonomă, este fiica Nopţii, cea care 
dă naştere singură mai multor zeităţi care au în ele ceva deznădăjduit şi întunecat: 
Foamea, Înşelăciunea, Răzbunarea, Tristeţea, Cearta, Anarhia, Dezastrul, Moartea. 
Aceasta este sursa de semnificaţii a termenului philia care îi fac pe greci să 
înţeleagă prin prietenie mai mult decît amiciţia lui Cicero.  

Nu vrem să insistăm asupra dezbaterilor foarte largi şi asupra teoriilor pe care le 
dezvoltă Socrate în Lysis asupra philia şi phileo Ŕ că prietenenia nu poate exista 
decît între cei care se aseamănă (Lysis, 214a sqq), doar între lucrurile cu totul opuse 
(Lysis, 215e), sau care cui este prieten, cel care iubeşte sau cel iubit (după modelul 
din Phaidros, cînd Socrate se întreabă dacă aduni unu cu unu, care din unu devine 
doi, cel pe care îl aduni sau cel la care aduni) etc. Ne interesează mai degrabă că 

interlocutorii încep prin a vorbi despre prietenie în sens modern şi sfîrşesc prin a 
vorbi despre afinitate, philia, la fel cum, în Phaidros, ceea ce la început părea o 

                                                 
10 Leon Robin, La theorie platonicienne de l amour, PUF, Paris, 1964, p. 40. 
11 Deci există o forţă care acţionează în întregul cosmos alcătuit din contrarii, ca pricipiu 

unificator, de la astre la oameni, animale şi plante pînă la zei. Ideea este exprimată chir şi de către 

Socrate în Gorgias, 508a: „Învăţaţii spun, Calliclest, că Cerul şi Pămîntul, zeii şi oamenii trăiesc în 
unire, prietenie, armonie, înţelepciune şi dreptate, de aceea Universul acesta se numeşte Cosmos, 

prietene, şi nu haos, şi nici neînfrînare”.  
12 În mitologia greacă, Philia este o nimfă pe insula Naxos, una dintre cele trei educatoare ale 

zeului Dionysos. La Atena, pe Acropole, şi la Efes, Philia primea un cult pe altare speciale, ca zeiţă a 

prieteniei. Ea trecea drept mamă a lui Zeus Philios şi ca atribut al Afroditei şi al Persuasiunei, iar 

calificativul philios se dădea mai multor divinităţi, îndeosebi lui Zeus şi Hermes (vezi preot profesor 
Ioan G. Coman, Frtumuseţile iubirii de oameni în spiritualitatea patristică, Editura Mitropoliei 

Banatului, Timişoara, 1088, p. 140 şi notele 3, 4, 5.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:23:19 UTC)
BDD-A103 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

relaţie ideală de iubire bazată pe eros, este denumită, spre final, philia. Aşadar, cu 
toate elementele care o caracterizează şi o fac să fie valorizată şi preţuită, prietenia 
e un act de iubire (Lysis, 215b) care aici, la Platon, capăta şi forme de manifestare 
sexuală de tip homosexual. 

Este momentul să facem o precizare. Exerciţiul dialectic provoacă o trecere 
aproape insesizabilă de la philia la eros. Toată dezbaterea are în vedere definirea 

conceptului de iubire platonică, deşi este foarte dificil de stabilit unde începe şi 
unde se termină acest discurs şi, mai ales, care dintre personaje este delegat să ni-l 
transmită. Din acelaşi motiv este greu de stabilit şi care sînt coordonatele iubirii 
platonice, deoarece putem sesiza nuanţe care definesc şi un alt tip de iubire, 
socratică. Ce anume le diferenţiază? Unde îşi epuizează Socrate competenţele şi 
unde începe Platon să treacă în sfera metafizică? 

b. Iubirea socratică şi iubirea platonică 

Pentru Diotima, privirea sufletului este orientată mereu spre Înalt, unde se află 
Binele, Perfecţiune şi Frumosul, dar capacitatea lui de a şi urca este mult diminuată 
de fluxul necontenit al schimbării, este chiar mutilată de contactul cu lumea 
devenirii. Datoria şi dorinţa supremă a sufletului este să fugă de aici, să se elibereze 
de înşelăciunea simţurilor, de impuritatea însoţitorului său (trupul), de neastîmpărul 

dorinţelor şi de sentimentele care vor să-l ţintuiască în materie. Oricît de mult ar 
dori să scape, sufletul ştie că îşi va atinge ţelul prin mijlocirea trupului, astfel încît 
toată problema se rezumă la cum trăieşte omul, la cît de statornic poate fi în ideea 
de bine, frumos, adevăr, iubire, pentru a găsi treptat calea spre mai sus, care-l va 
duce la capătul şirului de vieţi, îl va elibera de constrîngerea de a intra într-un nou 
trup.  

Itinerariul propus de Diotima presupune trecerea de la o experienţă erotică la o 
experienţă de ordin estetic, intelectualist şi metafizic

13
. Sînt cîteva etape de iniţiere 

şi trepte de urcat pentru a ajunge la ideea de Frumos, ţinta ultimă. 
Fiind vorba de o scară a iubirii, pe treapta cea mai de jos se situează bărbaţii al 

căror fel de a iubi este de a se orienta către femei şi de a zămisli copii, „socotind că 
prin asta vor avea parte de fericirea nemuririi şi vor fi ţinuţi minte cît e veşnicia de 

lungă” (Banchetul, 208b). Prin dragoste, omul are acces la realităţile ultime, deci 
poate depăşi acest nivel inferior, această primă etapă de iniţiere. Aşadar, „cel care 
năzuieşte la ţelul cel mai înalt Ŕ [Frumosul] - trebuie” să iubească un trup frumos, 
apoi frumuseţea oricărui trup, a sufletului, să iubească frumuseţea purtării, a 
legilor, a cunoştinţelor (Banchetul, 210a Ŕ 211c) 

Alcibiade dă mărturie că Socrate nu a ajuns la stadiul contemplării Frumuseţii 

în sine, ci a rămas pe o treptă inferioară, care presupune că se foloseşte de 
frumuseţea lui Alcibiade, a lui Charmides şi a altor tineri. Particular felului de a 
iubi al lui Socrate nu este „frumuseţea băiatului, ci băiatul frumos”

14
. Deci iubirea 

                                                 
13 Yvon Bres, Psihologia lui Platon, Editura Humanitas, Bucureşti, 2000, p. 270 Ŕ 271. 
14 Anton Adămuţ, Cum visează filosofii, Editura ALL, Bucureşti, 2008, p. 103. A se vedea şi 

Gregory Vlastos, Socrate. Ironist şi filozof moral, Editura Humanitas, Bucureşti, 2002, p. 40: „în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:23:19 UTC)
BDD-A103 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

la Socrate e legată, e sprijinită întotdeauna pe cineva, lucru care nu are nimic rău în 
sine, dar e rău că e egoistă şi provoacă suferinţă (cel puţin lui Alcibiade). El nu dă 
nimic, doar îşi ia ce şi cum vrea, fără să fie afectat de durerea şi dorinţa celui care îl 
iubeşte. Iubirea socratică nu are la bază ideea de schimb (dă şi unul, dă şi celălalt). 
Este una empirică. „E greu de acceptat, în cazul lui Socrate, transformarea mişcării 
erotice într-o experienţă metafizică. Şi cum trecerea aceasta, în Banchetul, există, 

ea nu poate aparţine decît lui Platon”
15

. 
În principiu, erotismul socratic exclude sexualitatea. La fel ca şi în iubirea 

platonică, satisfacţia ultimă a dorinţei sexuale nu este un scop în sine. Dar tinerii 
aceştia înflăcăraţi cu care se conversează Socrate nu aveau să priceapă. Totuşi, vom 
vedea în Phaidros (256b-d) o anumită îngăduinţă şi înţelegere pentru eventualele 
alunecări şi cedări în faţa pasiunii: „Dacă, dimpotrivă, viaţa ce o vor duce va fi nu 

prea aleasă, mînată de dorul de onoruri şi nu de setea înţelepciunii, atunci se poate 
întîmpla ca, prinşi odată de beţie sau în cine ştie ce altă clipă de sleire a treziei

16
, 

sufletele lor rămase fără apărare să fie covîrşite de caii cu nărav ce trag deopotrivă 
către acelaşi ţel; ei aleg astfel ceea ce în mintea celor mulţi apare ca supremă 
fericire şi săvîrşesc ce e de săvîrşit. Odată lucrul împlinit, ei gustă din aflata fericire 
de mai multe ori, nu însă mult prea des, de vreme ce nu întregul cuget consimte la 

această faptă”.  
c. Philia, phileo, philantropia în creştinismul răsăritean 

În creştinismul răsăritean, cuvîntul
17

 cu utilizarea cea mai frecventă este phileo, 
care în general desemnează afecţiunea pentru o persoană sau un lucru. În prim plan 
sînt situate relaţiile cu părinţii şi cu prietenii (ca în cuvîntul compus philadelphia, 
dragoste de frate sau, în varianta de traducere

18
 a textului biblic propusă de 

Bartolomeu Anania, „prietenie frăţească”; philoxenia, ospitalitate sau dragoste 
pentru străini); dar este inclusă aici întreaga dimensiune a sentimentului de plăcere, 
bunăvoinţă pentru ceva, care poate avea ca obiect zei, persoane sau lucruri. Philia 
exprimă dragostea, prietenia, afecţiunea, bunăvoinţa, iar philos desemnează 
părintele sau prietenul. Astfel, phileo descrie în mod deosebit afecţiunea între 
persoane în sînul sau în afara familiei şi implică grijă, atenţie, ospitalitate; poate 

exprima şi dragostea pentru anumite lucruri în sensul de a plăcea. W. Gunther şi 

                                                                                                                            
erosul platonician, cea iubită este Forma transcendentă a Frumuseţii a cărei imagine e băiatul cel 

frumos”. 
15 Anton Adămuţ, op. cit., p. 99. 
16 În acest text apare termenul trezie, care în mistica răsăriteană, mai cu seamă în isihasm, devine 

un concept complex foarte important Ŕ trezvie - care desemnează atenţia maximă asupra gîndurilor 

pentru a preîntâmpina orice dorinţă ce s-ar putea transforma în patimă.  
17 Cf. Coenen L. Ŕ Beyreuter E., - Bietenhard H. (ed.), Dizionario di concetti biblici del Nuovo 

Testamento, Edzione Dehoniane, Bologna, 1976, pp. 91 - 92. 
18 Aşa cum apare în 2 Petru, 1, 7: Pentru a deveni părtaşi la firea dumnezeiască, „punîndu-vă 

întreaga sîrguinţă, credinţei voastre adăugaţi-i virtutea; virtuţii, cunoştinţa; cunoştinţei, înfrînarea; 

înfrînării, răbdarea; răbdării, evlavia; evlaviei, prietenia frăţeacă; prieteniei frăţeşti, iubirea” (II Petru, 

1, 5 - 7). De asemenea, în 1Corinteni 16, 22 phileo este folosit clar pentru a exprima iubirea pentru 
Iisus: „Dacă cineva nu-L iubeşte pe Domnul, să fie anatema” (cf. Biblia sau Sfînta Scriptură, 

EIBMBOR, Bucureşti, 2001). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:23:19 UTC)
BDD-A103 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

H.-G. Link
19

 precizează că toate conceptele rezultate din phileo nu au nici o 
relevanţă religioasă. Acest aspect este valabil doar pentru societatea greacă veche 
pentru că în practica vieţii şi a credinţei creştine lucrurile stau altfel. Iubirea, 
indiferent de subiectul asupra căreia se îndreaptă, are ca izvor iubirea pentru 
Dumnezeu.  

Prin urmare, atît verbul phileo cît şi substantivul philia şi termenii compuşi
20

 

care pornesc de la ei au un profund caracter religios. Vedem că în comunitatea 
primară biblică se obişnuia să se facă adunare de colecte pentru săraci (koinonia

21
), 

erau hrăniţi săracii şi li se oferea ajutor material concret (diaconia
i22

). Aceste 
acţiuni de întrajutorare aveau loc în contextul serviciilor liturgice şi erau numite 
agape

23
, pentru ca începînd cu secolul al III-lea să se folosească şi noţiunea de 

philanthropie pentru a desemna ajutorul reciproc între oameni
24

. Deci, erau 

considerate fapte de filantropie acţiunile individuale sau comunitare pentru omul 
aflat în boală, sărăcie sau alte nevoi, ca expresie elementară a credinţei creştine. În 
prima fază, omul era elementul central al actului filantropic (act caracterizat prin 
antropocentrism), însă după ce a fost clarificată şi stabilită doctrina hristologică, 
noţiunea de philanthropie capătă un caracter profund hristocentric

25
. Aceasta nu 

                                                 
19 Cf. Coenen L. Ŕ Beyreuter E., - Bietenhard H. (ed.), op. cit., p. 92. 
20 Un termen compus care porneşte de la philia este filocalia, care semnifică literal iubirea de 

frumos.  
21 Cf. Romani 15, 26. 
22 Cf. Faptele apostolilor, 6, 1; Romani, 15, 25; II Corinteni 8, 84.  
23 Agapele erau întâlniri frăţeşti la care se lua masa. Întrucât apar conflicte şi probleme (Faptele 

apostolilor 6, 1 - 6) în timpul slujirii la mese sau la grija pentru ajutorul material acordat săracilor, se 

constituie diaconatul. Se încerca astfel evitarea problemelor şi conflictelor care ar fi putut să ducă la 

neglijarea activităţii misionare din partea Sfinţilor Apostoli (Fapte, 6, 2 - 7). Astfel are loc pentru 

prima dată instituirea serviciului filantropic-diaconal în mod expres şi diferenţiat faţă de cel liturgic şi 
de predicare a cuvântului lui Dumnezeu, însă rămîn legate unul de celălalt într-un mod firesc şi 

organic. Cei care se ocupă efectiv de acest serviciu sînt diaconii (Faptele Apostolilor, cap. 6), lucrarea 

lor de ajutorare a aproapelui, sub semnul iubirii, fiind semnul de recunoaştere ca ucenici ai lui 

Hristos. Diacon putea fi un bărbat sau o femeie. Un nume celebru în secolul al IV-lea este diaconiţa 

Olimpiada, protejată a Sfîntului Grigore de Nazianz (care, neputând să ajungă la nunta ei, i-a trimis în 

dar un text cu sfaturi valabil pentru orice femeie creştină măritată, Sfaturi pentru Olimpiada); prietenă 
foarte apropiată a Sfîntului Ioan Gură de Aur, cu care, într-o etapă a vieţii lor, poartă o serioasă 

corespondenţă; cea căreia Sfîntul Grigorie de Nyssa i-a dedicat Comentariile sale la Cîntarea 

Cîntărilor. La Părinţii latini şi în Vulgata, termenul agape din limba greacă apare sub forma caritas. 

Etimologic, acest cuvînt vine de la latinescul carus, care înseamnă „scump, drag” (A. Papaderos, 

„Liturgical Diaconis”, în An Orthodox Approach to Daconia, Warszawa, 2000, p. 101). Caritas 

desemnează, totodată, diversele activităţi creştineşti făcute din dragoste pentru aproapele. Opinia lui 
Heinrich Pompey este extrem de interesantă, întrucît el porneşte, în disecarea temenului caritas, de la 

o asemănare fonetică pe care o observă cu cuvîntul grecesc charis: har, dar, bucurie, dragoste. Avînd 

în vedere că harul este energia necreată şi izvorul primordial al dragostei, credem că formularea lui 

Heinrich Pompey nu este departe de adevăr.  
24 Pînă la această dată întîlnim termeni ca „prietenie” (II Macabei, 9, 27), „plin de bunăvoinţă” 

(Faptele Apostolilor, 27, 3) sau „neobişnuit de prietenos” (Faptele Apostolilor, 28, 2). 
25 A. Papaderos, „Liturgical Diaconis”, în An Orthodox Approach to Daconia, Warszawa, 2000, 

pp. 101 Ŕ 105.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:23:19 UTC)
BDD-A103 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

înseamnă că omul este marginalizat, ci inclus în dragostea lui Hristos, în care omul, 
împreună cu Iisus şi în numele Lui, trăieşte şi conlucrează cu harul Duhului Sfînt 
pentru mîntuirea personală şi pentru venirea Împărăţiei lui Dumnezeu. Aşa cum în 
persoana lui Iisus Hristos firea divină şi cea omenească formează o unire ipostatică 
neamestecată, neschimbată, neîmpărţită şi nedespărţită

26
, tot aşa trebuie să iubească 

omul şi să slujească lui Dumnezeu prin aproapele, întrucît omul, atunci cînd iubeşte 

pe Dumnezeu şi-I slujeşte, iubeşte pe aproapele şi-i slujeşte în egală măsură, iar 
cînd slujeşte aproapelui şi-l iubeşte, slujeşte în egală măsură lui Dumnezeu şi-L 
iubeşte, fără ca omul să amestece persoanele sau iubirea şi slujirea, sau să le 
confunde, să le împartă sau să le despartă.  

III. Agape, agapao 

În greaca veche
27

, agapao înseamnă a respecta, a trata cu amabilitate; adesea 

este folosit ca şi sinonim al lui phileo, fără a se face diferenţa dintre cei doi 
termeni. În Noul Testament, în schimb, agapao şi agape au căpatat o semnificaţie 
particulară fiind utilizate pentru a exprima dragostea faţă de Dumnezeu şi faţă de 
semeni şi modul de existenţă care se bazează pe această iubire.  

Aproape inexistent
28

 în textele păgîne (în scrierile lui Platon, de pildă, nu apare 
niciodată), cuvîntul agape promitea să facă o adevărată carieră încă din primele 

secole de după Hristos pentru că primii creştini şi Părinţii de limbă greacă îl 
foloseau pentru a descrie dragostea divină şi dragostea fraternă care caracteriza şi 
domina atmosfera agapelor. Sau, agape era folosit pentru descrierea relaţiilor 
creştineşti dintre oameni

29
. 

                                                 
26 Formulă stabilită de Sfinţii Părinţi la Sinodul IV de la Calcedon (451). 
27 Coenen L., Beyreutere E., Bietenhard H., op. cit., p. 92. În acelaşi dicţionar, W. Gunther şi H. 

G. Link susţin că nu este foarte clară etimologia cuvintelor agapao şi agape. În timp ce verbul 

agapao apare foarte frecvent în literatura greacă începînd cu Homer, substantivul agape este un 
termen apărut în mod deosebit în greaca tîrzie. În afara Bibliei, mai este un pasaj atestat cu oarecare 

certitudine (secolul al II-lea d. Ch.) în care zeiţei Isis i se conferă titlul de agape. Pentru vechii greci, 

verbul agapao este un cuvînt care se foloseşte fără nuanţe deosebite, fiind adesea înlocuit cu erao sau 

phileo sau chiar cu un sinonim al acestora, cu sensul de a plăcea, a fi satisfăcut, a trata cu 

amabilitate. În puţine cazuri, atunci cînd este vorba despre o divinitate care manifestă predilecţie faţă 

de o persoană este evident că nu este vorba despre aspiraţia omului de a poseda lucruri sau valori, 
cum ar fi în cazul lui erao, ci de un act de bunăvoinţă pe care cineva îl manifestă din simpatie pentru 

altcineva. Acest aspect reiese în special din utilizarea lui agapetos, care se referă la un fiu, în special 

dacă este copil-unic, spre care se îndreaptă toată afecţiunea părinţilor (Ibidem, p. 92). Statistic 

vorbind, agape este un cuvît foarte rar întîlnit în Vechiul Testament: de 10 ori în Cîntarea Cîntărilor 

şi de opt ori în tot restul Vechiului Testament, inclusiv în scrierile necanonice. Nu este sigur dacă a 

fost folosit în perioada elenistică. În Noul Testament însă apare des: întîlnim verbul agapao de 135 
ori, agape, de 117 ori, iar adjectivul lui, de 63 de ori. Cf. pr. prof. Haralambie Rovenţa, Iubirea 

creştină, Bucureşti, 1936, p. 6.  
28 Cf. Robert Flaceliere, L‟amour en Grece, p. 185. A se vedea şi Antonio Freire S.J., Eros 

platoniciene et agape chretienne, în „Analele Universităţii Bucureşti. Limbi clasice şi Orientale”, 

1973, p. 32.  
29 D. I. Constantelos, Byzantine Philanthropie and Social Welfare, Rutgers University Press, New 

Brunswick, New Jersey, 1968, p. 29; cf. şi „Social Consciousness in the Greek Orthodox Church”, în 

Eastern Churches Review, nr. 3, 1967, pp. 223 Ŕ 230. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:23:19 UTC)
BDD-A103 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

În viziune creştină, iubirea îşi are rădăcinile în natura lui Dumnezeu pentru că 
„iubirea e viaţa însăşi a naturii divine”

30
 şi ţine „fiinţial de Dumnezeu”

31
. Acest 

lucru înseamnă că dragostea este cauză şi fundament pentru orice faptă a lui 
Dumnezeu şi caracterizează relaţia cu Fiul şi creaţia Lui. Nu este o calitate 
abstractă, ci este vitalitate, putere şi bunătate răspîndite lumii prin intermediul 
Fiului

32
.  

A fi creştin înseamnă să-ţi asumi cuvintele lui Iisus şi să împlineşti poruncile 
Lui: „dacă veţi rămîne în cuvîntul Meu, sînteţi cu adevărat ucenici ai Mei!” (Ioan 
8, 31). 

Ne vom opri asupra unui episod evanghelic extrem de interesant din care vom 
înţelege complexitatea tipului de relaţie dintre om şi Dumnezeu şi, mai ales, 
diferenţele de nuanţă ale cuvîntului iubire pe care limba română pare că le scapă 

din vedere. Este vorba de dialogul din momentul repunerii Sfîntului Petru în treapta 
apostoliei: „După ce au prînzit, a zis Iisus lui Simon Petru: Simone, fiul lui Iona, 
Mă iubeşti tu (agapaos me?) mai mult decît aceştia? El a răspuns: Da, Doamne, Tu 
ştii că te iubesc (philo te). Zis-a lui: Paşte mieluşeii Mei. Iisus i-a zis iarăşi, a doua 
oară: Simone, fiul lui Iona, Mă iubeşti (agapaos me)? El i-a zis: Da, Doamne, Tu 
ştii că Te iubesc (philo te). Zis-a Iisus: Păstoreşte oile Mele. Iisus i-a zis a treia 

oară: Simone, fiul lui Iona, Mă iubeşti (phileis me)? Petru s-a întristat că i-a zis a 
treia oară: Mă iubeşti? Şi I-a zis: Doamne, Tu ştii toate. Tu ştii că Te iubesc (philo 
te). Iisus i-a zis: Paşte oile Mele” (Ioan 21, 15 - 17). 

Observăm că în limba română se foloseşte doar un cuvînt - Mă iubeşti? Te 
iubesc -, în timp ce limba greacă, prin agapaos me? şi philo te, redă tensiunea 
legăturii şi comuniunii lui Petru cu Iisus, evidenţiază profunzimea şi nivelele 

dragostei. Astfel, la început, Iisus întreabă: „agapaos me?” (mă iubeşti?), iar Petru 
răspunde: „philo te” (te iubesc, îmi eşti drag), pentru ca la final, Iisus să schimbe 
registrul şi să întrebe „phileis me?” (îţi sînt drag, mă iubeşti prieteneşte?), iar Petru 
răspunde pe măsură, ca şi pînă acum, „philo te”. De fiecare dată, Petru are acelaşi 
răspuns: „philo te”. 

O parte a comentatorilor sugerează că în textul de faţă agapao şi phileo ar fi 

sinonime, iar folosirea diferenţiată nu ar aduce nici o referinţă deosebită asupra 
textului sacru

33
, ceea ce poate să explice opţiunea pentru traducere în limba 

română
34

.  

                                                 
30 Sfîntul Grigorie de Nyssa, Despre suflet şi înviere, p. 32. 
31 Dumitru Stăniloae, Teologia Dogmatică Ortodoxă, vol. I, EIBMBOR, Bucureşti, 1978, p. 297.  
32 C. Spicq, O.P., Agape dans le Nouveau Testament – analyse des textes, III, J. Gabada & Cie 

Edition, Paris, 1959, pp. 276 Ŕ 277.  
33 Vezi astfel J. H. Bernard, A Critical and Exegetical Commentary on the Gospel According to 

St. John, vol. II, T&T Clark, Edinburg, 1986, pp. 703 Ŕ 704; Raymond E. Brawn, The Gospel 

According to John, (XIII - XXI), vol. II, Anchor Bible Doubleday, New York, 1970, pp. 1102-1103. 
34 Totuşi, limba latină apelează şi ea la cuvinte diferite. Iată cum prezintă Vulgata acest dialog - 

Iisus întreabă (în versetele 15 şi 16): „diligis mine?”, iar Petru răspunde: „te amo”. În versetul 17, în 
schimb, Iisus întreabă: „amas mine?”, iar Petru răspunde: „te amo”. Diligo înseamnă a iubi, a preţui, 

a respecta, iar amo se traduce prin a iubi, a găsi bun, a fi pe plac. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:23:19 UTC)
BDD-A103 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Apartenenţa la grupul de ucenici ai lui Iisus presupune asumarea unor atitudini 
şi gesturi riscante pentru opinia publică şi pentru statutul social al acelor vremuri. 
Astfel, întrebarea iniţială - „agapaos me?” - priveşte iubirea fierbinte şi 
necondiţionată, iubirea pentru care Petru ar fi trebuit să accepte orice dificultăţi şi 
inconveniente. Dar el ştie care-i sînt limitele. Este de ajuns să ne întoarcem la 
momentul de dinaintea Patimilor, atunci cînd Petru făgăduieşte: „Doamne, cu Tine 

sînt gata să merg şi în temniţă şi la moarte” (Luca 22, 23; Matei 26, 33 Ŕ 35; Marcu 
14, 29; Ioan 13, 37). Totuşi, se va leapădă de Iisus de trei ori. El dovedeşte, prin 
răspunsurile pe care le dă acum (în Ioan 21, 15 - 17), că şi-a însuşit pînă la capăt 
lecţia trădării. Pînă în acea clipă, iubirea lui era trunchiată, nedeplină şi declarativă. 
Era o dragoste raţională, căci învăţăturile lui Iisus i se păreau juste, le-a îmbrăţişat, 
era apărătorul lor înfocat (cînd Iisus este arestat, în grădina Ghetţimani, el scoate 

sabia şi taie urechea soldatului Malhus). Dar Iisus îi cerea o iubire izvorîtă din 
inimă. Întrebarea repetată insistent, pînă la întristarea apostolului, scoate în 
evidenţă nevoia asumării totale a credinţei pînă la jertfa propriei persoane. Din 
cauza experienţei anterioare, ştiindu-şi limitele, Petru nu îndrăzneşte să răspundă 
cu alt termen decît acela de phileo. Sau, mai curînd, renunţă la a mai rosti cu 
fermitate că iubeşte, că este fidel şi că va fi în stare să facă orice pentru dragostea 

lui. Renunţă la mîndria caracteristică raţiunii şi se smereşte. Este un alt fel de a 
spune „cred, Doamne, ajută necredinţei mele!”, un mod de a-şi da pe faţă neputinţa 
şi că fără harul de sus şi intervenţia divină, iubirea lui este nimic

35
. Petru îşi ştie 

măsura şi se întristează, dar ştie că Dumnezeu îi cunoaşte inima şi-i vede regretul 
pentru actul trădării. Iisus cunoaşte, la rîndul Său, toate acestea şi repetă întrebarea 
nu pentru a-l chinui şi umili pe credinciosul său apostol, ci pentru a le arăta tuturor 

noua formă de iubire de care este în stare Petru, o iubire jertfelnică, pornită dintr-o 
inimă smerită. Altfel, nu ar fi şi el unul dintre cei trei stîlpi ai Bisericii. 

 
Bibliografie 

Adămuţ, Anton, Cum visează filosofii, Editura ALL, Bucureşti, 2008 

Antonio Freire S.J., Eros platoniciene et agape chretienne, în „Analele Universităţii 

Bucureşti. Limbi clasice şi Orientale”, 1973 

J. H. Bernard, A Critical and Exegetical Commentary on the Gospel According to St. John, 

vol. II, T&T Clark, Edinburg, 1986 

Brawn, Raymond E., The Gospel According to John, (XIII - XXI), vol. II, Anchor Bible 

Doubleday, New York, 1970 

Bres, Yvon, Psihologia lui Platon, Editura Humanitas, Bucureşti, 2000 

Chiţoiu, Dan, Repere în filosofia bizantină, Editura Fundaţiei AXIS, Iaşi, 2003 

Coenen L., Beyreuter E., Bietenhard H. (ed.), Dizionario di concetti biblici del Nuovo 

Testamento, Edzione Dehoniane, Bologna, 1976 

Coman, Ioan G., Frumuseţile iubirii de oameni în spiritualitatea patristică, Editura 

Mitropoliei Banatului, Timişoara, 1988 

                                                 
35 Sfîntul Ioan Gură de Aur, Comentariu la Evanghelia după Ioan, ed. cit., pp. 373 Ŕ 374. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:23:19 UTC)
BDD-A103 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Constantelos, D. I., Byzantine Philanthropie and Social Welfare, Rutgers University Press, 

New Brunswick, New Jersey, 1968 

Evdokimov, Paul, Taina iubirii, Editura Christiana, Bucureşti, 1994 

Flaceliere, Robert, L amour en Grece, Libraire Hacette, Paris, 1960 

Sfîntul Grigorie de Nyssa, Despre suflet şi înviere, Editura Herald, Bucureşti, 2006 

Hierotheos, Mitropolit de Nafpaktos, Persoana în tradiţia ortodoxă, Editura Bunavestire, 

Bacău, 2002 

Platon, Banchetul, Editura Humanitas, Bucureşti, 2006 

Idem, Phaidros, Editura Humanitas, Bucureşti, 2006 

Idem, Phaidon, Editura Humanitas, Bucureşti, 2006 

Robin, Leon, La theorie platonicienne de l amour, PUF, Paris, 1964 

C. Spicq, O.P., Agape dans le Nouveau Testament – analyse des textes, III, J. Gabada & Cie 

Edition, Paris, 1959 

Stăniloae, Dumitru, Teologia Dogmatică Ortodoxă, vol. I, EIBMBOR, Bucureşti, 1978 

Vlastos, Gregory, Socrate. Ironist şi filozof moral, Editura Humanitas, Bucureşti, 2002 

Zizioulas, Ioannis, Fiinţa eclesială, Editura Bizantină, Bucureşti, 2007 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:23:19 UTC)
BDD-A103 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

