
LIMBĂ LITERARĂ 

Dana-Luminiţa Teleoacă 

REPERE SEMIOTICO-STILISTICE ALE DEFINIRII DISCURSULUI 
SCRIPTURISTIC: METALITERATURĂ ŞI INTERTEXTUALITATE  

ÎN POEMUL PSALMIC1 

1. PRECIZĂRI PRELIMINARE 

În bibliografia de specialitate (v., de pildă, Barthes 1964: 106) se disociază 
între limbajul-obiect (= materia însăşi care este supusă investigaţiei logice) şi 
metalimbaj, mai exact limbajul (prin forţa lucrurilor, artificial) în care se desfăşoară 
această investigaţie. Tot la Barthes apare şi distincţia între literatura-obiect şi 
metaliteratură sau aşa-numitul metatext, în calitatea acestuia din urmă de tip 
discursiv în care se efectuează investigarea, interpretarea, comentariul unui alt 
discurs (v. şi Hăulică 1981: 120). ‘Metatextul’ reprezintă, mai exact, un concept 
care vizează „textul care se întoarce asupră-şi, care se poate reflecta şi comenta pe 
sine; textul printre ai cărui referenţi [sic!] găsim textul însuşi [...], şi care în spaţiul 
său include şi propriul metatext” (Id., ibid., 132). Deşi, aşa cum recunosc cei mai 
mulţi dintre cercetătorii care s-au ocupat de acest aspect, metatextualitatea este o 
trăsătură implicată (într-o măsură mai mică sau mai mare) în orice text aşa-zis 
‘modern’, nu este exclus, totuşi, să găsim mărci ale metatextualităţii inclusiv în 
texte care nu au fost elaborate sub auspiciile ‘modernităţii’, cel puţin nu sub cele 
ale unei modernităţi declarate, fixate prin anumite repere temporale şi culturale şi 
recunoscute ca atare. În acest context, nu va fi surprinzător să vorbim despre 
metatextualitate, de pildă, în cazul unor texte biblice vechi sau neotestamentare, 
cum este, bunăoară, şi poemul psalmic.  

În nenumăratele studii consacrate problemei intertextualităţii, s-a insistat 
adesea pe imposibilitatea conceperii Textului (în special, a celui modern) într-un 
mod independent şi imobil, rupt de ansamblul infinit pe care îl alcătuieşte Istoria 
societăţii umane. Textul apare astfel în calitate de pluralitate de texte, „ca reflex, 
ecou, reluare şi variaţie a acestei Istorii” (Hăulică 1981: 8) sau ca permutare, ca o 
inter-textualitate: „...dans l’espace d’un texte, plusieurs énoncés pris à d’autres 
textes se croisent et se neutralisent” (Kristeva 1969: 113). În concordanţă cu o 
 

1 Problema metaliteraturii/metatextului, în cadru discursiv sacru, a fost abordată de noi şi în 
Teleoacă 2012. Şi de această dată, am reţinut pentru investigaţia noastră o versiune biblică modernă, 
apărută în mediu confesional ortodox, BO (v. BIBLIOGRAFIE).  

LR, LXIII, nr. 3, p. 433–442, Bucureşti, 2014 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:47:43 UTC)
BDD-A10143 © 2014 Editura Academiei



 Dana-Luminiţa Teleoacă 2 434 

asemenea valorizare, textul independent devine practic o utopie, un mit: conceptul 
de ‘intertextualitate’ „anulează în mod decisiv şi definitiv mitul textului independent de 
societatea care îl produce şi oferă, în schimb, nesfârşite posibilităţi de a situa şi 
considera acest text (a-l scrie şi a-l citi totodată) în cadrul ansamblului textual 
(istoric, social, politic, cultural etc.) care l-a generat” (Hăulică 1981: 15). În aceeaşi 
ordine de idei, teoretizând conceptul de ‘text făcut din texte’, Kristeva (1968: 311 sq.) 
vorbea despre „indiciul conform căruia un text citeşte istoria şi se integrează în ea”. 
Transgresarea limitelor sistemului textual transformă textul – dintr-o „structură 
închisă şi definitivă” (Hăulică 1981: 87) – într-un sistem deschis, susceptibil de a 
constitui obiect de investigaţie constant pentru semiotică.  

Vorbind despre intertextualitate, Hăulică (1981: 9) include aici concepte care 
se aplică în primul rând unei anume literaturi, calificată cel mai adesea drept 
‘modernă’ şi care realizează astfel de condiţii în mod conştient şi deliberat, dar şi 
unor texte (destul de numeroase, consideră autoarea) din epoci anterioare, care 
prezintă în mod inconştient şi îndeobşte sporadic aceleaşi caracteristici. Autoarea 
nu face însă nicio observaţie referitoare la textul sacru, în opinia noastră, dar şi a 
altor autori (v. infra, 3.), unul dintre cadrele discursive magistral ilustrative pentru 
fenomenul de intertextualitate, prezent la acest nivel în mod constant şi conştient, 
constituindu-se practic într-o caracteristică stilistică definitorie a textului religios.  

2. DISCURSUL RELIGIOS – CADRU SPECIFIC  
DE MANIFESTARE A METATEXTUALITĂŢII 

În creaţia psalmică condiţia umană este văzută şi reprezentată poetic prin 
prisma cuvântului (concept fundamental aici şi, în general, în textul biblic), afirmaţie 
care nu se reduce la un simplu truism, ci corespunde ideii de promovare conştientă 
a unui ideal estetic: valenţele comunicative ale logosului, în plan cognitiv şi estetic, 
sunt recunoscute şi cultivate ca atare. În această carte aparte despre destinul uman 
se scriu şi se înscriu personaje şi istorii, se desfăşoară pasiuni şi aspiraţii, toate 
gravitând în jurul definirii eului pământean prin raportare la divin, dar şi la o serie 
de valori pozitive vs negative, concepte care impun o triere pe criterii bine stabilite. 
Astfel, cartea celor vii devine metaforă a vieţii întru Dumnezeu, conduită ce 
implică accesul la mântuire, subtextul, anume cartea celor morţi, fiind rezervat 
unei alte scriituri: „Şterşi să fie [prigonitorii psalmistului, n.n.] din cartea celor vii 
şi cu cei drepţi să nu se scrie” (68:32)2. Prin urmare, destinul uman este plasat într-o 
ecuaţie literară/livrescă, în limitele căreia textul biblic (în calitate de text 
fondator3) reprezintă forma superioară, absolută („cartea cărţilor”) de manifestare a 
 

2 Este un psalm mesianic în care David prefigurează viitoarea suferinţă hristică („semne” ale 
viitoarei răstigniri hristice): „Şi am aşteptat pe cel ce m-ar milui şi nu era şi pe cei ce m-ar mângâia şi 
nu i-am aflat./ Şi mi-au dat spre mâncarea mea fiere şi în setea mea m-au adăpat cu oţet” (68:24–25).  

3 Cf. Cossuta-Maingueneau 1995: 119 sq. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:47:43 UTC)
BDD-A10143 © 2014 Editura Academiei



3 Repere semiotico-stilistice ale definirii discursului scripturistic 435 

acestuia. O asemenea valorizare presupune o justificare estetică a realităţii, care nu 
există decât în măsura în care aceasta va deveni carte. Dacă finalitatea (esenţială) a 
existenţei umane corespunde unui ideal livresc, atunci realitatea fenomenală nu 
este altceva decât un pretext/o sursă pentru o a doua realitate, cea reconstruită, 
reformulată4, prin intermediul filtrării estetice a celei dintâi. Ideea nu se limitează 
la spaţiul cultural-religios al Antichităţii iudaice, ea regăsindu-se nuanţată, de pildă, 
şi la anticii greci, unde „zeii urzesc nefericiri pentru ca generaţiile următoare să 
aibă ce să cânte” (Borges, Los traductores de las 1001 Noches, HIST. ETERN., 
132 sq., 157, apud Hăulică 1981: 144). Replica, peste timp, a lui Mallarmé susţine 
idealul unei lumi fiinţând în concordanţă cu legile ‘livrescului’: „Lumea există 
pentru a se ajunge la o carte” (apud Id., ibid., 144). Finalitatea specifică a existenţei 
umane (idealul unei cărţi) este relevantă pentru aşezarea în discurs a faptelor 
petrecute în diferite etape ale dezvoltării umanităţii, aceasta în scopul facilitării 
interpretării acestora (suprema vocaţie umană, ca dar de la Divinitate). Relaţia este 
însă mai complexă, mai exact, este una circulară: de la realitatea fenomenală către 
cea livrescă (concentrată în carte), dar şi de la carte către realitatea propriu-zisă; 
cartea este, prin urmare, la rândul ei, generatoare de... realitate: „Istoria se face text, 
pentru a se întoarce, prin el, în istorie” (Hăulică 1981: 145).  

Textul psalmic se construieşte în mod evident pe coordonatele unui metatext, 
în care sunt vehiculaţi numeroşi termeni (numiţi, adesea, în mod explicit) din 
câmpul semantico-onomasiologic al ‘creaţiei/criticii literar-artistice’: a) substantive: 
carte (cf. în capul cărţii; Dumnezeu va povesti în cartea; cartea celor vii; în cartea 
Ta toate se vor scrie); cuvânt (cf. Dumnezeu va da cuvântul); rugăciune = specia, 
forma sub care se particularizează actul creaţiei în psalmi, dar şi rugăciunea ca cea 
mai arhaică formă discursivă (cf. Rugăciunea Dumnezeului vieţii mele); cântare 
(la origini, psalmii au fost creaţii în mod esenţial cântate): „grăi-voi cântarea mea 
Împăratului”); scriitor („Limba mea este trestie de scriitor ce scrie iscusit”); 
b) verbe: a povesti (cf. „Dumnezeu va povesti în cartea…”; „... voi fi viu şi voi 
povesti lucrurile Domnului), a scrie (cf. „... în capul cărţii este scris”; „cu cei 
drepţi să nu se scrie”; „Limba mea este trestie de scriitor ce scrie iscusit”; „... în 
cartea Ta toate se vor scrie”) ş.a.  

3. INTERTEXTUALITATEA – UN ALT INDICIU AL ‘LIVRESCULUI’  
ÎN TEXTUL SACRU 

Cum remarcă Tarciziu Şerban (Intertextualitatea, 7), fenomenul de inter-
textualitate i-a interesat deopotrivă pe filologi şi pe biblişti. Referitor la câmpul 
 

4 În studiile de specialitate (de semiotică), reformularea este definită drept reglator fatic, ea 
constând, concret, în transformarea unei unităţi discursive de lungime variabilă într-o altă unitate, care 
este considerată echivalentă din punctul de vedere al semnificaţiei (Borţun-Săvulescu 2005: 72). 
Extrapolând, utilizăm termenul menţionat (şi) cu referire la transfigurarea livrescă (estetică) a unei 
realităţi extralingvistice (sacre), în vederea accesibilizării şi interpretării acestei realităţi, devenită 
istorie (v. şi Teleoacă, Metafora gestuală).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:47:43 UTC)
BDD-A10143 © 2014 Editura Academiei



 Dana-Luminiţa Teleoacă 4 436 

literar sacru, aspectul se justifică în virtutea „relecturii” unor evenimente şi texte 
anterioare: „Studierea fenomenului intertextualităţii nu poate să nu-l intereseze pe 
cititorul textului biblic de vreme ce atât Vechiul, cât şi Noul Testament se prezintă 
ca fiind, în bună măsură, relecturi ale evenimentelor şi textelor anterioare” (Id., 
ibid., 10).  

Textul religios oferă unul dintre exemplele cele mai elocvente de texte care 
valorifică intertextualitatea (Zafiu 2010: 28), unii autori considerând chiar că 
Biblia reprezintă „cel mai mare intertext viu”5. În acest context, ‘livrescul’ nu se 
manifestă exclusiv în plan metatextual, ci şi la nivel intertextual: meditaţia despre 
carte/cuvânt este cu atât mai justificată într-un cadru discursiv specific, constituit în 
mod fundamental la confluenţa mai multor (sub)unităţi culturale şi care reprezintă 
o ilustrare desăvârşită a conceptului de ‘plurivocitate’, aşa cum acesta este definit 
în literatura de specialitate6.  

3.1. INTERTEXTUALITATE ŞI DOGMATISM ÎN TEXTUL SACRU 

Considerăm că, în limitele cadrului discursiv sacru, intertextualitatea se 
defineşte în termeni specifici, în condiţiile în care acest fenomen nu poate fi separat 
de caracterul dogmatic al unei astfel de literaturi şi, implicit, nici de gradul 
semnificativ de fidelitate al acesteia faţă de Tradiţie. Sunt principii care legitimează 
„revenirea” constantă, de la un text la altul, a unor evenimente, personaje, secvenţe 
verbale sau/şi idei, şi, în ultimă instanţă, propensiunea deosebită a discursului sacru 
de a se actualiza ca ‘discurs repetat’7. Mai exact, este vorba despre o serie de 
structuri semnificante şi de semnificaţie vehiculate în textul fondator (care este, 
prin excelenţă, textul biblic) şi care au fost preluate/reluate şi reproduse ca atare în 
literatura religioasă de rang secund (în texte cu caracter didactic, în texte tehnice 
sau de rugăciune creştină etc.)8. Într-o accepţie mai restrânsă, vorbim despre o 
 

5 V. André LaCocque, Paul Ricoeur, Penser la Bible, Paris, Éditions du Seuil, 2003.  
6 Plurivocitatea se referă la faptul că orice enunţ poartă în el nu numai „vocea” celui care îl 

produce la un moment dat, ci şi „vocea” acestuia în interacţiuni anterioare, precum şi „vocile” 
celorlalţi membri ai societăţii vorbind pe aceaşi temă, în diverse momente (Vasilescu 2005: 779). În 
conformitate cu punctul de vedere exprimat în studiile de specialitate, modalitatea esenţială de 
manifestare a plurivocităţii este intertextualitatea (Id., ibid., 780). 

7 Concept reprezentând în sistemul teoretic coşerian (v. Coşeriu 2000: 258) „tot ceea ce în 
vorbirea unei comunităţi se repetă într-o formă mai mult sau mai puţin identică sub formă de discurs 
deja făcut sau combinare mai mult sau mai puţin fixă, ca fragment lung sau scurt, a ‘ceea ce s-a spus 
deja’”. Restrângând discuţia la câmpul discursiv sacru, discursul repetat va putea fi definit pre-
ponderent în accepţia sa cultă/livrescă (fiind vorba despre structuri, formule etc. cu circulaţie 
îndeosebi la nivel cult, de text) ca totalitate a elementelor discursive cu caracter iterativ, care se pot 
identifica în limitele universului literar religios.  

8 Este vorba inclusiv despre construcţii stilistice, vehiculate iniţial în textul fondator şi preluate 
ulterior şi în alte/toate celelalte subtipuri discursive religioase. Am avut ocazia de a urmări un 
asemenea aspect în textul de învăţătură creştină ortodoxă (v. Teleoacă, Tropii). În acest context 
susţineam ideea potrivit căreia ‘stilisticul’ se dezvoltă în manualul catihetic nu independent, ci – în 
mod fundamental – prin subordonare faţă de ‘imaginarul’ unui text anterior, în speţă literatura biblică 
şi patristică.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:47:43 UTC)
BDD-A10143 © 2014 Editura Academiei



5 Repere semiotico-stilistice ale definirii discursului scripturistic 437 

intertextualitate manifestată exclusiv în limitele textului biblic, diversele cărţi 
vetero- şi neotestamentare apelând la „tradiţie” în calitatea acesteia de „voce 
autorizată” şi de garantă a păstrării nealterate a adevărului originar. Astfel se 
explică şi profundul caracter conservator al textului sacru (verificabil atât la nivelul 
structurilor de semnificare, cât şi al celor semnificante), comparativ cu textul laic, 
dar şi unitatea stilistico-conceptuală a acestui univers semiotic particular.  

Ideea de a păstra legătura cu tradiţia este adesea exprimată în textul psalmic, 
unde continuitatea izvorăşte din conştiinţa necesităţii de a cunoaşte adevărul 
originar, nealterat de trecerea timpului: „Nu s-au ascuns de la fiii lor, din neam în 
neam,/ Vestind laudele Domnului şi puterile Lui şi minunile pe care le-a făcut” 
(77:4–5). Este o datorie sacră, prelungită dincolo de prezent: „Fiii ce se vor naşte şi 
se vor ridica, şi le vor vesti fiilor lor,/ Ca să-şi pună în Dumnezeu nădejdea lor…” 
(77:8–9). Hiatusul este periculos întrucât acesta poate duce la pierderea unor 
sensuri „intermediare”, fundamentale însă în reconstituirea semnificaţiei arhetipale. 
Prin urmare, această continuitate se cuvine a fi interpretată în sensul fidelităţii faţă 
de tradiţie, or, aceasta este una dintre coordonatele principale pe care se plasează 
definirea fenomenului de intertextualitate, la nivel semiotic sacru. Sunt aspecte ce 
capătă relevanţă din perspectiva unui univers structurat prin cuvânt, ca unitate 
fundamentală de semnificaţie ce stă la baza alcătuirii Cărţii, un cuvânt prelucrat 
estetic, convertit în literatură, chezaş al neuitării: „Să se scrie acestea pentru 
neamul ce va să vină şi poporul ce se zideşte va lăuda pe Domnul” (101:19).  

3.2. FUNCŢIA GNOSEOLOGICĂ A INTERTEXTULUI 

Acest mod intertextual de realizare discursivă prezintă în mod esenţial, la 
nivelul articulării textului sacru, un substrat de natură gnoseologică: cunoaşterea 
cât mai profundă a anumitor aspecte, captarea semnificaţiei autentice a „eveni-
mentelor” sunt văzute (şi) în legătură cu abordarea „relaţională”, „evocatoare”  
a faptelor, a istoriei9. Din această perspectivă, citirea Psalmilor, de pildă, sub 
aspectul reluării pre-textelor, a textelor biblice anterioare acestora, se poate dovedi 
profitabilă luând în considerare faptul că multe dintre temele prezente în Psalmi fac 
referire la evenimentele fondatoare evocate în cărţile Pentateuhului şi nu numai: 
certitudinea că Dumnezeu a intervenit în trecut în favoarea neamului său era menită 
să fondeze credinţa în acţiunea sa prezentă şi viitoare. În acest context, citirea 
faptelor, istorice sau culturale, ale unei civilizaţii, prin mijlocirea altor fapte, 
aparţinând unei alte civilizaţii, aflate uneori la depărtare de „veacuri şi oceane”, 
constituie un indiciu clar de intertextualitate, „a cărei desfăşurare încorporează 
deopotrivă dimensiunea spaţială şi pe aceea temporală (Hăulică 1981: 68).  

Cum remarcam mai sus, solicitarea amintirii altor texte relevă preocuparea 
pentru tradiţie şi reprezintă, în consecinţă, o modalitate de rezistenţă faţă de 
 

9 „... prin reluare, prin repetare, semnificaţia evenimentelor devine mai limpede” (Şerban, 
Intertextualitatea, 8).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:47:43 UTC)
BDD-A10143 © 2014 Editura Academiei



 Dana-Luminiţa Teleoacă 6 438 

ocultarea trecutului şi uitarea istoriei, care ar risca să opacizeze calea către 
cunoaştere, către Semnificaţie, către Adevăr. Unii autori, discutând acest aspect, 
fac apel la conceptul de ‘anamneză biblică’ (v. Şerban, Intertextualitatea, 8), pe 
deplin justificat: întrucât Dumnezeu a intrat în trecut în istorie, trecutul trebuie 
rememorat cu scopul de a întrezări în prezent urmele trecerii Lui. De pildă, modul 
de a scrie istorie în cartea Faptele Apostolilor ilustrează foarte bine acest aspect. 
Putem menţiona, în acest sens, drept ilustrativ episodul evadării apostolului Petru 
din închisoare, aşa cum este relatat în Faptele Apostolilor, cap. 12. În acest context, 
dacă am ignora tradiţiile din cartea Exodului, am pierde din vedere multe dintre 
efectele de sens pe care autorul a vrut să le transmită. Tocmai de aceea, pentru a 
evita o sărăcire a mesajului intenţionat, sfântul Luca îl pregăteşte pe cititor reevocând, 
mai întâi, în cadrul discursului lui Ştefan, evenimentele ieşirii din Egipt (Fapte 7), 
pentru ca, mai apoi, să reia vocabularul exodial în Fapte 12. În felul acesta cititorul 
dispune de competenţele necesare pentru a măsura dimensiunea teologică, cu alte 
cuvinte, semnificaţia profundă, autentică a episodului evadării lui Petru. Aceasta 
devine posibil prin depăşirea caracterului anecdotic (actualizabil printr-o citire 
literală, pur evenimenţială) al evenimentului relatat în Fapte 12 şi accederea la un 
nivel de semnificaţie profundă (în acest context, gestul de mântuire venit din 
partea Divinităţii)10. Este unul dintre nenumăratele exemple care susţin rolul 
esenţial al intertextualităţii în descifrarea textului sacru la nivelul semnificaţiilor 
abisale, profunde.  

De precizat că această abordare vizează nu numai relaţia unui text cu texte 
anterioare lui, ci şi cu texte care i-au urmat. Astfel, multe dintre cărţile Vechiului 
Testament prefigurează o serie de aspecte ale universului evenimenţial-conceptual 
al Noului Testament (a se vedea, de pildă, psalmii mesianici), aceasta fiind posibil 
graţie inspiraţiei şi revelaţiei divine. În atari circumstanţe, posibilitatea de a vorbi 
despre un discurs pur este practic exclusă, textul sacru oferind cel mai adesea 
exemplul unei unităţi culturale constituite – cum, de altfel, am mai spus (cf. supra, 3.) – 
la confluenţa mai multor subunităţi interacţionale specifice. Mărturie în acest sens 
stau înseşi cuvintele înscrise în textul sacru şi care certifică desfăşurarea unui 
anume eveniment neotestamentar tocmai în sensul adeveririi profeţiilor din Vechiul 
Testament: „Şi venind a locuit în oraşul numit Nazaret, ca să se împlinească ceea 
ce s-a spus prin prooroci, că Nazarinean Se va chema” (Matei 2:23) ş.a. 

3.3. MODALITĂŢI DE INTERTEXTUALIZARE 

Cât priveşte modalitatea de materializare a intertextualităţii, la nivelul unui 
text, în acord cu punctul de vedere exprimat în bibliografia de specialitate, aceasta 
 

10 Mai mult, reevocarea anamnezică a evenimentelor eliberatoare, actualizate în episodul 
evadării apostolului Petru, îl invită pe cititor la o „situare actualizantă (s.n.) a lor în planul prezentului 
său spre a putea descifra, în propria sa istorie, semnele (s.n.) unui gest similar de eliberare” (Şerban, 
Intertextualitatea, 9; v. şi Coclici 2011).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:47:43 UTC)
BDD-A10143 © 2014 Editura Academiei



7 Repere semiotico-stilistice ale definirii discursului scripturistic 439 

este reprezentată, de regulă, prin citat, în acest context impunându-se disocierea 
dintre două cupluri diferite: emiţător1 – receptor1, ca termeni ai mesajului-cadru 
(sau exterior), respectiv emiţător2 – receptor2, ca termeni ai mesajului citat 
(interior) (Hăulică 1981: 56). „Maxima concretizare intertextuală” este citatul cu 
indicaţia bibliografică (Id., ibid., 50 sq.).  

Deşi textul psalmic oferă o serie de exemple de valorificare a citatului „în 
scop intertextual” (cf. infra, 3.4.), am putea spune totuşi că specifică acestui tip 
discursiv este intertextualitatea introdusă... aluziv (la nivel lingvistic, o inter-
textualitate parafrastică), ceea ce şi conferă o sporită notă de complexitate11 şi de 
modernitate acestui poem antic. Un cititor avizat va dispune de datele necesare 
pentru a actualiza, cel puţin în unele situaţii, acest gen de intertextualitate, 
stabilind, în ultimă instanţă, relaţiile care se impun între un anume text psalmic şi 
alte texte biblice, accedând astfel la dimensiunea teologică a mesajului respectiv. 
În scopul realizării aceluiaşi tip de receptare intertextuală, în sprijinul unui cititor 
mai puţin avizat va veni însă „indicaţia bibliografică”, ce figurează în subsolul 
textului psalmic şi care devine, astfel, un mijloc de „dezvăluire” a aluziei. De 
precizat că, deşi aceste trimiteri sunt nesincrone, mai exact ulterioare elaborării 
textului biblic propriu-zis, acest aspect nu pune câtuşi de puţin în discuţie 
caracterul intertextual al discursului sacru: „relaţionările”, „evocările” respective 
preced astfel de „trimiteri bibliografice”, ele făcând parte din substanţa însăşi a 
textului respectiv; în cazul de faţă, este vorba despre anumite cărţi/texte pe care 
psalmistul le-a parcurs, care îi sunt familiare şi pe care, în consecinţă, le-a putut 
valorifica – în conformitate cu principiile plurivocităţii – în propriul discurs. 

3.4. FUNCŢII ALE INTERTEXTULUI 

Dimensiunea intertextualităţii este ilustrată foarte bine în psalmii ‘epici’ 
(psalmi în care poate fi urmărit un fir epic), de pildă în poemele care rememorează 
episodul Egiptului12.  

3.4.1. Cel mai adesea, ‘epicul’ este exploatat în scopul evidenţierii atributelor 
divinităţii atotputernice, reprezentând în ultimă instanţă o modalitate indirectă de 
glorificare a transcendentului. În astfel de contexte, am putea vorbi despre inter-
textualitate ca strategie discursivă encomiastică:  

„Minunile pe care le-a făcut înaintea părinţilor lor, în pământul Egiptului, în câmpia 
Taneos./ Despicat-a marea şi I-a trecut pe ei; stătut-au apele ca un zid; Despicat-a piatră în 
pustie şi i-a adăpat pe ei cu bogăţie de apă…” (77:15–18)13.  

 
11 Acest tip discursiv necesită o anumită complicitate din partea cititorului.  
12 Dar sunt şi multe alte momente istorice concrete, evocate cu scopul de a se formula 

concluzii îndeosebi de ordin moral. 
13 Cf. trimiterile din subsol la Ieşirea, Numerii, Cartea înţelepciunii lui Solomon ş.a. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:47:43 UTC)
BDD-A10143 © 2014 Editura Academiei



 Dana-Luminiţa Teleoacă 8 440 

3.4.2. Alteori, evocarea oferă o lecţie de conduită prin prisma trecutului, 
intertextualitatea îndeplinind în astfel de contexte funcţie didactică:  

„Fă-le lor [este vorba despre Idumei şi Ismaeliteni, n.n.] ca lui Madian şi lui Sisara şi ca 
lui Iavin, la râul Chişon./ Pierit-au în Edor; făcutu-s-au ca gunoiul pe pământ” (82:9-10)14; „Să 
nu vă învârtoşaţi inimile voastre,/ Ca în timpul cercetării, ca în ziua ispitirii în pustiu,/ Unde 
M-au ispitit părinţii voştri.../ Patruzeci de ani am urât neamul acesta...” (94:8–11)15. 

3.4.3. De menţionat şi contextele în care, prin evocare, sunt aduse în prim-
plan nu numai evenimente, ci şi secvenţe verbale cu valoare memorabilă (în 
special, cuvintele Domnului). În astfel de situaţii, ediţiile biblice moderne (în speţă, 
versiunea biblică românească, elaborată în mediu confesional ortodox) oferă 
numeroase exemple de citare cu... „indicaţie bibliografică” (a se vedea trimiterile 
explicative din subsol):  

„[şi-a adus aminte de legământul, n.n.] Pe care l-a încheiat cu Avraam şi de jurământul 
Său lui Isaac. /Şi l-a pus pe el lui Iacob, spre poruncă, şi lui Israel legătură veşnică,/ Zicând 
(s.n.): ‘Ţie îţi voi da pământul Canaan, partea moştenirii tale’/ Atunci când erau ei puţini la 
număr şi străini în pământul lor/ Şi au trecut de la un neam la altul, de la o împărăţie la un alt 
popor,/ N-a lăsat om să le facă strâmbătate şi a certat pentru ei pe împăraţi, zicându-le (s.n.): 
‘Nu vă atingeţi de unşii mei şi nu vicleniţi împotriva profeţilor Mei’...” (104:9–15)16.  

3.4.4. În psalmul 67 (în special, versetele 25 → 36), intertextualitatea se 
actualizează într-un cadru discursiv prin excelenţă dramatic. Viziunea este una 
scenică, dialogul „inserându-se” la mai multe niveluri, în funcţie de planuri spaţio-
temporale distincte, „dezvăluite” prin trimiterile din subsol la o serie de cărţi 
biblice: Ieşirea, Judecători, Cartea Regilor, Ioan, Isaia, Zaharia, Marcu, Apocalipsa 
ş.a. Citatul – introdus în mod constant ca oratio recta – îndeplineşte, cel mai 
adesea, în economia acestui poem, funcţie etică, dar şi encomiastică; de menţionat 
şi situaţiile relevante pentru actualizarea unor acte directive (enunţurile prin care 
sunt formulate cereri) sau/şi comisive (acte de promisiune, de angajare a subiectului 
uman faţă de Divinitatea tuteleră). Cadrul exterior (mesajul-cadru) este constituit 
de relaţia ‘psalmist – Yahve’, mesajele interioare fiind realizate, de asemenea, în 
contextul dialogului cu Divinitatea, însă în planuri spaţio-temporale distincte de cel 
„prezent” (a se vedea „interlocutorii” divini, precum: căpeteniile, fecioarele, 
Veniamin cel tânăr ş.a.). Introducerea unui plan dialogal interior este semnalată la 
nivel grafic, prin utilizarea ghilimelelor, în acest context, indicativul imperfect şi 
gerunziul fiind perfect ilustrative (prin valenţele lor puternic evocative) pentru ceea 
ce am numit anamneză biblică:  

„Văzut-am, Dumnezeule, intrarea Ta, văzut-am intrarea Dumnezeului şi Împăratului 
meu în locaşul cel sfânt./ Înainte mergeau căpeteniile, după ei cei ce cântau din strune, în 
mijloc fecioarele bătând din timpane şi zicând [primul dialog interior, n.n.]:/ ‘În adunări 
binecuvântaţi pe Dumnezeu, pe Domnul din izvoarele lui Israel!’/ Acolo era Veniamin cel mai 

 
14 Cu trimitere în special la Cartea Judecătorilor şi la Cartea întâia a Regilor.  
15 Cu trimitere la Iezechiel şi la Evrei.  
16 Cu trimitere îndeosebi la cărţile Facerea şi Ieşirea.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:47:43 UTC)
BDD-A10143 © 2014 Editura Academiei



9 Repere semiotico-stilistice ale definirii discursului scripturistic 441 

tânăr, în uimire; căpeteniile lui Iuda, povăţuitorii lor, căpeteniile Zabulonului, căpeteniile 
Neftalimului şi ziceau [al doilea dialog interior, n.n.]:/ ‘Porunceşte, Dumnezeule, puterii Tale; 
întăreşte, Dumnezeule, această lucrare pe care ai făcut-o nouă./ Pentru locaşul Tău, din 
Ierusalim, Îţi vor aduce împăraţii daruri./ Ceartă fiarele din trestii, ceartă taurii adunaţi 
împotriva junincilor popoarelor, ca să nu fie depărtaţi cei care au fost încercaţi ca argintul./ 
Risipeşte neamurile cele ce voiesc războaie.’ Veni-vor soli din Egipt; Etiopia va întinde mai 
înainte la Dumnezeu mâna ei, zicând [al III-lea dialog interior, n.n.]: /‘Împărăţiile pământului 
cântaţi lui Dumnezeu, cântaţi Domnului./ Cântaţi Dumnezeului Celui ce S-a suit peste cerul 
cerului, spre răsărit; iată va da glasul Său, glas de putere./ Daţi slavă lui Dumnezeu! Peste 
Israel măreţia Lui şi puterea Lui în nori./ Minunat este Dumnezeu întru sfinţii Lui, Dumnezeul 
lui Israel; Însuşi va da putere şi întărire poporului Său. Binecuvântat este Dumnezeu’ ” (67:25–36). 

BIBILOGRAFIE 

IZVOARE 

Biblia sau Sfânta Scriptură (tipărită sub îndrumarea şi cu purtarea de grijă a Prea Fericitului Părinte 
Teoctist, Patriarhul B.O.R., cu aprobarea Sf. Sinod), Bucureşti, Editura Institutului Biblic şi de 
Misiune al B.O.R., 1988 [BO].  

LUCRĂRI DE REFERINŢĂ 

Barthes 1964 = Roland Barthes, Littérature et méta-langage, în Essais critiques, Paris, 
Seuil. 

Borţun-Săvulescu 2005 = Dumitru Borţun, Silvia Săvulescu, 2005, Analiza discursului public,
Bucureşti, curs universitar SNPSA [Şcoala Naţională de studii politice şi
administrative, Facultatea de comunicare şi relaţii publice „David 
Ogilvy”]. Online: http://www.ro.scribd.com/doc/12412595/analiza-dis-
cursului-public), site consultat în perioada ianuarie – aprilie 2012. 

Coclici 2011 = Adina Elena Coclici (Telescu), 2011, O perspectivă semiotică asupra 
parabolei biblice, comunicare la Conferinţa Naţională Text şi discurs 
religios, ediţia a IV-a, Iaşi, 10–12 noiembrie 2011. Online: http://www.
usv.ro/.../display_papers_prezentate.php?num=14&year, site accesat în 
luna iunie 2012. 

Cossuta-Maingueneau 1995 = D. Maingueneau, F. Cossuta, L’analyse des discours constituants, în 
„Langages”, no. 117, p. 112–125. 

Coşeriu 2000 = Eugeniu Coşeriu, Lecţii de lingvistică generală, Chişinău, Editura ARC. 
Hăulică 1981 = Cristina Hăulică, Textul ca intertextualitate, Bucureşti, Editura Eminescu. 
Kristeva 1969 = Julia Kristeva, Séméiotiké – Recherches pour une sémanalyse, Paris, 

Seuil. 
Şerban, Intertextualitatea = Tarciziu Şerban, Intertextualitatea în Sfânta Scriptură, în „Caietele 

Institutului Catolic”, VII, 2008, 2, p. 7–10. 
Teleoacă 2012 = Dana-Luminiţa Teleoacă, Ars poetica: texte et métatexte dans la 

littérature vétérotestamentaire des Psaumes, în Al. Gafton, Sorin Guia şi 
Ioan Milică (ed.), Text şi discurs religios, IV, Iaşi, Editura Universităţii 
„Al. I. Cuza”, 2012, p. 241–252. 

Teleoacă, Metafora gestuală = Dana-Luminiţa Teleoacă, Comunicarea non-verbală într-o perspectivă 
semiotică: Metafora gestuală în text/ context religios, în curs de apariţie 
în LR. 

Teleoacă, Tropii = Dana-Luminiţa Teleoacă, Tropii în economia textului religios catihetic: 
metafora şi comparaţia (sub tipar). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:47:43 UTC)
BDD-A10143 © 2014 Editura Academiei



 Dana-Luminiţa Teleoacă 10 442 

Vasilescu 2005 = Andra Vasilescu, Tipuri de discurs, în Gramatica limbii române (II), 
Enunţul, Bucureşti, Editura Academiei Române, p. 779–816. 

Zafiu 2010 = Rodica Zafiu, Ethos, pathos şi logos în textul predicii, în Al. Gafton, 
Sorin Guia şi Ioan Milică (ed.), Text şi discurs religios, II, Iaşi, Editura 
Universităţii „Al. I. Cuza”, 2010, p. 27–38. 

QUELQUES REPÈRES SÉMIOTICO-STYLISTIQUES CONCERNANT LA DÉFINITION  
DU DISCOURS SCRIPTURISTIQUE : MÉTALITTÉRATURE ET INTERTEXTUALITÉ  

DANS LE POÈME PSALMIQUE 

(Résumé) 

L’analyse des deux concepts (‘métalittérature’ et ‘intertextualité’), au niveau du discours 
actualisé dans le cadre sacré, se déroule spécialement en relation avec trois dimensions du texte, à 
savoir la dimension esthétique, théologique et gnoséologique.  

La coordonnée esthétique implique en tout premier lieu la valorisation du métatexte et de 
l’intertexte en tant que procédés discursifs-esthétiques de la mise en scène d’une réalité à part ; à cet 
égard, toute une série de psaumes sont susceptibles d’être considérés comme étant l’expression d’une 
véritable ars poetica. Dans le même ordre d’idée, les diverses fonctions remplies par ces procédés 
discursifs (voir, par exemple, la fonction encomiastique de l’intertexte) légitiment elles aussi la 
qualification du psaume comme une espèce esthétique : le poème. 

Le dogmatisme du texte religieux (sa fidélité remarquable envers la Tradition) – en tant que 
gage d’authenticité et de préservation du contact avec les réalités archétypales – justifie une deuxième 
dimension, à savoir la dimension théologique.  

Et enfin, le côté gnoséologique dont la signification se relève dans le contexte de la mise en 
discours et, particulièrement, de la distribution interdiscursive des faits, en vue de leur interprétation; 
on parvient ainsi à la dimension théologique d’un message. 

Mots-clés: discours sacré, métalittérature, intertextualité, dogmatisme, fonction gnoséologique. 

Institutul de Lingvistică „Iorgu Iordan – Alexandru Rosetti” 
    Calea 13 Septembrie nr. 13, Bucureşti 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:47:43 UTC)
BDD-A10143 © 2014 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

