
 15

Nebunia Crucii 
 

Î.P.S. TEOFAN SAVU 
Mitropolitul Moldovei şi Bucovinei 

Persoana îndatorată să scrie un text sau să suţină un discurs despre Hristos sau 
despre viaţa creştină în general, se află întotdeauna în faţa unei mari dileme.  

Cititorii sau ascultătorii sînt, în general, doritori să lectureze sau să audă ceva în 
conformitate cu logica gîndirii lor. Duhul lumii, în interiorul căreia ei vieţuiesc, îi 
îndeamnă să asculte un discurs în conformitate cu acest duh sau să respingă ceea ce 
nu intră în coordonatele lor de gîndire. 

Aşa se face că, atunci cînd Sfîntul Apostol Pavel vorbeşte atenienilor despre 
creaţie şi Creator, aceştia îl ascultă cu atenţie. Gîndirea lor acceptă cu uşurinţă 
existenţa unui Creator, pentru că realitatea creaţiei era evidentă. Atunci cînd însă 
Sfîntul Apostol Pavel vorbeşte aceloraşi atenieni despre Învierea lui Hristos din 
morţi şi „despre Învierea morţilor”, unii l-au luat în rîs, iar alţii i-au zis: „Te vom 
asculta despre aceasta şi altă dată”(FA 17,31-32). 

Aceasta este marea dilemă în faţa căreia se află cel ce scrie sau vorbeşte despre 
Hristos. Dacă El, Hristos, este prezentat ca un mare reformator, ca un geniu de 
excepţie, ca cel mai mare dintre pămînteni, textul sau discursul religios are o 
coerenţă evidentă în logica gîndirii obişnuite. Dacă Hristos este prezentat ca 
Dumnezeu care creează miile de galaxii, dar în acelaşi timp se naşte dintr-o 
Fecioară, vieţuieşte printre oameni, este răstignit şi îngropat de aceştia, logica 
umană obişnuită nu poate accepta un astfel de discurs. 

Scriitorul şi cuvîntătorul cel mai de seamă al creştinătăţii – Sfîntul Apostol 
Pavel – este conştient de faptul că textele scrise de el şi discursul pe care îl susţine 
nu sînt în acord cu logica lumii, ci în conformitate cu o altă logică, a Duhului, 
logică atemporală şi, în esenţă, divină. „Hristos… m-a trimis să binevestesc, spune 
Sf. Apostol Pavel, dar nu cu înţelepciunea cuvîntului ca să nu rămînă zadarnică 
Crucea lui Hristos. Căci cuvîntul Crucii este nebunie pentru cei ce pier, iar pentru 
noi, cei care ne mîntuim este puterea lui Dumnezeu. Unde este înţeleptul?  se 
întreabă Sfîntul Pavel, unde este cărturarul? unde este cercetătorul acestui veac? Au 
n-a dovedit Dumnezeu nebună înţelepciunea lumii acesteia? A binevoit Dumnezeu 
să mîntuiască pe cei ce cred, prin nebunia propovăduirii. Fiindcă şi iudeii cer 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 14:53:06 UTC)
BDD-A1 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 16

semne, iar elinii caută înţelepciune, însă noi propovăduim pe Hristos cel răstignit: 
pentru iudei sminteală; pentru neamuri nebunie. Dar pentru cei chemaţi, şi iudei şi 
elini, pe Hristos Puterea lui Dumnezeu şi Înţelepciunea lui Dumnezeu” (I Cor. 1, 
17-24). 

Asemenea afirmaţii nu pot fi primite cu uşurinţă. „Pavele, eşti nebun! Învăţătura 
ta cea multă te duce la nebunie”(FA 28,24), spune un ascultător al marelui Apostol. 
„Iar Pavel a zis: nu sînt nebun (…), ci grăiesc cuvintele adevărului şi ale 
înţelepciunii”(FA 28,26). 

Adevărul şi înţelepciunea aparţin, în accepţiunea creştină autentică, unei alt fel 
de logici decît cea care guvernează gîndirea obişnuită. Doi ori doi fac patru, dar ce 
uimitor este să te afli în faţa descoperirii că, uneori, doi ori doi fac cinci, afirmă 
inegalabilul Dostoievski1. Tot lui Dostoievski îi aparţine afirmaţia care nu poate să 
nu scandalizeze: „Cred că nu există nimic mai frumos, mai adînc, mai îmbietor, 
mai rezonabil şi mai perfect decît Hristos, ba mai mult decît atît, dacă cineva mi-ar 
dovedi că Hristos este în afara adevărului şi că, de fapt, adevărul este în afara lui 
Hristos, mai bine aş rămîne cu Hristos decît cu adevărul”2. 

Iată, aşadar, între ce coordonate sînt plasate textul şi discursul religios care nu 
prezintă o idee sau alta, ci pe Dumnezeul cel viu. Acesta, printr-o iubire nebună 
pentru om, se face om pentru ca pe om să-l facă Dumnezeu. Acesta este 
Dumnezeul despre care textul şi discursul religios autentic trebuie să mărturisească. 
De fapt, scriitorul şi predicatorul creştin nu sînt altceva decît pana lui Hristos, căci 
nu ei scriu sau cuvîntă, ci Hristos în care ei viază, sînt şi se mişcă. Pergamentele pe 
care Hristos scrie nu sînt acelea din piei de animale sau coală de hîrtie, El scrie 
săpînd litere pe carnea inimilor (II Cor. 3,3); textele pe care El le urzeşte sînt din 
carne şi oase (Ef. 5,30), literele pe care le întipăreşte sînt de foc mistuitor (Evr. 
12,29), discursurile pe care El le rosteşte sînt cu putere multă (Mat. 7,29). 

„Nimănui, nimănui pe pămînt să nu îngăduiţi să înjosească viziunea creştină! 
Păziţi plinătatea viziunii dreptslăvitoare. Nu micşoraţi cuprinsul descoperirii lui 
Hristos!”3. Apelul adresat creştinilor de părintele Sofronie Saharov, ucenicul 
Sfîntului Siluan Atonitul, este cu atît mai urgent cu cît duhul lumii are să pătrundă 
adesea şi pe alocuri în chiar templul lui Dumnezeu, Biserica. „Să nu vă potriviţi cu 
acest veac” (Rom. 2,2), scria Sfîntul Pavel locuitorilor Romei. Întotdeauna a existat 
tentaţia ca duhul lumii să pătrundă în ungherele Bisericii în loc ca Duhul 
Evangheliei să fecundeze viaţa lumii. 

                              
1 Vezi Însemnări din subterană, traducere de Emil Iordache, Editura Timpul, Iaşi, 1996, p. 63. 
2 Dostoievski, Opere complete în 30 de volume, vol. 28, cartea 1, Leningrad, 1985, p. 176. Pentru 

interpretarea acestei afirmaţii, vezi Mihai Grobnicu, Iadul este durerea de a nu mai putea iubi, în 
„Lumina”, nr. 264, 12 noiembrie 2008, p. 16. 

3 Arhimandritul Sofronie, Cuvântări duhovniceşti, Vol. II, Editura Reîntregirea, Alba-Iulia, 2008, 
p. 20. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 14:53:06 UTC)
BDD-A1 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 17

„Căile Mele nu sînt căile voastre, gîndurile Mele nu sînt gîndurile voastre”, zice 
Domnul în descoperirea Vechiului Testament (Isaia 55,8). Scriitorul şi cuvîntătorul 
creştin trebuie să aibă „gîndul lui Hristos”, mintea lui Hristos, logica gîndirii lui 
Hristos, pentru ca mărturia lui să fie conformă cu mărturisirea Dumnezeului-Om, 
Iisus Hristos. O astfel de mărturie depăşeşte logica abstractă obişnuită, creştinul 
neputînd vieţui autentic în limitele logicii formale. Această atitudine poate să pară 
„nebunie” pentru unii şi „sminteală” pentru alţii. Ea constituie totuşi, singura cale 
prin care textul şi discursul creştin pot constitui suport în încercarea de a pătrunde 
în logica mîntuitoare a lui Dumnezeu. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 14:53:06 UTC)
BDD-A1 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

