
SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

486 

 

 

THE PARADIGM OF THE ARGHEZIAN SACRED SIGN 

 

Margareta Onofrei, PhD Student, University of Pitești 

 

Abstract: Concerning the general definition of the poetic paradigm and the stylistic matrix of 

the arghezianism, this study reveals the problem of one of the component of the triadic pattern 

in Tudor Arghezi’s poetry: the paradigm of the sacred sign. 

Firstly, the starting point of this pattern is the symbol whose meaning is correlated with the 

mystery. From the three Arghezian symbols, the book, the tree and divinity, the last one 

substantiates the sacred paradigm which is related through inclusion with the other two and it 

developes at the awaited revelation of the sign. The paradigm of the sacred sign generates the 

drama of a tireless search of the divine especially as a hierophany in correlation with the 

profane. 

Secondly, this tireless search is based on the presence of the paradigmatic features for the 

textualized and contextualized sign, in texts as Psalms, The Psalmist, The Witch Doctor, Since 

You Know Me, I Look at Flowers.  

In conclusion, the coordinates of a superior poetry of searching the self develop from the 

perspective of the Arghezian sacred sign. 

 

Keywords: paradigm, stylistic, sign, sacred, symbol. 

 

Stilul personal arghezian, remarcabil prin unicitate, se raportează la seria 

paradigmatică integratoare prin care se accentuează această trăsătură definitorie a poeticii 

sale, cea care instaurează un model paradigmatic specific, recurent în opera lirică. Termenul 

de paradigmă particulară argheziană se află în relație cu cel de stil individual, ca 

schematizare prin tipare ideatice obținute prin corelație cu pattern-urile lingvistice. 

Schematizarea, în cazul lui Arghezi, se referă la o matrice stilistică (cf. Lucian Blaga) 

ale cărei puncte de referință sunt trei simboluri matriciale: cartea, divinitatea, arborele; prin 

intermediul simbolului, poetica se învecinează cu misterul pentru că ,,numai imaginarul este 

capabil să îmbrățișeze infinita bogăție a unui simbol”1.  

Paradigma lirică particulară argheziană instaurează un sistem poetic inovator dezvoltat 

în manieră specifică. Pornind de la cele simbolurile matriciale izotopice ale poeticii lui Tudor 

Arghezi care devin arhisememe paradigmatice, îmbogățite cu numeroși termeni care le susțin 

și le dezvotă semnificațiile, se pot identifica trei paradigme axiale lirice argheziene: 

paradigma artelor poetice, paradigma coincidenței sacru - profan, paradigma vegetalului. Ele 

se remarcă prin actualizare și sintagmatizare. La nivelul paradigmelor poetice contextualizate, 

coerența textuală are la baza prezența eului care se raportează reflexiv la fiecare dintre ele și 

fuziunea paradigmatică prin aplicarea principiului ordonator al coincidenței contrariilor.  

Arhisemnele carte, Dumnezeu, copac sunt generate de lexeme variate, fiecare în parte 

corelându-și semnificația cu simbolurile matriciale de la care se dezvoltă. 

Stilisticianul Crișu Dascălu formulează o definiție pertinentă a paradigmei poetice din 

perspectivă semantică: ,,orice solidaritate semantică între cel puțin doi termeni care se 

raportează unul la celălalt prin intermediul unui suprasens poate fi definită drept o 

                                                           
1 Nicolescu, 2002: 243 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:10:48 UTC)
BDD-V652 © 2014 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

487 

 

paradigmă.”2 În cadrul limbajului poetic, paradigma și sintagma se raportează una la cealaltă; 

paradigma se obține prin destructurarea sintagmei, iar sintagma are la bază termeni 

paradigmatici.  

Nucleul arghezian care generează paradigma sacrului învecinat cu profanul se 

regăsește în cele cincisprezece texte intitulate, după model biblic, Psalm, și se completează cu 

alte texte axate pe aceeași tematică a căutării divinității, precum Psalmul mut, Psalmul de 

taină, Psalmistul, extinzându-și semnificațiile asupra întregii lirici prin intersectare cu 

celelalte două paradigme poetice.  

Așa cu observa Crișu Dascălu în lucrarea sa dedicată paradigmelor literare românești, 

opoziția sacru - profan este oarecum neutralizată la nivelul semnului, fiind însă imposibil de 

anulat în cazul semnificației fapt care generează drama argheziană3, de factură existențială.  

Într-o formulă simplificată a relației dintre creator și planul sacru, Nicolae Balotă 

identifică o dublă relație între cele două entități: ,,relația Psalmistului cu Domnul este aceea 

a omului cu semnul”4, tematica Psalmilor fiind aceea a ,,în-ființării semnului”5; drama 

argheziană derivă astfel, în această accepțiune, din omiterea divinului de a se revela sub 

forma semnului căutat și așteptat: ,,Am putea numi suferința sa o suferință în ordine 

semiotică; îi lipsește semnul absolutului, ceea ce în Psalm III numește <<semnul 

depărtării>>.”6 

Contextualizarea paradigmei poetice a coincidenței sacru – profan pornește de la 

sememele specifice Dumnezeu și om (eu), converitite, prin lexicalizare, în lexeme care, prin 

indexare, produc semnificația paradigmatică de ansamblu. 

Figura transcendentului se constiuie ca un semn simbolic a cărui revelare iconică se 

sustrage permanent profanului, poetul neputând accepta imaginea sa încetățenită în 

creștinism: 

 

Sfinții-au lasat cuvânt ca te-au văzut 

Și că purtai toiag și barbă-ntreagă.  

 

Materializării rudimentare a imaginii sacre Arghezi îi substituie semne lexemice 

concrete, precum: Dumnezeu, Domnul, Părinte, sau tabuizări lingvistice ca Cine-știe-cine, 

Cel-de Sus și din veac, cel fără de vârstă, fără țărm, fără vamă, mare-aprinzatorule de stele, 

care culminează cu exprimări analitice oximoronice (Acel ce-atinge neatins noroiul) sau 

paradoxale (Cel ce știe însă nu cunoaște), paradoxul extinzându-și semnificația și prin 

perifraza adresativă din Psalm VII: Ești ca un gând, și ești și nici nu ești. 

În cadrul paradigmei sacralității argheziene, Emilia Parpală identifică un referent 

opac7, poetul devenind un căutător fervent al unei motivări referențiale8. Caracterul 

                                                           
2 Dascălu, 2010: 7 
3 Dascălu, op. cit.: 173 
4 Balotă, 1979: 154 
5 Ibidem: 196 
6 Balotă, idem: 173 
7 Parpală, 2009: 40 
8 Ibidem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:10:48 UTC)
BDD-V652 © 2014 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

488 

 

indescifrabil al semnului sacru determină accentuarea căutării, dar ,,opoziția ontologică dintre 

Ființă și ființare face ca psalmistul să nu întâlnescă, de-a lungul încrâncenatei sale aventuri 

cognitive, decât indici ai semnului. Or această reprezentare metonimică nu semnifică 

divinitatea, ci o semnalează.”9 

Semnalarea semnului devine o insuficiență în textul Psalmistul în care se sintetizează 

nevoia acută de revelare a referentului de dincolo de semn prin lansarea dorinței unei aventuri 

cognitive pe care ar întreprinde-o eul în vederea identificării sale cu interlocutorul imaginar. 

Negarea veridicității semnului afirmă necesitatea dezlegării enigmei de dincolo de acesta, 

proces care nu se poate finaliza univoc, ci implică o participare a sacrului, deocamdată absent. 

Semnul reprezintă o certitudine purtată în suflet, dar care, trecând prin vreme odată cu 

individul, devine o insuficientă consolare cu absența sacrului în așteptarea tâlcului existențial 

care necesită rezolvarea.  

 

Te-am dus de-a lungul vremii, în mine, ca un semn.  

Și, făr-a te cunoaște, mi-ai fost imbold și-ndemn. [...] 

Dar semnele, doar semne, răzlețe și-adunate.  

Nu mai mi-ajung, părute și nici adevărate.  

Vreau tâlcul plin să-l capăt și rostul lor întreg  

Să-l pipăi dintr-odată, să pot să-l și dezleg. (Psalmistul) 

 

Tâlcul sau semnificația devine rostul existenței psalmistului care ar dori să întreprindă 

acțiuni din sfera profanului asupra sacrului: pipăirea și dezlegarea. Drama lipsei de 

semnificație însă domină un destin întreg de căutare din care derivă doar o speranță 

nestrămutată că ceea ce există va deveni palpabil cândva, se va dezvălui ca recompensă a 

trudei căutării. 

În alte texte, valențele de semnificație pentru lexemul semn se diversifică; de exemplu, 

în textul Vraciul, poetul se substituie divinității absente, preluându-i atributele escatologice și, 

precum modelul suprem, nu dorește să se reveleze. 

 

Un semn, și tâmpla cerului se-apleacă. 

Un semn, și uraganul s-a trezit. 

Un semn, și neamuri noi s-au zămislit! 

Dar semnul mâna mea nu vrea să-l facă! (Vraciul) 

 

De regulă, însă, prin intermediul semnului pe care ființa umană îl conține se invocă 

sacrul din cadrul sferei profane, prin atitudini antinomice de revoltă și provocare sau de 

rugăciune resemnată:  

 

Port în mine semnul, ca o chezașie,  

Că am leacul mare-al morții tuturor.  

 

Trimite, Doamne, semnul depărtării, 

Din când în când, câte un pui de înger (Psalm III) 

                                                           
9 Ibidem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:10:48 UTC)
BDD-V652 © 2014 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

489 

 

 

Paradigma semnului sacru aflat în relație directă cu profanul se exprimă prin lexeme 

recurente care conturează ambele planuri. Trăsătura generală a sacrului nu se abate de la 

conceptualizările creștine, Dumnezeu reprezentând forța creatoare a universului, perfecțiunea, 

superioritatea în opoziție cu individul uman, inzestrat cu o condiție inferioară, limitată. Ceea 

ce particularizează lirica argheziană este aducerea sacrului în mediul profan sau a profanului 

într-un cadru sacru, prin îmbinarea inedită a celor două principii într-o coincidentia 

oppositorum specifică.  

Dumnezeul arghezian este sursa inepuizabilă a vieții, fiind preamărit în versuri de o 

sensibilitate aparte:  

 

Ești visul meu din toate cel frumos (Psalm VI) 

Doamne, izvorul meu și cântecele mele! 

Nădejdea mea și truda mea! (Psalm VII) 

 

Repetiția adjectivului pronominal posesiv accentuează apartenența individului la 

planul sacru, precum și dorința de comuniune cu acesta. Lexemele izvor, cântec, nădejde, 

trudă exprimă, la nivel figurat, un tot unitar al apartenenței, al incapacității umane de a viețui 

fără sprijin divin. 

Paradigma sacralității se întemeiază pe triada Dumnezeu – Tărie – Cuvânt, dezvăluind 

o simbolistică a ființării divinității în spațiul de dincolo și a revelării sale prin Cuvântul dintâi, 

prin logos. Lexemul cuvânt înglobează, însă, atât conotații sacre, cât și profane, semnificația 

sa împlicând arta literară, ca modalitate de exprimare a sinelui problematic.  

Drama argheziană se reduce la o lipsă a revelării divine prin semnificații, atâta timp 

cât, la nivel afectiv, I se simte prezența superioară în fiecare element al lumii înconjurătoare. 

Lipsa se dorește a fi compensată prin atitudini diferite, de la profunde lamentații melancolice, 

la implorare, provocare sau desfidere, Arghezi dovedindu-și capacitățile creatoare prin atât de 

diferitele nuanțări ale unor stări de spirit scrutătoare. 

Dorința de a coborî Creatorul în spațiul creat se lovește permanent de interdicție, 

exprimată, de regulă, prin cuvântul – semn sau chiar printr-o tăcere - sursă a deznădejdii 

psalmistului. Lexemul cuvânt (Ți-am auzit cuvântul zicând că nu se poate, Psalm II) aparține 

aceluiași câmp semantic sacru invocat, extins prin lexemele povață (Să-mi dea din nou 

povața ta mai bună, Psalm III) și poveste (Singuri, acum în marea ta poveste, Psalm VI).  

Eul liric, negăsind referința abstractă de dincolo de cuvânt sau de poveste, se erijează 

în reprezentatul sacru aparținând lumii profane, unind cele două contrarii, într-o manieră 

imperfectă a manifestării Tăriilor în spațiul terestru:  

 

Sunt robul vostru hotărât de sus, 

Să fie caricatura lui Iisus. (De când mă știi) 

 

Arogându-și noua postură, eul - demiurg caricatural parcurge drumul îngust al 

terestrității, dominat fiind de sentimente profund umane din sfera negativului, milă și dezgust, 

scârbă, purtând povara misiunii sale pe care nici măcar nu o înțelege, complăcându-se în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:10:48 UTC)
BDD-V652 © 2014 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

490 

 

disimularea sacrului dinaintea stăpânului cu trăsături opuse față de ale sale, care aparține 

sferei pozitivului:  

 

Stăpâne drag, gingaș ca un lăstun (De când mă știi) 

Domnul, veșnicul și bunul (Psalm V).  

 

Odată cu eul caricatural, este absorbit de planul derizoriului și eul - model, Creatorul 

suprem:  

Vreau să te-ntreb: când m-ai ales, ai fost nebun? (De când mă știi) 

Dincolo de această viziune caricatural - ironică a creației aflată în căutarea 

Creatorului, simbolistica de factură hristică este prezentă și în formulări implicite care denotă 

comuniunea puternică dintre planul uman și cel divin. Astfel, eul însetat de ideal ar concepe 

pruncul omenirii alături de feminitatea absolută sau s-ar erija în ipostaza de crucificat, reluând 

predestinarea martirizării în numele credinței și al iubirii: 

 

Pur trandafir, bătut în cuie de diamant pe crucea mea 

Unde sunt degetele tale să-mi caute-n cunună spinii? (Psalmul de taină) 

 

Pe lângă atributele divinității pe care și le-a arogat, eul continuă căutarea asiduă a 

prezenței de dincolo de absență, scotocind universul familiar pentru a scoate la iveală ceea ce 

este deja cunoscut de spațiul profan, semnul așteptat, dar este enigmatic pentru eul sfâșiat de 

dorința regăsirii liniștii originare prin identificarea semnelor divine:  

 

Mă uit la flori, mă uit la stele 

Ești chinul dulce al tristeții mele 

Mă uit în mine, ca într-o chilie, 

Mă uit în ceruri, în Impărăție [...] 

Fuseși în toate și te-ai dat în lături [...] 

Toate îl știu pe Domnul: niciuna nu mi-l spune. (Mă uit la flori) 

 

De-a lungul liricii argheziene, drama însingurării se amplifică și cuprinde atât 

imposibilitatea de a primi un semn palpabil din sfera sacrului, cât și izolarea prin căutare de 

restul terestrului care nu cercetează, ci prezintă certitudinea existenței Sale. 

Extinderea paradigmei sacru - profan, de la nivelul actanților (eul și Creatorul) se 

produce prin intermedierea semnelor specifice ambelor planuri: indici spațio-temporali 

(Împărăție/ Tărie/ boltă, zări, sus versus grădina, Moșia, câmpia, câmpul, Bărăgan, livada, 

locul, asfalt, ogivă, vizuina, țărmul, oră, veac, leat, noapte, înserare, veșnicie), repere astrale 

(lună, soare, stea, aștri) și materiale (candele, lumânări, tămâie, clopote, potir, cădelnițe, 

cruce), imaterialități (înger, suflet), simboluri ale faunei și florei (sămânță, plante, flori 

trandafiri, verbină, nalbă, patlagină, petală, spini, mărăcini, buruieni/ bălării, țintaur, 

cucută, spânz, pir, levănțică, leuștean, ceapă, cucuruz, iarba, cocorii, vulturii, șoim, vrăbii, 

lăstuni etc.). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:10:48 UTC)
BDD-V652 © 2014 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

491 

 

Din perspectiva semnului sacru, încadrat paradigmei sufletești argheziene se 

desfășoară o lirică a profunzimilor spirituale aflată în perpetuă căutare a sinelui problematic, 

originar. 

 

 

The work of Margareta ONOFREI  was supported by Project SOP HRD - PERFORM 

/159/1.5/S/138963 

 

 

Bibliografie selectivă 

 

Balotă, Nicolae, Opera lui Tudor Arghezi, București, Editura Eminescu, 1979 

Blaga, Lucian, Trilogia cunoașterii, București, Editura Regală pentru Literatură și Artă, 1943 

Dascălu, Crișu, Poetikon, București, Editura Ideea Europeană, 2007 

Durand, Gilbert, Aventurile imaginii. Imaginația simbolică. Imaginarul, București, Editura 

Nemira, 1999 

Eliade, Mircea, Imagini și simboluri, București, Editura Humanitas, 1944 

Kuhn, Thomas, Structura revoluțiilor științifice, București, Editura Științifică și 

Enciclopedică, 1976 

Nicolescu, Basarab, Noi, particula și lumea, Iași, Editura Junimea, 2002 

Nicolescu, Basarab, Teoreme poetice, Iași, Editura Junimea, 2007 

Parpală, Emilia, Psalmii lui Tudor Arghezi. O perspectivă semio-discursivă, în Studii de 

știință și cultură, anul V, Nr. 4 (19) Decembrie 2009 

Simion, Eugen, Intoarcerea autorului. Eseuri despre relația creator-operă, București, Editura 

Cartea Românească, 1981 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:10:48 UTC)
BDD-V652 © 2014 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

