
SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

247 

 

 

THE “BOOK OPENING” PRACTICE IN THE CONTEXT OF ROMANIAN 

VERNACULAR RELIGION. AN ETHNOLOGICAL READING OF SOME 

THEOLOGICAL LANDMARKS 

 

Mircea Păduraru, Assist., PhD, ”Al. Ioan Cuza” University of Iași 

 

Abstract: Often has been said that Romanian popular religion is a most fortunate encounter 

between Christianity and local paganism. The phenomenon was analyzed by Lucian Blaga 

(see the concept of “bipolar spirituality”) and Mircea Eliade (see the concept of “cosmic 

Christianity”) and from their mantle descends a number of remarkable studies. It is true that 

this harmony is constructed by the mind that analyses the relation – it is the result of a 

reflexive effort to put in agreement a number of heterogeneous data. Still, the fact that the 

field material itself allows such a reflection suggests that an objective ground of such a 

perspective could be possible. And if such a ground truly exists, then the institution of the 

Church, in question in this study, enjoys a plus of legitimacy within this space. There are, 

however, some popular practices and customs whose existence and vitality embarrass the 

Church and remind her of the complicated and eternally provisory character of her victory 

over the local religions. “The practice of divination through the Holy Book” is one of the 

most interesting of these practices.     

 

Keywords: Bible divination, theology, Orthodox Church, vernacular religion, ethnology. 
 

 Când se are în vedere raportul religie oficială/ religie populară, termenii acestuia se 

înţeleg aproape de la sine în felul următor: elementele de credinţă pre ori necreştină se află în 

mentalitatea şi în practica laicilor, iar Biserica luptă împotriva acestor supravieţuiri prin 

instituţia clericilor. Mai puţin s-a vorbit despre faptul că acest creştinism necanonic nu este 

numai o realitate a mirenilor, ci, în aceeaşi măsură şi la fel de vizibil, şi una a clericilor. 

Analiza de faţă se va preocupa de această latură – puţin explorată – a  experienţei religioase 

autohtone. Primul impuls al etnologului roman este să considere practica „deschiderii cărţii” 

drept o contaminare păgână a unui element creştin. Eu, dimpotrivă, voi încerca să arăt că 

divinaţia prin „deschiderii cărţii” poate origina în însăşi practica creştină, având rădăcini în 

cadrul sistemului creştin, fiind o dezvoltare necanonică a unor elemente de dogmă creştină. 

Cred că explicarea coerentă a abaterii de la canon nu are nevoie de „presiunea” ori 

„agresiunea” poporului superstiţios, de „sinteza păgâno-creştină” – soluţia clasică la care se 

ajunge în astfel de situaţii. Indiferent dacă impulsul depărtării de canon porneşte de la preot 

sau de la mirean (de obicei ambele instanţe participă), am impresia că avem aici o excelentă 

ilustrare a caracterului esenţialmente vernacular al trăirii religioase. Înainte de a citi în cheie 

etnologică nişte repere teologice elementare, care ar putea legitima practica „din interior”, e 

necesar să fac câteva observaţii privitoare la vechimea practicii şi la relaţia problematică (şi 

tocmai de aceea profund semnificativă) în care aceasta se află cu canoanele bisericii.   

 

1. O idee despre vechimea practicii  

 Potrivit analizei preotului profesor Nicolae D. Necula, fenomenul „deschiderii cărţii” 

ar fi o inovaţie liturgică, mai precis o dezvoltare patologică a ritualului Sfântului Maslu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:23 UTC)
BDD-V619 © 2014 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

248 

 

(Necula 1996: 243-246). Afirmaţia (preluată aşijderea şi de Dan Sandu 2004: 63-76) pare cel 

puţin pripită, mai ales după publicarea lucrării lui Alexandru Ofrim, Cheia şi psaltirea (2001). 

Pentru a ne face o idee cât de cât verosimilă privitoare la vechimea fenomenului trebuie să 

avem în vedere cel puţin şapte evidenţe: a. Incapacitatea populaţiilor convertite la religia lui 

Crist de a trăi religiosul în perfect acord cu reţetarul canonic. Faptul că trăirea reală a 

religiosului (L.N. Primiano 1995) a presupus/presupune tot felul de adaptări în raport cu 

normele instituţionale constituie o realitate sesizată prompt de Părinţii (recte Elitele) Bisericii 

şi confirmată de instituirea canoanelor menite să reglementeze comportamentul religios. 

Cuminecarea mortului, botezul post-mortem ori amestecul numelor de sfinţi alături de cel al 

vechilor zei în compoziţia diferitelor vrăji şi descântece sunt practici care dovedesc forţa 

acestui impuls spre amalgamare dintre vechi şi nou în comportamentul religios. Seriozitatea 

ameninţării „păgâne” e măsurată de severitatea canonului care o acuză1. Dacă privim cu 

atenţie Istoria Bisericii, vedem că această tendinţă „centrifugă” este o constantă şi priveşte 

întregul sistem religios, de la chestiuni sofisticate de dogmă până la cele mai modeste aspecte 

ale obiectelor de cult – toate constituie fapte care, din momentul instituţionalizării, îşi încearcă 

„rezistenţa” prin tot felul de extinderi şi prefaceri de sens şi toate şi-au găsit chiar de la naştere 

contrapunctul patologic, replica coruptă. Cărţile sacre nu fac excepţie de la această regulă.  b. 

În spaţiul Occidental practica are un dosar deosebit de consistent şi de complicat. Afară de 

faptul că este condamnată de conciliile de la Veneţia, în 465, canonul 16, şi Auxerre, în 578, 

canonul 4, deci de foarte devreme, sortes sanctorum, cum numea Biserica practica divinaţiei 

cu ajutorul cărţilor sacre (Psaltire, Evanghelii, Liturghiere), constituie o „creştinare” a altor 

două practici mai vechi – sortes homericae şi sortes virgilianae (Harris 1888, Horst 1998). 

Deşi biografiile câtorva sfinţi apuseni înregistrează gesturi şi comportamente care au multe în 

comun cu sortes sanctorum (vezi, de pildă, capitolul XII, Tolle lege; tolle lege!, din cartea a 

opta, din Confesiunile Sf. Augustin 2004: 283-285), practica se pedepsea cu excomunicarea. 

c. Totuşi, pentru că „deschisul cărţii” presupune existenţa cărţii, cercetarea naşterii ritualului 

trebuie să se afle cumva în legătură cu începuturile obiectului “carte” în civilizaţia română, or 

acest detaliu „instrumental” ne-ar forţa să considerăm calculul cronologic începând cu sau 

după secolul al XVI-lea, când cărţile au început să se tipărească şi să circule, chiar dacă în 

exemplare puţine şi în medii închise, în civilizaţia română. Deşi nimeni nu poate fi sigur că 

practica nu a existat şi cu ajutorul cărţii netipărite, ca în Occident, ne mulţumim să remarcăm 

că cel puţin începând cu a doua jumatate a secolului al XVI-lea practica are toate condiţiile 

„necesare şi suficiente” de existenţă.  d. Alexandru Ofrim aduce la lumină un document istoric 

care localizează practica cel mai adânc în timp: „Prima informaţie documentară despre existenţa 

păscălarilor o găsim într-o ordonanţă circulară (în limba română) emisă în octombrie 1787 de 

contele Kristofor Nicky, preşedintele Consiliului de locotenentă maghiar şi adresată preoţilor 

români, Pentru cei care caută în păscălie sau cu cărţile umblări fac din ţară în ţară, care 

precizează: «Pentru aceea, Bine Cucernicia Ta, ca sub orânduiţii preoţi parohielnici toată grija şi 

                                                           
1Canonul 86, Sinodul Ecumenic al 6-lea precizează: „Nimeni să dea Euharístia trupurilor celor moarte, că scris  

este: «Luaţi, mâncaţi» [Matei 26:26]. Iar trupurile morţilor, nici a lua pot, nici a mânca. TÂLCUIRE: Fiindcă, 

după  Zonará, obicei vechi era a împărtăşi cu Euharístia, adică cu Dumnezeieştile Taine trupurile cele moarte; 

pentru  aceasta sfinţii Părinţi opresc a nu se mai urma aceasta. De unde se înţelege că nici a boteza cineva pe 

morţi se cuvine”. (Pidalion, 225). A se vedea de pildă canonul 72 al Sf. Vasile cel Mare, cel mai aspru, prin care 

vrăjitorii se canonesc asemenea ucigaşilor, iar femeia vrăjitoare se canoneşte şase ani cu 500 de metanii pe zi. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:23 UTC)
BDD-V619 © 2014 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

249 

 

socoteală să dai. Mai puţină slobozenie să nu se dia. Ci dacă prin sate, oraşe a umbla şi de la 

oameni cu făţărnicie bani a strânge să vor afla, să se oprească deîndată sau Mie sau Judecăţii 

Mireneşti să se descopere»" (Ofrim 2001: 300).  e. Motivul circulă şi în folclorul literar. În 1850, 

Ludwig Adolf Staufe culegea o legendă intitulată Popa prezicator pe care a publicat-o în 

1899, la Berlin. De altfel, cercetările mai noi au descoperit peste 35 de variante ale acestei 

legende localizate în toate provinciile române (Staufe 2010: 190-193). Este inutil să mai 

precizăm că, dacă motivul “deschiderii cărţii” este atestat sub forma coagulată şi unitară a 

legendei în 1850, atunci existenţa socială a practicii, punct de plecare al legendei, trebuie să 

fie mult mai îndelungată. De altfel, în Cheia şi psaltirea, Alexandru Ofrim oferă şi el un dosar 

folcloric şi literar al motivului „deschiderii cărţii” – vezi capitolul intitulat Zodierii şi 

pâscălarii în folclor şi în literatură. f. Folcloristul Ion H. Ciubotaru a descoperit la ţăranii din 

Moldova o folosire similară a carţii sacre. În cazul muribunzilor care sufereau mult, 

consemnează cercetătorul ieşean, preotul era/este chemat să oficieze „deschiderea cărţii”. 

Astfel „dacă molitfa Sfântului Vasile se deschide pe roşu, mai trăieşte, dacă se deschide pe 

negru, moare. S-arată şi în cât timp” (Ciubotaru 1999: 38). g. În fine, există şi mărturii literare 

care atestă practica. E semnificativ că scriitorul şi diaconul caterisit Ion Creangă strecoară în 

finalul povestirii Popa Duhu (1881) câteva ironii privitoare la citirea viitorului în cărţile sfinte 

de către preoţi, iar prozatorul şi distinsul preot Ion Agârbiceanu are o nuvelă (Păscălierul, 

1920) în care pe cca. 70 de pagini descrie ritualul cu lux de amănunte. E de prisos să mai 

subliniem şi cu acest prilej că, dacă ritualul a ajuns obiectul ironiei literare în 1881, atunci 

viaţa sa „socială” trebuie să fi fost mult mai lungă. Prin urmare, coroborând cele şapte 

evidenţe, se poate lucra cu ipoteza provizorie că, în spaţiul României de astăzi, fenomenul de 

care ne ocupăm trebuie datat cel mai târziu începând cu secolul al XVI-lea. Opinia susţinută 

de Sandu şi Necula, potrivit căreia „deschisul cărţii” ar fi un fenomen de „dată recentă”, este 

neîntemeiată.       

 

2. Problema canoanelor 

 În ciuda existenţei îndelungate a practicii, aceasta nu este anatemizată textual de nici 

un canon. Din luările de poziţie ale diferiţilor preoţi, care exprimă dintr-o perspectivă 

personală punctul de vedere al Bisericii, aflăm că este interzisă. De pildă, un preot afirmă că 

„ritualul” ilustrează un caz clasic de impostură („Cel ce practică ghicirea în Sfânta Evanghelie 

este un escroc, iar cel care cere să i se deschidă Sfânta Evanghelie este un înşelat”, afirmă 

Preot Florin Ionescu 2011), amputând astfel practica de orice urmă de supranatural. 

Arhiepiscopul Antonie Plămădeală consideră practica drept o expresie a „falsului misticism”, 

iar Ilie Cleopa, raportând practica la canoanele creştine, o încadrează la capitolul „vrăjitorie 

cu cele sfinte” („Ghitia este ghicirea sau vrăjitoria prin lucruri sfinte, precum ghicirea prin 

Psaltire, numită astăzi deschiderea pravilei; ghicirea cu obiectele bisericii, cum ar fi resturi de 

veşminte clericale, cheia bisericii, cenuşa din cădelniţă, scrierea unor nume pe toacă, pe 

clopote, pe ziduri de biserică sau introducerea lor în candele etc.”, Cleopa: 131), recunoscând 

ritualului capacitatea de a provoca supranaturalul, dar cu ajutorul forţelor răului. Însă înţeleasă 

ca „vrăjitorie prin lucruri sfinte”,  practica este sancţionată, ca mod de gândire, de Sf. Ioan 

Chrisostom însuşi. Pentru acesta, fermecătorii şi descântătorii care pomenesc sfinţii în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:23 UTC)
BDD-V619 © 2014 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

250 

 

incantaţiile lor actualizează în comunitatea creştină şi cu limbaj creştin un comportament 

păgân2.   

 Afară de aceste puncte de vedere neoficiale, mai amintim că pravilele româneşti – 

Pravila de la Govora, 1640 (1884: 67), Pravila de la Târgovişte, 1652 (1962: 48, 58, 65, 

323), Hristoitia Sfântului Nicodim Aghioritul, 1799 (2001: 159, 162), Pidalionul de la 

Mănăstirea Neamţ, 1844 (1993: 213-214 ) sau, mai recent, Pravila bisericească a 

Ieromonahului Nicodim Sechelarie (1999: 478-482) – conţin toate articole clare împotriva 

vrăjitoriei, dar, cum am precizat mai sus, nici una nu conţine textual interdicţia divinaţiei prin 

„deschiderea cărţii” de către preot. Or, vom vedea, această absenţă este extrem de 

semnificativă şi plină de consecinţe.  Totuşi, preoţii care performează ritualul nu cred că se 

abat de la învăţătura Bisericii. Dimpotrivă, ei lasă să se înţeleagă că „deschisul  cărţii” ar fi 

chiar dovada unei înălţimi spirituale greu de atins (vezi Ofrim 2001, Păduraru 2014a, b). 

Încerc în cele ce urmează să interpretez fenomenul ca expresie a raportului tensionat dintre 

reperele creştinismului instituţional şi manifestările inevitabile ale religiozităţii trăite, 

convins fiind de faptul că actualizarea credinţei religioase produce întotdeauna o depărtare de 

normele/reţetele instituţionale (L.N.Primiano 1995), depărtare de care nu e vinovat 

întotdeauna substratul păgân pe care stă religia creştină.    

 

3. „Deschiderea cărţii” în perspectivă teologică  

 a. Citit cu inocenţă, adică fără savantele reperele interpretative dogmatice, mai tot 

Vechiul Testament proiectează un paradox viguros. Deşi avem exprimată clar interdicţia 

divinaţiei, din care pravilele şi canoanele citează copios, mai toate marile personalităţi ale 

Vechiului Testament vorbesc cu Dumnezeu şi află de la el viitorul, trecutul şi tot felul de 

informaţii inaccesibile omului obişnuit. Din acest punct de vedere se poate spune că ceea ce 

textul neagă explicit afirmă şi ilustrează într-un alt sistem de lectură. Pe de altă parte, când cei 

care vor să afle viitorul nu au parte de o comunicare cu IHVH precum cea a marilor patriarhi, 

„gură către gură”, se foloseşte divinaţia, şi aceasta chiar la recomandarea lui IHVH. Se ştie 

însă că în Vechiul Testament existau, pe lângă instituţiile divitatorii oficiale, enigmatica Urim 

şi Tumim (Exodul 28:30, Leveticul 8:8, Numeri 27:21 ş.a.) şi tragerea la sorţi (Leveticul 16:7-

10 sau Faptele Apostolilor 1: 26 în Noul Testament), şi o serie de modalităţi divinatorii 

neoficiale („lâna” udă sau uscată în Judecători 6: 36-40, apariţia unui semnal verbal dinainte 

stabilit în 1Samuel 14: 8-14 ş.a.m.d.), mijloace care, în afara „relaţiei privilegiate cu 

Dumnezeu”, prezentau un indice mare de hazard şi arbitrar. Din perspectivă teologică, 

desigur, acest comportament, chiar când nu e vorba de marii patriarhi, constituie parte a unei 

istorii cu un regim excepţional. Însă pentru cititorul (sau „auzitorul”) inocent precedentul 

ilustrat de exemplele veterotestamentale rămâne: deşi practicile divinatorii sunt interzise, iată 

că „marii patriarhi” (şi nu numai ei) le fac în anumite situaţii, iar rezultatul căutat este aflat. 

Trebuie remarcat că gesturile, vorbirea şi actele cu care şi prin care aceştia se raportau la 

divinitate sunt fapte care, din pricina caracterului lor special şi a eficienţei lor extraordinare, 

                                                           
2 Partea cea mai înspăimântătoare a înşelăciunii este că, sfătuindu-te şi cerându-ţi noi să te îndepărtezi de ele, 

crezând că te aperi zici: «Femeia aceasta nu face decât să spună descântece şi este creştină, pentru că nu rosteşte 

altceva decât numele lui Dumnezeu». Uite, pentru asta o urăsc în primul rând şi mă întorc cu scârbă de la ea, 

fiindcă se foloseşte de numele lui Dumnezeu ca  să-l hulească. Spunând că e creştină face ce fac şi 

idolatrii”(s.n.) (Ioan Chrisostom, 74).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:23 UTC)
BDD-V619 © 2014 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

251 

 

au provocat imitaţia şi, mai apoi, au dat naştere mai multor tradiţii paralele care îşi disputau 

supremaţia asupra domeniului sacru – vezi conflictul dintre profeţii „adevăraţi” şi cei 

„mincinoşi”. E drept, şi Noul şi Vechiul Testament ţin să discearnă între profeţi şi să ofere un 

temei originar (care nu este un cadru instituţional!) al exerciţiului divinatoriu. Acest 

argument originar pe care se întemeia realitatea şi eficienţa exerciţiului divinatoriu era dat de 

„relaţia privilegiată cu Dumnezeu” de care se bucura divinatorul/profetul. În acest plan se 

făcea diferenţa. Prin urmare, dacă tabloul formulat mai sus nu e greşit, atunci putem 

întrevedea o cale posibilă de justificare a abaterii de la canon: preluarea schemei generale a 

comportamentului „privilegiaţilor lui Dumnezeu” şi actualizarea sa, astăzi, în perspectiva unui 

efect similar. Dacă mai menţionăm că printre gesturile divinatorii făcute de „mari patriarhi” în 

istoria biblică se găseau şi elemente neoficiale, circumstanţiale, care prezentau în aspectul lor 

concret un indice mare de hazard, dar care îşi conţineau justificarea în tăria relaţiei de 

prietenie cu Dumnezeu, atunci în mod simetric şi preotul contemporan poate face la fel, 

invocând acelaşi temei originar, respectiv statutul de privilegial al lui IHVH. Iar dacă obiectul 

din ritualul divinatoriu neoficial nu era clar, ci circumstanţial, adesea modest ca demnitate în 

sine, cu atât mai mult s-ar putea folosi în acest scop, acum, un obiect „tare” şi „demn” precum 

Evanghelia. 

 b. Să ne apropiem de problemă dintr-o perspectivă complementară. Creştinismul 

proclamă un Dumnezeu personal, iar pentru Ortodoxie, în contextul căreia se pune problema 

de faţă, înţelegerea acestui fapt este de o importanţă covârşitoare. Păstrând în minte acest 

element de dogmă, putem considera că religia creştină (în toate variantele ei) prezintă două 

aspecte: unul instituţionalizat, care furnizează structura de interdicţii/cadrul formal pentru 

experienţa religioasă, şi unul personal/relaţional, în care problema se pune în termeni de 

libertate. Dimensiunea instituţională oferă stabilitate sistemului, repere dogmatice şi morale 

fixe; dimensiunea personală/relaţională, dimpotrivă, constituie aspectul dinamic, surprinzător 

şi emotiv. Religia ca sistem stabil conservă şi fereşte de „patologii”, este condiţia durabilităţii. 

Însă religia ca bucurie a libertăţii, ca celebrare a relaţiei personale cu Creatorul universului, 

cum spune Rudolf Otto (de altfel, temă cardinală la Dumitru Stăniloae, Ioannis Zizioulas, 

Christos Yannaras, Hans Urs von Balthasar ş.a.), deşi este aspectul care, teoretic, are greutate 

mai mare în cadrul acestei ecuaţii, este o chestiune care produce inevitabil derută în sistem, 

dacă este într-adevăr asumată plenar, deoarece exerciţiul acestei libertăţi poate căpăta uşor 

expresia sfidării canoanelor. A se vedea cazul misticilor3. Prin urmare, în contextul opoziţiei 

dintre aspectul religiei ca celebrare a relaţiei personale cu Divinitatea, o relaţie eu-tu, în sens 

buberian, şi aspectul instituţionalizat al acesteia, manifestat prin instituţia canoanelor (care 

presupune un raport rigid şi impersonal), cum am putea aşeza subiectul studiului nostru? Ne 

întrebăm: dacă preoţii despre care vorbim consideră a fi ajuns tocmai la acest stadiu al 

devenirii spirituale în care asemenea suspendări ale canonului sunt, de fapt, expresii ale 

înălţimii duhovniceşti? Dacă vom privi la portretele acestora făcute de credncioşii lor (sau 

chiar la autoportrete), vom vedea că toate proiectează imaginea insului excepţional, a „elitei 

spirituale” care se situează deasupra canonului – călăuză a debutanţilor pe drumul vieţii 

spirituale. Este oare un fapt de ignorat că imaginarul preoţesc şi monastic are în centru tocmai 

imaginea insului excepţional, o figură profetică aidoma celor veterotestamentare sau din 

                                                           
3 Fenomenul e amplu. Trimitem doar cazurile "nebunilor întru Hristos" din Grecia şi Rusia.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:23 UTC)
BDD-V619 © 2014 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

252 

 

Pateric? Şi oare credincioşii care apelează regulat la această practică nu văd în preot exact o 

figură de acest fel, adică preotul ieşit din tipare şi care îndrăzneşte să facă ceea ce ceilalţi nu 

fac?  

 c. Când ortodoxul mărturiseşte că Dumnezeu este Atoateţiitorul, el afirmă o legatură 

invizibilă între divinitate şi orice lucru din lume, animat sau inanimat: în toate există logosul 

divin care le uneşte, le conferă sens şi stabilitate ontologică. Pentru că raţiunile divine (logoi) 

se află în toate câte există, se poate afirma că toate lucrurile sunt prilejuri de manifestare a 

dumnezeirii. În acest sens, cosmosul întreg vorbeşte despre Dumnezeu şi constituie revelaţie. 

Psalmul 19 este, în lectură areopagitică, o concretizare a acestei intuiţii. Nu insistăm, a se 

vedea Dionisie Areopagitul şi Maxim Mărturisitorul (Dionisie Areopagitul: 135-176, 177-

228). În coerenţa acestui mod de gândire, tradiţia creştină răsăriteană consideră că obiectele 

de cult au un statut aparte între lucrurile lumii, căci constituie „spaţii” privilegiate de 

manifestare a „energiilor divine”. În cadrul acestei categorii de obiecte, icoanele şi Evanghelia 

se situează la cel mai înalt grad de cinstire: ele stau în legătură directă cu Hristos şi constituie 

actualizarea sensibilă a persoanei sale – Faţa şi Cuvântul Domnului4. Graţie legăturii lor 

speciale cu „prototipul”, ele sunt totodată şi „canale” prin care “energiile divine” se revarsă 

abundent în lume. De aceea creştinii ortodocşi scot obiectele de cult pe ogoare în momente de 

secetă, iar bolnavii se expun icoanei cu speranţa însănătoşirii. Deşi în experienţa religioasă 

răsăriteană obiectul „icoană” are o „biografie” mai bogată în miracole decât obiectul 

„Evanghelie”, “cuvântul” şi “faţa” sunt aspecte inseparabile ale persoanei lui Hristos. Icoana, 

acest „cuvânt plasticizat” (D. Stăniloae), e percepută mai mult afectiv, tocmai graţie 

expresivităţii sale, şi în această dimensiune sensibilă stă forţa ei, în vreme ce Evanghelia e 

percepută mai mult ca experienţă cognitivă, cu toate că, în timpul Liturghiei, ea devine 

sensibilă – voce a lui Hristos însuşi. Însă important pentru discuţia de faţă este că Evanghelia 

e un obiect de cult care poate provoca miracolul, ea conţinând într-o măsură superlativă 

„energiile divine”.   

 Prin urmare, dacă s-a admis teologic prezenţa privilegiată şi concentrată a „energiilor 

divine” în obiectele sfinte, atunci şi Evanghelia ca obiect prezintă toate datele supranaturale 

pentru a fi implicată într-un ritual de tipul „deschiderii cărţii”. În definitiv, dacă Evanghelia 

cuprinde Adevărul ce oferă slobozenia, de ce nu ar comunica ea – în virtutea „energiilor 

divine” pe care le poartă şi în condiţiile manevrării sale de către o elită spirituală (un sfânt, 

„un privilegiat al divinităţii” cum se prezintă preotul bibliomant) – ceva în privinţa 

credinciosului? Un adevăr folositor într-un sens imediat, pragmatic, pe lângă revelaţia pe care 

o comunică în mod absolut? La fel ca celelalte două „argumente” şi această chestiune 

dogmatică poate deveni un „spaţiu” prin care se poate forţa legitimarea teologică a practicii 

„deschiderii cărţii”. 

 Deci această iniţiativă necanonică se poate integra practicilor creştine pe trei căi: 1. în 

sensul reactualizării unui tip de gest excepţional care se integrează, într-un fel sau altul, în 

Marea Tradiţie a Patriarhilor şi Apostolilor”; 2. ca celebrare a libertăţii de manifestare în 

relaţia cu IHVH, în care persoana umană, asemenea lui Avraam de odinioară, îşi îngăduie un 

comportament atipic în raport cu acesta; 3. ca mod distinct (insolit?) de folosire a „energiilor 

                                                           
4 În privinţa esenţei şi ideii icoanei dar şi a relaţiei dintre Cuvântul Domnului şi Faţa Domnului trimitem la 

studiile lui D. Stăniloae, O teologie a icoanei. Studii, postfaţă de Matei Adrian Alexandrescu, volum îngrijit de 

Ştefan Ionescu-Berechet (Bucureşti: Editura Fundaţiei Anastasia, 2005).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:23 UTC)
BDD-V619 © 2014 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

253 

 

divine”, care se revarsă în lume prin obiectul de cult (cartea sacră, Evanghelia) de către o elită 

religioasă, o folosire în multe privinţe asemănătoare folosirii icoanelor. Interesant şi oarecum 

ironic este că cele trei aspecte ale creştinismului răsăritean, al căror contrapunct necanonic l-

am formulat, deşi sunt rodul unui foarte consistent efort de conceptualizare teologică, ajung să 

fie locuri prin care se poate forţa legitimarea unui fenomen de tipul „deschiderii cărţii”. 

Oricum, în lumina argumentelor de mai sus, putem considera că avem în faţă o practică 

creştină. Chiar dacă este necanonică, ea se poate înţelege foarte bine ca o dezvoltare 

vernaculară a unor elemente fundamentale de dogmă.  

 

4. Concluzii 

 Practica „deschiderii cărţii” poate origina, e drept, şi într-o influenţă dinspre divinaţia 

magică locală, remarcând aici o mişcare dinspre popor spre cler. În acest sens, practica ar fi 

produsul unei negocieri dintre o serie de aşteptări ale credincioşilor şi disponibilităţile 

preotului – ceea ce ar fi în acord cu inertiile de înţelegere ale etnologiei româneşti: sinteza 

creştinism/păgânism ar fi cu acest prilej minunat exprimată. În acest studiu însă am arătat că 

naşterea practicii se poate explica şi fără apelul la presiunea „poporului superstiţios”. Ce-i 

conduce pe aceşti preoţi spre o lectură insolită a reperelor religioase consacrate instituţional? 

Cel puţin trei lucruri: pe de o parte e vorba de o exigenţă de ordin pragmatic, căci acest ritual 

produce experienţa sacră, de care şi el, şi credincioşii săi au nevoie, pe de altă parte practica 

constituie un răspuns, o formă de „rezistenţă” a preoţilor la politicile şi la exigenţele elitelor 

bisericeşti, celor din vârful ierarhiei instituţionale şi, în fine, constituie o modalitate distinctă 

de actualizare, apropriere a a unor dogme creştine. Asumarea şi apropierea credinţei 

religioase, a demonstrat-o Primiano în Vernacular Religion and the Quest for Method in 

Religious Studies (1995), nu se poate face fără interpretare. Or aceasta presupune adaptarea, 

reconfigurarea datelor credinţei religioase în raport cu caracteristicile persoanei religioase, cu 

contextul său, epistema sa ş.a.m.d. Aşa se explică distanţa care creşte între aspectul 

instituţional al religiei şi cel vernacular. Din punctul de vedere al acestui proces, conceptul de 

religie oficială este fără aderenţă la real. Nimeni, niciodată nu trăieşte religia oficial, iar 

religia trăită este esenţialmente religie vernaculară, fie că actorul religios este popă de ţară, 

arhiepiscop ori simplu ţăran.  

 

5. Bibliografie 

 

Nicolae D. Necula, Tradiţie şi înnoire în slujirea liturgică, Galaţi, Editura Episcopiei Dunării 

 de Jos), 1996.  

Dan Sandu, „Vrăjitoria şi practicile magice, forme suspecte de religiozitate”, Teologie şi 

viaţă,  XIV(LXXX)/2004, nr. 1-6, 63-76. 

Pr. Florin Ionescu, articol postat pe site-ul official al Episcopiei Slatinei şi Romanaţiilor,  

http://www.episcopiaslatinei.ro/2011/04/06/superstitii-si-practici-condamnate-de-biserica-

 deschiderea-evangheliei-practica-necrestina/. 

Antonie Plămădeală, Tradiţie şi libertate în spiritualitatea ortodoxă, Alba-Iulia, Editura 

Reîntregirea, 2004. 

Ne vorbeste părintele Cleopa, vol 4, ed. a II-a, îngrijită de Arhimandrit Ioanichie Bălan 

(Vânători-Neamţ: Mănăstirea Sihăstria, 2004), 131. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:23 UTC)
BDD-V619 © 2014 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

254 

 

Ofrim, Alexandru, Cheia şi psaltirea, Bucureşti, Editura Paralela 45, 2002. 

Staufe, Ludwig Adolf, Basme populare din Bucovina, transcrierea textelor în limba germană 

şi  introducere de Helga Stein, traducere din limba germană,  cuvânt înainte şi note de 

Viorica Nişcov, Bucureşti, Editura Saeculum I.O., 2010. 

Ciubotaru, Ion H., Marea trecere. Repere etnologice în ceremonialul funebru din Moldova, 

Bucureşti, Editura Grai şi Suflet, 1999. 

Pravila de la Govora sau Pravila cea Mică(1640), editată de Academia Română, Bucureşti, 

Academia Română,1884.  

Pravila de la Târgovişte sau Pravila cea Mare (1652), ediţia a fost întocmită de Colectivul de 

Drept Vechi Românesc, condus de Academician Andrei Rădulescu, Bucureşti,  Academia 

Republicii Socialiste Romania, 1962. 

Sf. Nicodin Aghioritul, Hristoitia sau Bunul moral al creştinilor , prefaţă de Ioana şi Antonie, 

schimonahii din sfântul Munte Athos, Bacău, Editura Bunavestire, 2001. 

Pidalionul. Canoanele Bisericii Ortodoxe Române, Mănăstirea Neamţ (1844) (Bucureşti: 

Editura Institutului de Arte Grafice „Speranţa”, 1993.  

Ieromonah Nicolae Sachelarie, Pravila bisericească , Prahova, Parohia Valea Plopului, 1999. 

Sf. Ioan Gură de Aur, Diavolul şi magia, traducere din limba greacă de Zenaida Anamaria 

Luca,  Suceava, Editura Panaghia, 2002.  

Primiano, Leonard Norman, „Vernacular Religion and the Quest for Method in Religious 

Studies”, Western Folklore, 54, January, 1995, 37-56. 

Horst 1998: Pieter W. van der Horst, “Sortes: Sacred Books as instant Oracles in late 

Antiquity” in The Use of Sacred Books in the Ancient World, eds. L.V. Rutgers,  P.W.  van 

der Horst…, Peeters, Leuven. 

Harris 1888: J. Rendel Harris , The "Sortes Sanctorum" in the St. Germain Codex (g1), The 

American Journal of Philology, Vol. 9, No. 1. 

Sf. Augustin,  Confesiuni, Traducere din latină, studiu introductiv şi note de Gh. I. Şerban, 

Bucureşti, Editura Humanitas, 2007 

Sf. Dionisie Areopagitul, Opere complete (şi Şcolile Sf. Maxim Mărturisitorul), traducere, 

introducere şi note de Pr. Dumitru Stăniloae, ediţie îngrijită de Constanţa Costea  (Bucureşti: 

Paidea, 1996). 

Păduraru, Mircea, „Practica «deschiderii cărţii» şi provocarea reflexelor de înţelegere ale 

etnologiei româneşti. Caracterul problematic al opoziţiei religie populară/religie oficială  şi 

conceptul preferabil de religie vernaculară” , Transilvania, Sibiu, 7/ 2014.   

Păduraru, Mircea, „Practica «deschiderii cărţii» şi provocarea reflexelor de înţelegere ale 

etnologiei româneşti. Schiţă etnografică a instanţelor participante la ritualul deschiderii 

cărţii”, Transilvania, 8/2014. 

 

 
*Această lucrare a fost publicata cu sprijinul financiar al proiectului „Sistem integrat de îmbunătățire a 

calității cercetării doctorale și postdoctorale din România și de promovare a rolului științei în societate”, 

POSDRU/159/1.5/S/133652, finanțat prin Fondul Social European, Programul Operațional Sectorial 

Dezvoltarea Resurselor Umane 2007-2013. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:23 UTC)
BDD-V619 © 2014 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

