
SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

935 

 

 
UNIVERSAL CULTURE VS. GLOBAL CULTURE 

 

Aurora PAŞCAN, Assistant, PhD, University of Medicine and Pharmacy, Târgu-Mureş 

 

 

Abstract: Universality is generally regarded as a system of values common to all cultures. In 

the context of globalization and the expansion of the media system, the dialogue between 

cultures intensified and diversified. Some pessimists perceive globalization as a roller that 

flattens differences and annihilates the personality and individuality of nations, proposing a 

kind of cultural promiscuity. If we are moving towards a global “indiferent”, flattened culture 

or, conversely, to a cultural flourishing in all its diversity is a question that currently troubles 

not only cultural but also social, political and economic media. 

 

Keywords: culture, universality, globalization, mass-media 

 

 

 Cultura aparţine celor mai intime şi mai complexe structuri ale naturii fiinţei umane. 

Sensul vieţii omeneşti nu poate fi conceput în afara culturii. Se poate afirma că, dacă omul 

creează cultura, şi cultura creează omul, îi conferă scopul suprem al existenţei sale, adică îi 

legitimează nevoile situate în vârful piramidei lui Maslow. Nu există o definiţie standard a 

culturii, ci, mai degrabă, o serie de teoretizări convergente. 

 Una dintre primele definiţii ale termenului a fost oferită de antropologul englez 

Edward Burnett Tylor (1832-1917), care prezintă cultura drept un „ansamblu complex ce 

include cunoaşterea, credinţele, arta, morala, dreptul, tradiţiile şi orice alte producţii şi 

modalităţi de viaţă create de omul ce trăieşte în societate”1. Ovidiu Drimba defineşte cultura 

în sens mai restrâns, cu referire doar la aspectul spiritual: „Cultura include în sfera ei 

atitudinile, actele şi operele limitate - ca geneză, intenţie, motivare şi finalitate - la domeniul 

spiritului şi al intelectului. Opera, actul şi omul de cultură urmăresc satisfacerea nevoilor 

spirituale şi intelectuale; revelarea de sine, descoperirea necunoscutului, explicaţia misterului 

şi plăcerea frumosului. Iar în raporturile cu natura, cu omul, cu societatea, urmăresc stabilirea, 

nu a unor relaţii practice, utilitare, sau de instrumentalizare a unuia de către celălalt, ci a unei 

relaţii de comunicare, de căutare, de regăsire în celălalt.”2 Unele definiţii ale culturii vizează 

şi câteva semnificaţii ale conceptului de civilizaţie. În viziunea lui Ovidiu Drimba, cele două 

noţiuni se referă la două domenii distincte ale activităţii umane: „Civilizaţie înseamnă 

totalitatea mijloacelor cu ajutorul cărora omul se adaptează mediului (fizic şi social), reuşind 

să-l supună şi să-l transforme, să-l organizeze şi să i se integreze. Tot ceea ce aparţine 

orizontului satisfacerii nevoilor materiale, confortului şi securităţii, înseamnă civilizaţie.”3 

 Ştiinţele comunicării definesc cultura cam în aceşti termeni: „Producerea şi 

reproducerea culturală a sensului, înţelesului şi conştiinţei. Sfera înţelesului, care unifică sfera 

                                                
1 Tylor, E. B., apud Pierre Bonnte şi Michel Izard,  Dicţionar de etnologie şi antropologie, trad. de Smaranda 

Vultur şi Radu Răutu, Editura Polirom, Iaşi, 1999, p. 682. 
2 Ovidiu Drimba, Istoria culturii şi civilizaţiei,  Editura SAECULUM I.O., Bucureşti, 2007, p. 6. 
3 Ovidiu Drimba, Istoria culturii şi civilizaţiei, Editura SAECULUM I.O., Bucureşti, 2007, p. 6. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:09:10 UTC)
BDD-V562 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

936 

 

producţiei (economicul) şi cea a relaţiilor sociale (politicul).”4 O definire strictă e aproape 

imposibil de configurat în condiţiile în care termenul se foloseşte într-o varietate de contexte, 

uneori fără nici o legătură între ele: cultura europeană, cultura tinerilor, persoană cultă, cultura 

clasei muncitoare, cultură victoriană, sau perlă de cultură, cultură de bacterii, agricultură. Prin 

urmare, termenul „cultură” este multidiscursiv: poate fi discursul naţionalismului, al modei, al 

criticii literare, al marxismului, al feminismului. „În fiecare dintre aceste cazuri, înţelesul 

termenului cultură va fi determinat relaţional sau în mod negativ, prin diferenţiere de celelalte 

din acelaşi discurs, dar nu în mod pozitiv, prin referire la vreo proprietate intrinsecă sau 

evidentă, care să fie fixate în eternitate ca fiind esenţialmente culturale.”5 

 Iniţial, termenul se referea la agricultură, la cultivarea solului, a plantelor, apoi a ajuns 

să cuprindă şi „cultura de fiinţe vii”. De aici derivă sensul de „cultivarea minţii”, consacrat în 

timpul capitalismului agrar timpuriu din secolele XVII şi XVIII. Capitalismul urban, 

industrial din secolul XIX pare să nu respecte acest înţeles al culturii. „Termenul de cultură a 

fost consacrat, în special de către Matthew Arnold şi continuatorii lui, ca reprezentând 

căutarea nu a perfecţiunii materiale, ci a celei spirituale, cu ajutorul cunoaşterii şi practicii 

«marii» literaturi, a artelor «fine» şi a muzicii «serioase».”6 Criticii acestui concept 

argumentau că definirea elitistă a culturii exclude majoritatea oamenilor, oferind „cultura” 

doar unei minorităţi de oameni „culţi”. În plus, diviziunea culturii se suprapune şi peste alte 

diviziuni sociale, cum ar fi cele de clasă, gen, rasă etc. Hoggart (1957) şi Williams (1958) au 

declanşat ofensiva pentru „demolarea supremaţiei culturii engleze de elită”. Apoi, studiile 

culturale au dus la transformarea conceptului de cultură în termenii abordărilor 

multiculturaliste.7 

 Ce mai înseamnă astăzi sintagmele „cultură naţională”, „cultură europeană”, „cultură 

globală” şi „cultură universală”? Sunt acestea nişte cercuri concentrice care trebuie depăşite 

pentru a permite accesul  culturii unei colectivităţi distincte în conştiinţa planetară sau doar 

nişte etichete goale de sensuri în contextul postmodernităţii şi al fragmentării societăţilor într-

un mozaic multicultural? Această contrapondere universal/global nu poate fi ignorată în 

studiile culturale post(post)moderne şi se axează în mare măsură pe tensiunea dintre ideile de 

valoare umanistă şi vizibilitate planetară. În postmodernism, nu se mai aplică principiul 

cartezian „cuget deci exist”. El s-a transformat, sub influenţa pragmatismului culturii media, 

centrată pe vizual, în „sunt văzut, deci exist.”8 

 Emil Cioran scria, încă din 1939, că se poate realiza o clasificare a culturilor în culturi 

mari şi culturi mici, cele mari tinzând să creeze destinul celor mici, să le determine, să le 

înglobeze, şi se întreba dacă România şi alte culturi mici vor reuşi vreodată se impună în 

istorie şi în cultura „universală”. „Marşul marilor culturi în istorie seamănă... unei fatalităţi, 

căci nimic nu le poate opri de la pornirea lor de a se afirma şi individualiza, de a impune stilul 

lor de viaţă altora şi de a robi totul fascinaţiei lor violente.”9 Dacă aceste culturi mici se tem 

                                                
4 Tim O'Sullivan, John Hartley, Danny Saunders, Martin Montgomery, John Fiske, Concepte fundamentale din 

ştiinţele comunicării şi studiile culturale, trad. de Monica Mitarcă, Editura Polirom, Bucureşti, 2001, p. 92. 
5 Ibidem, p. 93. 
6 Ibidem, p. 94. 
7 Ibidem, p. 95. 
8 Mihaela Constantinescu, Post/postmodernismul: Cultura divertismentului, Editura Univers Enciclopedic, 

Bucureşti, 2001, p.52. 
9 Emil Cioran, Schimbarea la faţă a României, Humanitas, Bucureşti, 1990, p. 8. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:09:10 UTC)
BDD-V562 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

937 

 

de asimilare şi dispariţie, postmodernitatea pune la îndoială chiar şi viabilitatea conceptului de 

cultură ca areal spiritual. 

 Societatea contemporană trece printr-un amplu proces de schimbare a paradigmei 

culturale sub influenţa evoluţiilor din ştiinţă, a noilor forme de manifestare a artei şi de 

propagare a culturii prin mediile de comunicare. Cultura postmodernă este asociată, prin toate 

structurile şi articulaţiile sale interioare, cu ideea de globalizare. În viziunea lui Gianni 

Vattimo, postmodernitatea presupune pluralitate şi „gândire slabă”: „Post-modernitatea este 

epoca unei gândiri nu atât fragmentate, cât a pluralităţii; chiar trecerea de la unitate la 

pluralitate e o formă de slăbire... Gândirea slabă acceptă elementele postmodernităţii: sfârşitul 

metafizicii, sfârşitul viziunii unitare.”10 În acest sens, Vattimo consideră că postmodernitatea 

poate fi descrisă doar în termenii „sfârşitului” istoriei. 

 Conceptul de „sfârşit al istoriei” face obiectul celebrei scrieri al lui Francis Fukuyama, 

Sfârşitul istoriei şi ultimul om care dezvoltă ideile conţinute într-un articol al aceluiaşi autor, 

articol care a făcut vâlvă în 1989, fiind publicat în ziarul american The National Interest. 

Autorul demonstrează aici că cele două forţe care au pus în mişcare istoria, şi anume „logica 

ştiinţei moderne” şi „lupta pentru recunoaştere” au dus la căderea regimurilor totalitare şi 

instaurarea democraţiei liberale de tip occidental şi a societăţii de consum. Dar libertatea şi 

egalitatea politică şi economică au condus de fapt la „sfârşitul istoriei”, iar omul, în acest fel, 

„satisfăcut”, a devenit „ultimul om”, pentru că va fi încetat să muncească şi să lupte.11 

Fukuyama merge mai departe, proclamând chiar şi sfârşitul culturii şi al artei, pentru că 

artiştii „nu ar mai putea spune nimic esenţial nou despre condiţia umană“.12 

 Dar, probabil, cel mai mare pericol pentru cultura modernă vine dintr-o direcţie care 

nu are nimic de-a face cu viziunea lui Giani Vattimo sau teoriile lui Fukuyama. Cultura este 

comunicaţională, prin urmare ea se bazează, în prezent, într-o bună măsură, pe mijlocele de 

comunicare în masă. Dar, de la sfârşitul secolului XX, mass-media s-a apropiat din ce în ce 

mai mult de divertisment, livrând aproape toate tipurile de informaţii în acest ambalaj. 

Inclusiv cultura trebuie să se conformeze acestui deziderat, dacă doreşte să se menţină în 

atenţia publicului. 

 În prezent, trăim într-o civilizaţie a imaginii. Oriunde ne-am afla, suntem asediaţi de 

imagini care impregnează atât lumea noastră materială, cât şi pe cea mentală. Chiar peisajul 

natural a fost confiscat de industria publicitară, astfel încât nu mai putem admira o plajă 

însorită sau o superbă cascadă fără să asociem, în subconştient, imaginea lor cu anumite 

produse promovate în decoruri de acest fel. Toate aspectele vieţii noastre şi toate alegerile pe 

care le întreprindem sunt determinate nu atât de realităţi, cât de imaginea lor, astfel încât 

imaginea nu mai e o reprezentare a realităţii; ea a devenit mai reală decât realitatea însăşi.  

 Cultura imaginii, care s-a propagat cu repeziciune în „satul global”, a cucerit totul, 

chiar şi teritoriile pe care le-am fi crezut ferite de un astfel de pericol, spaţii situate într-o cu 

totul altă sferă a experienţei umane. Cultura cărţii, „Galaxia Gutenberg”, a fost subminată de 

cultura imaginii, iar lectura pare, din ce în ce mai mult, o ocupaţie anacronică sau excentrică. 

Arta şi-a pierdut, cumva, funcţia primordială de reflectare a realităţii, în condiţiile în care nu 

                                                
10 Gianni Vattimo, Sfârşitul modernităţii, trad. de  Ştefania Mincu, Editura Pontica, Constanţa, 1993, p. 185. 
11 Francis  Fukuyama, Sfârşitul istoriei şi ultimul om, trad. de Mihaela Eftimiu, Editura Paideia, Bucureşti, 1994, 

p. 268. 
12 Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:09:10 UTC)
BDD-V562 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

938 

 

mai poate face distincţie între realitate şi imagine, fapt ce a condus la o criză profundă a 

tuturor domeniilor sale. Imaginarul artistic se construieşte acum prin plierea sa pe imaginarul 

mediatic, iar artiştii contemporani s-au văzut obligaţi să se adapteze la această ruptură 

dramatică a artei de realitate. Singurul mimetism al artei, posibil în acest context, este cel de 

„camuflare” în culorile mediului13, după cum observă Mircea Cărtărescu, de adaptare la 

cultura media. 

Opera culturală este, în general, creaţia unui singur autor, menită să fie diseminată 

înspre cât mai mulţi receptori, în măsura în care ea valorifică, în structura sa de suprafaţă sau 

în cea de profunzime, experienţe individuale relevante pentru o colectivitate cât mai largă. 

Această formulă simplă, care îl obligă pe creator să se sincronizeze cu aspiraţiile comunităţii 

din care face parte, capătă dimensiuni copleşitoare în contextul erei globalizării şi 

mediatizării. Un individ poate să aparţină unei colectivităţi virtual - reale dispersate în toate 

colţurile lumii, în timp ce este total necunoscut oamenilor ce trăiesc în imediata proximitate. 

Conceptul de identitate s-a pulverizat sau şi-a remodelat conformaţia teoretică şi practică, iar 

întrebarea: „Cine sunt eu?” sau, pentru un artist: „Pentru cine creez eu?”, e cu siguranţă tot 

mai tulburătoare. Orice „produs cultural” poate ţinti astăzi spre o audienţă planetară, fapt ce 

nu poate fi ignorat în nici una din fazele proiectului propus. Pe cât de tentantă pare astăzi 

misiunea creatorului, pe atât este de dificilă, deoarece el a primit dreptul, dar şi datoria de a fi  

cetăţean ai „satului global.” 

 În contextul globalizării şi al expansiunii sistemului mediatic, dialogul între culturi s-a 

intensificat şi diversificat. În paralel cu deschiderea faţă de alte culturi, s-a menţinut sau chiar 

a crescut efortul de menţinere a identităţii culturale a unor comunităţi. Zygmunt Bauman, 

comparând termenii universalizare, creat de gândirea modernă şi cel de globalizare, născut 

de societatea postmodernă, atribuie celui din urmă conotaţii negative. „Precum conceptele de 

civilizaţie, dezvoltare, convergenţă, consens şi alte cuvinte - cheie de la începuturile gândirii 

moderne şi din perioada clasică a acesteia, ideea de universalizare emana speranţă, intenţia şi 

hotărârea de a face ordine [...] Nimic din toate acestea nu a rămas în definiţia globalizării, 

aşa cum o redă discursul actual. Termenul nou se referă în primul rând la efectele globale, în 

proporţie covârşitoare neintenţionate şi neprevăzute, mai curând decât la iniţiativele şi 

întreprinderile globale.”14 Sociologul polonez afirmă că globalizarea este ceea ce ni se 

întâmplă tuturor într-o imensă „no man׳s land”, ce se întinde dincolo de capacitatea de 

gândire şi acţiune a omului.  Bauman consideră că globalizarea nu este decât un alt nume 

pentru noua dezordine mondială: „Sensul cel mai profund transmis de ideea de globalizare 

constă în caracterul ei nedefinit, dezorganizat şi autopropulsat al problemelor lumii: lipsa 

centrului, a unui pupitru de comandă, a unui consiliu de decizie, a unui birou managerial.”15 

El întreprinde observaţii extrem de drastice cu privire la manipularea prin mass-media şi 

efectele exploziei tehnologiilor comunicaţionale, notând că „tot ce poate face calculatorul 

pentru lumea a treia este să-i înregistreze prăbuşirea cu mai multă acurateţe.”16. În viziunea 

sa, mult elogiata reţea globală de comunicaţii, întâmpinată ca un fundament tehnologic al 

                                                
13 Mircea Cărtărescu, Postmodernismul românesc, Editura Humanitas, Bucureşti, 2010, p. 477. 
14 Zygmunt Bauman, Globalizarea şi efectele ei sociale, trad. de Marius Conceatu, Editura Antet,  Filipeştii de 

Târg, Prahova, 2005, p. 60. 
15 Ibidem, p. 59. 
16 Ibidem, p. 71. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:09:10 UTC)
BDD-V562 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

939 

 

unei iminente egalităţi, de fapt, funcţionează selectiv, în favoarea celor puţini, 

dezavantajându-i şi marginalizându-i pe cei mulţi. 

 Revoluţia informatică a creat o „foame” de informaţii care nu e niciodată pe deplin 

satisfăcută. Se vorbeşte mereu despre necesitatea de informare, dar, atrage atenţia Horia 

Roman Patapievici, simplul transport de informaţie nu are niciun fel de virtuţi spirituale. 

Convingerea că Internetul este „o reţea de înfrăţire între toţi oamenii lumii” e complet greşită, 

afirmă eseistul şi ne reaminteşte cuvintele lui Heraclit: „Mulţimea cunoştinţelor nu te învaţă 

să ai minte”.17 Informaţia nu poate fi procesată şi organizată decât prin discernământ, termen 

care, în societatea modernă înseamnă, după definiţia lui Patapievici: „[...] facultatea de a 

decide, în condiţii de incomensurabilitate a criteriilor, atât valoarea relativă a paradigmelor 

incomensurabile, cât şi dezirabilitatea teoriilor morale bazate pe acestea.”18 Aici pot exista 

două tipuri de atitudini: fie discernământul este inutil şi atunci deciziile bazate pe existenţa 

„paradigmelor incomensurabile” sunt arbitrare şi iraţionale, fie discernământul este esenţial 

pentru orice întreprindere umană, ceea ce înseamnă că nu totul poate fi redus la calcule sau 

algoritmi. Horia Roman Patapievici consideră corectă cea de-a doua abordare: „viciul 

modernităţii” nu este că vrea să explice totul prin calcule, ci că „exclude din fiinţă tot ce nu se 

poate calcula.”19 Cea mai gravă boală a omului recent, a omului „global” este, în viziunea lui 

Patapievici, lipsa discernământului: „Cu timpul, va trebui să descoperim că, fără 

discernământ, cultul pentru acumularea a cât mai multă informaţie nu este decât o formă 

sofisticată de barbarie, bazată pe glorificarea stupidă a ignoranţei, în cele două forme care fac 

legea în lumea globalizată de azi: cultul vanitos al specializării înguste şi aversiunea 

consumatorilor de cultură populară pentru ceea ce ei şi turiferarii lor populişti, cu resentiment 

şi aroganţă, numesc «cultura elitelor» (evident, pentru oamenii cu discernământ, un nonsens şi 

o formă de mitocănie).”20  

 Teoreticianul Adrian Dinu Rachieru se întreabă dacă, după un „Ev mediu catolic”, am 

păşit într-un „Ev mediu catodic”, care posedă aceeaşi capacitate imensă de „sărăcire a 

umanului”: „Globalizarea mediatică [...] înseamnă, într-un sens, întoarcerea la tribalism.”21 

Mass-media a produs o nouă cultură şi tot ea a avut un rol decisiv în constituirea „satului 

planetar”  sau chiar a „tribului planetar”22 Teoreticianul afirmă că epoca noastră este marcată 

de o virulenţă ideologică, „descărcată mediatic sub ambalaje mincinoase”, ceea ce o face 

extrem de vulnerabilă. Globalizarea ar trebui să însemne responsabilizare faţă de problemele 

omenirii şi nu refugiul într-o euforie mediatică iresponsabilă.23 

În opinia futurologului american Alvin Toffler, civilizaţia se defineşte prin 

modalităţile de a produce mijloace de subzistenţă sau chiar bogăţie: în trecut, agricultura, apoi 

industria, acum cu o nouă ramură, care a căpătat o amploare imensă, industria 

calculatoarelor.24 Cele trei nivele de dezvoltare, numite de Toffler Primul, al Doilea şi Al 

                                                
17 Horia Roman Patapievici, Omul recent, Editura Humanitas, Bucureşti, 2008, p. 250. 
18 Ibidem, p. 251. 
19 Horia Roman Patapievici, Omul recent, Editura Humanitas, Bucureşti, 2008, p. 251. 
20 Ibidem, p. 253. 
21 Adrian Dinu Rachieru, Globalizare şi cultură media, Editura Institutul European, Iaşi, 2003, p. 11. 
22 Ibidem, p. 111. 
23 Ibidem. 
24 Alvin Toffler,  Al treilea val,  trad. de Georgeta Bolomey şi Dragan Stoianovici, Editura Antet şi Lucman, 

Filipeştii de Târg, Prahova şi Bucureşti, fără an de apariţie, p. 17. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:09:10 UTC)
BDD-V562 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

940 

 

Treilea Val, vor produce pe viitor conflicte importante. Toffler arată că intelectualii regiunilor 

economic înapoiate scriu imnuri naţionale, în timp ce poeţii şi intelectualii statelor celui de-al 

Treilea Val cântă despre o lume globalizată, fără frontiere. De fapt, conflictele majore, 

consideră el, se află la graniţele dintre aceste civilizaţii. De la conflictele minore, bazate pe 

diferenţele culturale, se ajunge la conflicte majore, la adevărate „băi de sânge”, care 

interesează mase mult mai largi de oameni, aflaţi pe diferite trepte ale civilizaţiei. “Asistăm în 

prezent la o uluitoare diversitate de războaie separatiste, violenţe etnice şi religioase, lovituri 

de stat, dispute asupra frontierelor, frământări civile şi războaie teroriste, împingând valuri de 

imigranţi chinuiţi de sărăcie şi alungaţi de războaie, (precum şi hoarde de traficanţi de 

droguri) peste hotarele naţionale. În economia globală tot mai strâns integrată, aceste mici 

conflicte declanşează efecte secundare în ţările înconjurătoare (şi chiar şi în cele mai 

îndepărtate.) Astfel un scenariu cu «multe războaie mici» îi determină pe planificatorii militari 

ai multor armate să privească din nou spre ceea ce ei numesc «operaţiuni speciale» sau «forţe 

speciale»- războinicii de nişă  ai zilei de mâine.”25 

În Paroxistul indiferent, Jean Baudrillard se pronunţă în sensul unei delimitări clare 

între mondial şi universal, care nu numai că nu evoluează împreună, dar se şi exclud. 

„Mondializarea este cea a tehnicilor, a pieţei, a turismului, a informaţiei. Universalitatea este a 

valorilor, a drepturilor omului, a libertăţilor, a culturii, a democraţiei. Mondializarea pare 

ireversibilă, în timp ce universalitatea e mai curând pe cale de dispariţie.”26 Conceptul de 

universalitate a fost lansat de cultura occidentală, afirmă Baudrillard, dorindu-se a fi un sistem 

de valori care să anuleze diferenţele dintre culturile pe care le include, situându-se, în acelaşi 

timp, deasupra lor. Considerând că rostul oricărei valori este de a deveni universală, nu 

înţelegem că, în acest fel, valoarea dispare, se pierde în universal. Astfel, democraţia, 

drepturile omului etc. sunt valori care, prin expansiunea lor, s-au diluat până la anulare.  

Globalizarea înseamnă, în primul rând, flexibilitatea pieţei, circulaţia fără precedent a 

bunurilor şi a banilor, într-un fel de promiscuitate economică ce îşi găseşte echivalent şi în 

cultură, prin difuzarea mondială a tuturor valorilor. Astfel, nu mai există nici o diferenţă între 

universal şi mondial, crede Baudrillard. Vestea bună ar fi că, după spargerea oglinzii 

universalului, singularităţile revin la viaţă, ca mişcări de rezistenţă la dominaţia universalului. 

„Această resurgenţă, dacă nu chiar această insurecţie a singularităţii poate îmbrăca forme 

violente, animalice, iraţionale dacă o privim din punctul de vedere al gândirii luminate - 

forme etnice, religioase, lingvistice, dar şi la nivelul individului, caracteriale şi nevrotice.”27 

În lipsa acestor singularităţi care să facă diferenţa, ne îndreptăm spre o „cultură indiferentă”. 

In viziunea lui Baudrillard, societăţile mai puţin dezvoltate, „adolescente” au acum şansa de a 

fi considerate de avangardă, „[...] nu societăţile noastre occidentale, îmbuibate cu privilegiul 

lor tehnologic, ca şi cu un evoluţionism feroce şi drept-cugetător, care le interzice să se mai 

gândească şi la altceva decât la supremaţia mondială a propriului lor model.”28 

                                                
25 Alvin Toffler, Război şi anti-război, trad. de Mihnea Columbeanu, Editura Antet, Filipeştii de Târg, Prahova, 

1995, p.88. 
26 Jean Baudrillard, Paroxistul indiferent, trad. de Bogdan Ghiu, Editura Idea Design & Print, Cluj-Napoca, 

2001, p.16. 
27 Ibidem, p.17. 
28 Ibidem, p.19. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:09:10 UTC)
BDD-V562 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

941 

 

 În viziunea lui Jean Baudrillard, cultura media e menită să ofere individului un bagaj 

minim de cunoştinţe, ceea ce el numeşte „cea mai mică cultură comună”, care nu mai 

reprezintă un bagaj cognitiv în sensul propriu al termenului, ci un straniu corpus de semne şi 

referinţe, de semnale intelectuale la modă, care se constituie în „cultura de masă”. Baudrillard 

e convins că, inevitabil, comunicarea de masă exclude cultura şi cunoaşterea. „Nu putem pune 

problema unor adevărate procese simbolice sau didactice, căci ar însemna să compromitem 

participarea colectivă fără de care ceremonia n-ar avea sens - participare ce nu se poate 

consacra decât printr-o liturghie, un cod formal de semne golite cu grijă de orice reziduu de 

sens.”29 Concluzia ar fi că este inutil să confruntăm valoarea culturii savante cu a culturii 

mediatice. Acelaşi teoretician nu dă nici o şansă omului postmodern, considerând că el nu mai 

are destin, nu mai e un subiect, ci are, mai degrabă, conformaţie de clonă. „Statutul său este 

straniu, el este asemenea unei particule, unui corpuscul, unei molecule, unui electron liber, 

unei monade.”30  

În privinţa confruntării dintre global şi universal s-au cristalizat, evident, două curente 

de opinie. Unul este cel exprimat de teoreticieni precum Bauman şi Baudrillard, care 

consideră că globalizarea va conduce în mod inevitabil la exacerbarea tensiunilor interetnice 

şi interstatale. Pesimiştii percep globalizarea ca pe un tăvălug care nivelează diferenţele 

culturale şi anihilează personalitatea şi individualitatea naţiunilor. Alţi comentatori au o 

viziune mai optimistă asupra globalizării, care ar duce la înflorirea culturilor, în toată 

diversitatea lor, cu atât mai mult cu cât au la dispoziţie mijloace fără precedent de a se face 

cunoscute. Această abordare este preferată şi de Ioan Bari: „Sunt scoase la iveală limbi 

ignorate, tradiţii locale, [...] Ideea că integrarea statelor atrofiază culturile este dezminţită pe 

plan regional de ceea ce se întâmplă în Europa. Instituţiile şi economia se pot integra, nimeni 

nu se atinge de culturi.”31 Totuşi, găsirea echilibrului între integrare şi dreptul de a fi diferit 

reprezintă o problemă dificilă, atât la nivelul individului, cât şi al statului din care face parte.  

 În această polemică, uneori, cu accente patetice, Steven Connor adoptă o poziţie 

raţională, suţinută de o argumentaţie pertinentă. Connor acceptă că formele de organizare şi 

exprimare politică pot fi variabile în funcţie de coordonatele geografice şi istorice, dar 

principiile şi valorile care le generează nu pot fi supuse aceleiaşi fragmentări: „[...] ce 

principiu, exceptând un principiu colectiv, desigur, un principiu universal, ar putea garanta 

posibilitatea unei negocieri libere între aceste multiple centre de interes sau între jocurile de 

limbaj eterogene ale lui Lyotard?”32 În opinia teoreticianului, politica postmodernă a culturii 

ar trebui să nu admită sistemele care impun uniformitatea prin retorica universalităţii. Pe de 

altă parte, nu există argumente viabile de combatere a unor principii universale, precum 

libertatea şi dreptatea. Critica postmodernă a sistemelor opresive ale universalităţii depinde, 

implicit, de conştientizarea dreptului universal al fiecărui om de a nu fi supus unui regim 

injust şi tiranic. Altfel, nu ar mai conta dacă metanaraţiunile erau false sau nu, opresive sau 

nu, şi nu ar mai exista motive pentru a fi abandonate. În aceşti termeni, chiar teza lui Lyotard 

                                                
29 Jean Baudrillard,  Societatea de consum. Mituri şi structuri, trad. de Alexandru Matei, Editura Comunicare.ro, 

Bucureşti, 2008, p. 132. 
30 Jean Baudrillard, Paroxistul indiferent, trad. de Bogdan Ghiu, Editura Idea Design & Print, Cluj-Napoca, 

2001, p. 41. 
31 Ioan Bari,  Probleme globale contemporane, Editura Economică, Bucureşti, 2003, p. 604. 
32 Steven Connor, Cultura postmodernă. O introducere în teoriile contemporane, trad. de Mihaela Oniga, 

Editura Meridiane, Bucureşti, 1999, p. 342. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:09:10 UTC)
BDD-V562 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

942 

 

a „incredulităţii faţă de metanaraţiuni” nu ar însemna prăbuşirea principiilor etice generale, 

dimpotrivă, ar demonstra „permanenta lor forţă de corecţie”.33 

 Ignorarea conceptului de valoare universală şi a principiilor etice în favoarea unei 

dictaturi a pragmatismului, a bunului plac, înseamnă a adopta tot un principiu universal, 

conform căruia puterea are întotdeauna dreptate. Analiza culturală în postmodernitate 

marchează o etapă de importanţă epocală, nu doar în recunoaşterea dreptului la diversitate, ci 

şi în dezvoltarea conştiinţei etice. Globalizarea, de fapt, urmăreşte exploatarea şi 

administrarea diversităţii opiniilor şi intereselor. Steven Connor consideră că principala 

sarcină „teoretică” a postmodernităţii viitorului este „crearea unor forme noi şi mai 

cuprinzătoare de colectivitate etică”.34 Concluzia inevitabilă ar fi că analiza culturală 

postmodernă nu are voie să devină complicele unei globalizări exploatatoare, ci trebuie să 

creeze un cadru comun de exprimare a vocilor diversităţii, prin apelul la principii universale 

de organizare politică, economică şi culturală în „satul planetar.” 

 

Bibliografie 

 

Bari, Ioan,  Probleme globale contemporane, Editura Economică, Bucureşti,  2003 

Baudrillard, Jean, Paroxistul indiferent, traducere de Bogdan Ghiu, Editura Idea Design & 

Print, Cluj-Napoca, 2001 

Baudrillard, Jean, Societatea de consum: mituri şi structuri, traducere de Alexandru Matei, 

Editura Comunicare.ro, Bucureşti,  2005 

Bauman, Zygmunt, Globalizarea şi efectele ei sociale, traducere de Marius Conceatu, Editura 

Antet, Filipeştii de Tîrg, 2005 

Bonte, Pierre şi Michel Izard, Dicţionar de etnologie şi antropologie, traducere de Smaranda 

Vultur şi Radu Răutu, Editura Polirom, Iaşi, 1999 

Cărtărescu, Mircea, Postmodernismul românesc, Editura Humanitas, Bucureşti, 1999 

Connor, Steven, Cultura postmodernă. O introducere în teoriile contemporane, traducere de 

Mihaela Oniga, Editura Meridiane, Bucureşti, 1999 

Constantinescu, Mihaela, Post/postmodernismul: Cultura divertismentului, Editura Univers 

Enciclopedic, Bucureşti, 2001 

Cioran, Emil, Schimbarea la faţă a României, Editura Humanitas, Bucureşti, 1990 

Drimba, Ovidiu, Istoria culturii şi civilizaţiei, Ed. SAECULUM I.O., Bucureşti, 2007 

Fukuyama, Francis, Sfârşitul istoriei şi ultimul om, traducere de Mihaela Eftimiu, Editura 

Paideia, Bucureşti, 1994 

O`Sullivan, Tom; Hartley, John;  Saunders, Danny; Montgomery, Marin; Fiske, John, 

Concepte findamentale din ştiinţele comunicării şi studiile culturale, traducere de Monica 

Mitarcă, Editura Polirom, Bucureşti, 2001 

Patapievici, Horia Roman, Omul recent, Editura Humanitas, Bucureşti, 2008 

Rachieru, Adrian-Dinu, Globalizare şi cultură media, Editura Institutul European, Iaşi, 2003 

                                                
33 Steven Connor, Cultura postmodernă. O introducere în teoriile contemporane, trad. de Mihaela Oniga, 

Editura Meridiane, Bucureşti, 1999, p. 342 
34 Ibidem , p. 343. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:09:10 UTC)
BDD-V562 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

943 

 

Toffler, Alvin,  Război şi anti-război, traducere de Mihnea Columbeanu, Editura Antet, 

Filipeştii de Târg, 1995 

Toffler, Alvin, Al treilea val, traducere de Georgeta Bolomey şi Dragan Stoianovici, Editura 

ANTET XX PRESS şi LUCMAN, Bucureşti, fără an de apariţie 

Vattimo, Giani, Sfârşitul modernităţii. Nihilism şi hermeneutică în cultura postmodernă, 

traducere de  Ştefania Mincu, Editura Pontica, Constanţa, 1993 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:09:10 UTC)
BDD-V562 © 2013 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

