L’éthos du traducteur
Iréne KRISTEVA

Université de Sofia
Bulgarie

Résumé : Le XXe siecle a bouleversé les paradigmes de la traduction. Il s’est appliqué a
préserver la différence linguistique et culturelle, en déplacant I'accent de la langue au texte.
A T'heure actuelle, la traduction fait 1'effort de conserver la présence de 1'original dans la
langue d’accueil, sans essayer de ramener I'étranger au propre. Elle réalise ainsi I'« épreuve
de I'étranger » (Berman) grace a I« hospitalité langagiére » (Ricceur) offerte a I’ Autre par la
« tribu » de ceux qui sont dans la méme langue (Mallarmé).

Mots-clés : éthique, étranger, hospitalité langagiere, traduction, voix de I’ Autre.

Abstract : The XX century disrupted the translation’s paradigms and took great care in
preserving the linguistic and cultural difference, moving the stress from language to text.
Nowadays, the translation makes an effort to keep the presence of the original in the
receptive language without trying to domesticate the foreign. This way it achieves the “Test
of the Foreign” (Berman) thanks to the “linguistic hospitality” (Ricceur) offered to the Other
from the “tribe” of those who are in the same language (Mallarmé).

Keywords : ethics, foreigner, linguistic hospitality, translation, voice of the Other.

L’étranger a toujours été mystérieux, impénétrable, fascinant. Aux
yeux des anciens Grecs, le xénos était entouré d'une aura. Il inspirait certes
du respect, mais, en tant que détenteur de l'inattendu, de l'inconnu, du
message d’'un autre monde, il éveillait avant tout le soupcon ou I'effroi. Or,
quand un étranger s'arrétait assez longtemps quelque part et s’y
sédentarisait, il finissait par devenir esclave, citoyen ou homme libre. En
acquérant un statut dans la cité, il cessait d’étre étranger : bref, son aura
disparaissait.

Longtemps dominée par la volonté d’assimiler 1'étranger, la
traduction a souvent été le lieu du refoulement ou de la forclusion de
I’Autre. Aujourd’hui, elle a finalement compris qu’elle doit prendre en
considération la culture étrangere qu’elle vise a transmettre et respecter
I’Autre porteur de cette culture. D’autant plus que la peur de I'étranger a

151

BDD-V5285 © 2010 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:35 UTC)



Pratiques (en marge) de la critique des traductions

toujours cohabité avec le gott del’étranger. Ce que Cordonnier (1995)
désigne, dans Traduction et culture, par le « gott » de I’ Autre, Levinas (1990)
appelle, dans Totalité et infini, le « visage » de 1’Autre, et Lacan (1973-2007)
nomme le « désir » de I’ Autre, traduit en effet le gotit du différent. La visée
éthique de la traduction, a savoir le respect de I'étrangéité de 1"Autre et la
mise a I'épreuve de cette étrangéité, est fort bien résumée par 1'expression
«I'épreuve de I'étranger »! : I'épreuve entendue dans sa double acception
de peine affligée et d’opération d’évaluation. La traduction devient ainsi la
métaphore et le paradigme éthique de la coexistence et de I'interaction des
cultures différentes et des hommes qui parlent des langues différentes mais
appartiennent a la méme humanité.

« L’épreuve de I'étranger » exige de conserver la voix de I'ceuvre et
'esprit de la culture étrangere sans craindre de modifier sa propre langue
par la langue étrangere. Ce défi regarde avant tout le lecteur : pourrait-il
étre satisfait d"une traduction qui sonne bizarrement dans sa langue et en
conclure qu’il en est de méme pour l'original ? Quand il se heurte a des
difficultés, le bon traducteur sait bien qu’il ne s’agit ni d’absurdités ni
d’erreurs de 1'original qu’il faudrait transposer dans la traduction, mais
qu’il doit examiner d'une maniére critique 1'état des deux langues. Cette
critique intérieure au texte n’est qu'un point de vue provisoire, une contre-
version singuliere temporaire et limitée. Le grand probleme du traducteur
ne réside donc pas dans le degré de sa tolérance vis-a-vis de l'intention de
'auteur, mais dans sa capacité de tester la tolérance de sa propre langue et
'aptitude de celle-ci a laisser entendre la voix de 1’Autre quitte a accepter
des formes langagieres insolites. C’est pourquoi le dépassement des limites
des usages linguistiques habituels, la reformulation et la reformation de la
propre langue a travers la traduction ne sont nullement faciles et
prévisibles, mais dépendent dans une grande mesure de la propension de
la langue cible a se soumettre a la force transformatrice de la langue source.

1 Antoine Berman (1984) emprunte la métaphore « 1'épreuve de I'étranger » (Erfahrung des
Fremden) a Martin Heidegger qui l'utilise dans son commentaire du poéme Mémoire
(Andenken) de Holderlin (Heidegger 1996, 147).

152

BDD-V5285 © 2010 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:35 UTC)



Muguras CONSTANTINESCU

La pierre de la Rosette?

Méme s’il reconnait une dimension communicative de l'acte de
traduire dans la mesure ou la traduction est une écriture et une
« transmission de messages », Antoine Berman tient a préciser des le début
de L’épreuve de I'étranger (1984) que la traduction ne se réduit pas a une
fonction communicative pour souligner ensuite, dans La traduction et la
lettre ou I'auberge du lointain (1999), qu’elle acquiert sa véritable signification
dans la visée éthique. Pour argumenter sa position, Berman fait la
distinction entre le texte technique qui a pour objectif la transmission de
I'information, dont il accepte la visée communicative, et 'ceuvre littéraire
qui « ouvre a I'expérience d'un monde » (Berman 1999, 70). Etant une entité
achevée, l'ceuvre présente son monde dans sa totalité, tandis que la
communication porte sur une partie du texte. L’approche communicative
qui prétend faciliter I'acces a 'ceuvre littéraire se révele en fin de compte
une manipulation aux conséquences désastreuses. La traduction qui se
propose une visée communicative obéit inévitablement au gott de ses
lecteurs potentiels, en déformant ainsi le message qu’elle est censée
transmettre. Quant au traducteur qui se plie au gott du public, il est
doublement traitre : il trahit a la fois I'original qu’il déforme et le public
auquel il présente une ceuvre déformée. Paradoxalement, affirme Berman
(1999, 70-73), plus le public s’élargit, et donc la diffusion du message
s'étend, plus le contenu du message se rétrécit. L'explication de ce
paradoxe réside dans le fait que nous sommes confrontés a deux sortes de
communication : la communication de quelque chose (le message) et la
communication a quelqu'un (le lecteur). Comme la communication est
régie par le récepteur, la communication a quelqu'un prend toujours le
dessus. Ainsi, la communication de quelque chose, visée par le traducteur,
devient contre-productive.

Par son ouverture, la visée éthique de la traduction fonde et en
méme temps dépasse sa visée communicative : « Or, la traduction, de par
sa visée de fidélité, appartient originairement a la dimension éthique. Elle
est, dans son essence méme, animée du désir d’ouvrir I'Etranger en tant
qu’Etranger a son propre espace de langue » (Berman 1999, 75). L’acte de

2 La pierre de la Rosette, datée de 196 av. J.-C., dont l'inscription s’est avérée un décret du
pharaon Ptolémée V au sujet de quelques imp6ts abrogés, reste le plus important vestige
d'un texte ancien reproduit selon trois systéemes d’écriture différents: des hiéroglyphes
égyptiens, du démotique et du grec. Il s’agit ici d"un emploi métaphorique relatif a I'éthique
de la traduction qui demande le dialogue constant de I’original et de la traduction.

153

BDD-V5285 © 2010 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:35 UTC)



Pratiques (en marge) de la critique des traductions

traduire comporte une dimension énergétique ot se manifeste un désir.
Antoine Berman (1984, 23) désigne par le terme « pulsion du traduire » ce
désir distinctif du traducteur : le désir de transformer sa langue maternelle
par la confrontation a la langue étrangere qui la surpasse parce que plus
« flexible », plus «joueuse» ou plus «pure». Ces appréciations, qui
témoignent d"une sensation subjective de la supériorité présumée de I'autre
langue, n'impliquent pas pour autant I'idée heideggérienne de I'existence
d’une hiérarchie ontologique des langues?.

« La pulsion traductrice est le fondement psychique de la visée
éthique - ce sans quoi elle ne serait qu'un impératif impuissant. La mimesis
traduisante est forcément pulsionnelle. » (Berman 1984, 23). Conscient de la
complexité de la pulsion du traduire, Berman I'articule ensemble avec la
visée éthique de la traduction. L’éthos traduisant suppose a la fois le
respect de I'ceuvre originale et de la langue maternelle. Il suscite le désir
d’établir le dialogue entre les deux langues. Ainsi, I'entéléchie de toute
traduction s’avere étre la prise en considération mutuelle de I'original et de
la traduction, leur tentative de se comprendre, de s’éclairer et de se mesurer
réciproquement. Cet objectif n’est possible qu’a condition de préserver leur
étrangéité et leur divergence.

La «version interlinéaire du texte sacré», «lidéal de toute
traduction » au dit de Walter Benjamin (Benjamin 2000, 262), constitue
I'archétype du dialogue de l'original et de la traduction. La pierre de la
Rosette pourrait fonder alors, métaphoriquement parlant, le paradigme
« sécularisé » de l'éthos du traducteur qui cherche a inciser le verbe de
I'original sur sa propre « pierre de Rosette » (Kristeva 2009, 120). Dans ces
circonstances, les deux langues écrites commencent a «se parler ». La
traduction sobre mais sensible, impartiale mais attentive devient alors la
marque de leur dialogue réussi. En ce sens, la tache du traducteur serait de

3 Heidegger soutient dans son cours sur l'essence de la liberté humaine chez Schelling
(Heidegger 1977) qu'’il existe des langues plus ontologiques que les autres. De telles langues
seraient d’abord le grec, et ensuite 1'allemand. Pourquoi le grec et non pas le latin ? D’apres
lui, le grec est la langue originaire de la philosophie, étant donné que c’est la langue dans
laquelle s’exprime pour la premiere fois 1'étre, la langue qui révéle le sens originaire de
I'étre. Pour cette raison la philosophie nait notamment en Grece. Il juge, par contre, les
traductions latines mauvaises car elles ont effacé la parole de I'étre que le grec faisait sentir.
La scholastique et le développement successif de la philosophie de Descartes et de Spinoza,
qui ont forgé les notions fondamentales de la métaphysique moderne, auraient déformé en
outre la pensée grecque. Quant a l'allemand, l'une des raisons de la prédilection
heideggérienne pour sa langue maternelle réside dans sa pauvreté en paroles d’origine
latine, porteuses de cet héritage malheureux qui a déformé la fagon primordiale de
philosopher. L’allemand aurait donc hérité du grec I'aptitude a dire I’étre.

154

BDD-V5285 © 2010 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:35 UTC)



Muguras CONSTANTINESCU

rendre possible le dialogue entre I'original et la traduction, en mettant en
acte leur divergence et leur altérité.

L’hospitalité langagiére

L’herméneutique contemporaine se présente comme une
herméneutique de l'altérité. Orientée, depuis Schleiermacher, vers la
compréhension de l'étrangéité de l'autre texte (Jauss 1994), elle veut
comprendre le propre dans l'étranger et par la com-prendre I’Autre dans
I'horizon de son monde.

On sait bien que Paul Ricceur articule sa réflexion sur le langage
contre le structuralisme qui étudie les langues en tant que structures.
Entendant le langage comme un « mode de 1'étre », il cherche le sens dans
un dire originaire antérieur a toute parole. Sa conception de la traduction
dépasse les limites du temps historique : la traduction révele I'essence du
méme dans ses diverses expressions. En ce qui concerne le probleme du
sens de I'étre, Ricceur se situe dans la lignée de Heidegger et de Gadamer.
Or, a la différence de 'herméneutique de Gadamer qui favorise la capacité
des textes a dialoguer, celle de Ricceur se focalise sur la distance entre I'acte
de lecture et le travail d’appropriation du sens qu’il suppose.

Ricceur souléve, des sa premiére herméneutique du texte, quelques
points qui se rapportent a la traduction. De l'interprétation (1965) témoigne
de l'ouverture de I'herméneutique philosophique vers d’autres
horizons, venant d’autres lieux et ouvrant a d’autres lieux: la
psychanalyse, la théologie, la politique, l'esthétique. Ce regard du
philosophe vers l'identité articulée ensemble avec la différence n’est pas
sans rapport, bien entendu indirect, avec la problématique de la traduction
et son affirmation comme une recherche constante du soi sous I'impact de
I'étranger : l'autre texte, l'autre langue, l'autre culture. Ainsi Soi-méme
comme un autre (1990) met en place le probleme de l'identité a travers la
dialectique du méme et du différent. La définition de la visée éthique, c’est-
a-dire la « visée de la « vie bonne » avec et pour autrui dans les institutions
justes » (Ricceur 1990, 202), pourrait étre transposée a la traduction et
construite par analogie comme visée de la bonne traduction avec et pour
I’Autre dans le langage approprié. La bonne traduction porte les traces de
I'ceuvre originale. C’est notamment ici qu’apparait 1'«efficacité du
paradigme de la traduction. Parler, penser signifie toujours traduire, au
sens large de la parole [...], y compris quand nous parlons de nous-mémes,
quand nous découvrons les traces [...] des autres en nous-mémes »

155

BDD-V5285 © 2010 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:35 UTC)



Pratiques (en marge) de la critique des traductions

(Jervolino 2001, 214). Bien plus, toute notre vie, marquée par la présence de
I’Autre, témoigne d’'une activité de traduction importante grace a laquelle
nous communiquons avec lui sur le plan du langage, de l'action, des
affects. C'est notamment en ce sens qu'on pourrait affirmer que la
traduction et I’original entretiennent le méme type de rapport que le méme
et l'autre.

Des les années 90 du XXe siecle, Ricceur se rend donc compte que la
traduction peut servir de modele conceptuel, a la fois théorique et éthique,
de la réflexion philosophique. Il concrétise cette idée dans ses derniers
textes, rédigés au tournant du XXIe siecle, ot il transforme la traduction en
tant que rencontre avec 1’Autre en paradigme éthique pour
I'herméneutique philosophique. La légitimité de ce paradigme réside dans
I'objet commun que partagent ’herméneutique et la traduction: la
compréhension des textes. Si Gadamer (1996, 408-409) rapproche
'expérience herméneutique de la traduction et le dialogue herméneutique, en
précisant que dans l'acte de traduire la langue étrangere complique
davantage la difficulté herméneutique par son étrangéité, Ricceur (2004-1,
19) envisage la traduction comme une rencontre avec l'étranger. La
traduction d’une langue dans une autre et la traduction comme
communication interhumaine accueillent toutes les deux 1'étranger. Ainsi,
la fidélité en traduction devient la marque du respect de la diversité de
I’ Autre.

La philosophie herméneutique rend explicite une instance implicite
de réflexion et de compréhension. Elle met en relief le travail interprétatif
dans l'acte de traduire. Dans cette perspective, traduire n’est pas un
probleme purement technique, mais un paradigme herméneutique. Et
comme toute interprétation implique le langage, la pratique et la
problématique de la traduction s’inserent entre « 'unité du langage » et « la
pluralité des langues ». La pluralité de la traduction découle de la pluralité
des langues, des connotations, des référents, des visions du monde, des
traditions et des cultures.

La nature conflictuelle de la rencontre avec 1’Autre déclenche le
dramatisme de la tache du traducteur. La conscience du caractere pluriel de
la traduction suppose la possibilité de retraduire. De méme qu’on peut
raconter autrement, on peut traduire autrement sans espérer combler
entierement '« écart entre équivalence et adéquation totale ». La solution
«heureuse » de la traduction réside dans une espece d’« hospitalité
langagiére [...] ou le plaisir d’habiter la langue de I’ Autre est compensé par
le plaisir de recevoir chez soi, dans sa propre demeure d’accueil, la parole

156

BDD-V5285 © 2010 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:35 UTC)



Muguras CONSTANTINESCU

de I'étranger » (Ricceur 2004-1, 19-20). Ainsi, le traducteur intériorise dans
I'acte de traduire le couple indissoluble du propre et de l'étranger, de
I'identique et du différent, de soi-méme et de l'autre. Ses efforts sont
gratifiés par la reconnaissance dialogique de I’acte de traduire.

L'acte de traduire, suggere Ricceur dans son dernier ouvrage
Parcours de la reconnaissance (2004-2, 18), suppose la reconnaissance qui va
de pair avec le risque de tomber dans le piege de la méconnaissance. La
traduction est une quéte constante de l'identité (I'étrangéité de I’Autre) et
de sa reconnaissance (son respect). La reconnaissance requiert la
participation de 1’Autre. Ce rapport a 1’Autre se réalise soit sur le modele
de I'aide soit sur celui de I'empéchement réel. Déclenchée par le conflit des
sujets, la reconnaissance mutuelle doit étre cherchée du coté de I'éthique du
don. Dans la traduction, le don est matérialisé par les langues. Le don
originaire serait la langue maternelle grace a laquelle nous naissons dans le
monde et le monde nait pour nous. Toute langue recoit de la langue
étrangere par la traduction le don du renouvellement.

L’auberge du lointain

L’idée de I'« hospitalité langagiere » due a I'étranger est matérialisée
par la belle métaphore de '« auberge du lointain » (Berman, 1999) qui
exclut la domestication de l’Autre. Se situant dans la lignée de
I'herméneutique littéraire et philosophique, Antoine Berman (1999, 74-75)
estime que la traduction aurait une triple visée : poétique (en rapport avec
la forme), philosophique (en rapport avec la vérité) et éthique (en rapport
avec la fidélité et I'exactitude qui regardent le comportement de I'homme a
I'égard de lui-méme, de I’Autre, du monde, de 1'étre au monde et de ses
manifestations, parmi lesquelles figurent les textes).

La visée éthique de la traduction, qui présuppose le dialogue, se
réalise au mieux dans la traduction « littérale », c’est-a-dire attachée a la
lettre de I'ceuvre. Berman n’hésite pas a inverser I’axiome de I’Apotre « La
lettre tue, 1'esprit vivifie » (2 Co 23, 6) : « la traduction est traduction-de-la-
lettre, du texte en tant qu’il est lettre » (Berman 1999, 25). Il reprend et
développe l'affirmation de Benjamin concernant l'aspect vivifiant de la
traduction par rapport a l'original. C'est notamment la lettre qui vivifie
I'ceuvre : la lettre devient la demeure de la traduction, le médium de son
étre, la raison de son existence. Il s’ensuit que la littéralité représente le
mode de traduire le plus convenable.

157

BDD-V5285 © 2010 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:35 UTC)



Pratiques (en marge) de la critique des traductions

Il faudrait cependant prendre quelques précautions vis-a-vis de la
notion de littéralité dont "application pratique n’est pas sans poser des
difficultés, avant tout en ce qui concerne la définition des criteres
permettant de distinguer la bonne de la mauvaise traduction littérale. Les
exemples d’excellentes traductions littérales sont bien connus et peu
nombreux. Transgressant les normes linguistiques en vigueur, les
traductions de 1I'’Antigone et de I'CEdipe-roi de Sophocle par Holderlin
(commentées par Berman 1999, 69-78), celle du Paradis perdu de Milton par
Chateaubriand (commentée par Berman 1999, 79-114), celle de 1'Enéide de
Virgile par Klossowski (commentée par Berman 1999, 115-141) vont a
contre-courant du mode de traduire de leur époque. Ces traductions
littérales emblématiques proposent toutes une solution insolite d'un
probléeme. Holderlin bouleverse la pratique de la traduction de son époque,
en confrontant 'art grec et I'art occidental qui corrigent réciproquement
leurs exces, et en manifestant dans sa traduction «le ton de base » de
I'original par des opérations qui recourent a I'étymologisation, a la
dialectisation, a I'intensification de I'ceuvre originale. Chateaubriand réalise
une version catholique, archaisée et calquée du Paradis perdu, en recourant a
une troisieme langue médiatrice, le latin. Quant a Klossowski, la littéralité
de sa version de I'Enéide fait retourner le francais a sa latinité originaire.

La traduction adéquate doit se tenir a la littéralité, entendue non pas
au sens de traduction mot 4 mot, mais comme un souci de transmission
exacte des mots et du sens dont ils sont porteurs. Toute traduction
transformante qui change I'un ou l'autre ou sacrifie I'un a l'autre rate
I'original et fait perdre « la musique » de son sens. La littéralité ne vise pas
a traduire purement et simplement la langue étrangere, mais a faire passer
I'ceuvre originale dans la traduction. Elle ne vise pas a traduire purement et
simplement les mots, mais a transmettre leur association dans 1'ceuvre,
révélatrice de leur sens. La modification de I'un ou de I'autre, le sacrifice de
I'un ou de l'autre ferait périr I'original au lieu de le vivifier.

Jaimerais terminer ma communication par un exemple de
traduction littérale fort bien réussie. Pascal Quignard publie en 1971 sa
version d’Alexandra de Lycophron, en relevant ainsi le défi de traduire une
ceuvre intraduisible. Ce poeme profondément énigmatique, qui transcrit les
paroles obscures de la prophétesse Cassandre, considéré depuis I’ Antiquité
comme incompréhensible, voire illisible, devient pour Quignard le
paradigme de I'intraduisibilité fonciere de tout texte. La force suggestive de
'essai pionnier de I'écrivain traducteur n’est nullement diminuée par les
nouvelles traductions et commentaires philologiques du poéme de

158

BDD-V5285 © 2010 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:35 UTC)



Muguras CONSTANTINESCU

Lycophron parus au cours des dernieres années. Sa traduction garde toutes
les obscurités de I'original. Elle s’abstient de notes et commentaires. Elle
mime le mot a mot du texte, en rompant décidément avec la recherche
d’équivalences, d’'«équations illusoires, de restauration ou de
substitution » (Quignard 1971, 24). Ayant compris que 1'unique possibilité
de traduire Lycophron est de « mimer » sa langue, Quignard s’accorde
beaucoup de liberté a I'égard des contraintes lexicales et syntaxiques du
frangais contemporain pour pouvoir travailler a sa guise sur « la lettre » du
texte classique.

S’agit-il d'une imitation, d’une copie, d’une reproduction fidele de
I'original ? La mimésis n’est pas la restitution précise de 1'original, mais la
capacité d’exhiber la « chose » du texte de facon qu’elle soit présente dans
son originalité, dans toute sa profondeur, dans son étonnante modernité :
bref, pour qu’elle puisse produire ses effets. La tache de la traduction
« mimétique » est de faire savourer au lecteur la «chose » en sa pleine
force, et ceci non pas en raison de I'exactitude de la copie, mais grace aux
évocations qu’elle suscite. A 'origine de « mimer » on ne retrouve pas la
reproduction exacte, mais la « mimique » (entendue comme l'art de
I'expression par le geste) de la danse dionysiaque qui représente dans la
répétition du mouvement la parole chantée sans lui ressembler forcément.
Cette traduction « mimétique » qui défait et refait le mot a mot comme une
danseuse qui défait et refait les mouvements de son corps pour doubler la
musique rend possible 1'apparition de l'original dans sa langue.
L’expressivité et le rythme s’averent alors essentiels pour toute traduction
qui « mime » l'original, « redoublant ... parole, en ce langage, et ne se
prévalant que d"une telle différence creusée » (Quignard 1971, 23).

Conclusion

On peut dire en conclusion que I'éthique traductive exclut le désir
d’assimiler I’ Autre : la traduction doit « manifester » dans la langue cible la
« pure nouveauté » qu’est le texte étranger dans la langue source, en
préservant sa « voix ». Le traducteur se transforme ainsi en « maitre secret
de la différence des langues, non pas pour I'abolir, mais pour 'utiliser, afin
d’éveiller, dans la sienne, par les changements violents ou subtils qu’il lui
apporte, une présence de ce qu’il y a de différent, originellement, dans
I'original » (Blanchot 1971, 71).

La traduction devrait donc se proposer de conserver, sans ramener
I'étranger au propre, la présence de 1'original dans la langue d’accueil. Ce

159

BDD-V5285 © 2010 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:35 UTC)



Pratiques (en marge) de la critique des traductions

n’est qu’ainsi qu’elle réussirait 1« épreuve de 1'étranger » et ceci grace a
I'hospitalité offerte a 1’Autre par la « tribu » (Mallarmé 1998) de ceux qui
sont dans la méme langue. En fin de compte, « I'acte éthique consiste a
reconnaitre et a recevoir I’Autre en tant qu'Autre » (Berman 1999, 74),
autrement dit, a faire entendre la voix de I’Autre dans sa propre langue.

Références bibliographiques

Benjamin, Walter. «La tache du traducteur ». In: (Euvres. Tome 1. Paris:
Gallimard, 2000.

Berman, Antoine. L’épreuve de I'étranger. Paris : Gallimard, 1984.

Berman, Antoine. La traduction et la lettre ou l'auberge du lointain. Paris : Le Seuil,
1999.

Blanchot, Maurice. « Traduire ». In : L’amitié. Paris : Gallimard, 1971.

Cordonnier, Jean-Louis. Traduction et culture. Paris : Hatier / Didier, 1995.
Gadamer, Hans-Georg. Vérité et méthode. Paris : Le Seuil, 1996.

Heidegger, Martin. Schelling. Le traité de 1809 sur l'essence de la liberté humaine. Paris :
Gallimard, 1977.

Heidegger, Martin. Approches de Holderlin. [Erlauterungen zu Holderlins Dichtung].
Paris : Gallimard, coll. « Tel », 1996.

Jauss, Hans Robert. « Ad dogmaticos: Kleine Apologie der literarischen
Hermeneutik ». In : Wege des Verstehens. Miinchen : Wilchelm Fink Verlag, 1994.
Jervolino, Domenico. « Il paradigma della traduzione e I'ermeneutica dell’alterita ».
Lo stesso altro, Athanor, Anno X, n° 4, 2001 : 207-215.

Kristeva, Irena. Pour comprendre la traduction. Paris : L'Harmattan, 2009.

Lacan, Jacques. Le séminaire. Paris : Le Seuil, 1973-2007.

Lévinas, Emmanuel. Totalité et infini : essai sur I'extériorité. Paris : Livre de poche,
1990.

Mallarmé, Stéphane. « Le tombeau d’Edgar Poe ». In: (Euvres complétes, Paris :
Gallimard, Bibliotheque de la Pléiade, 1998.

Quignard, Pascal. « Présentation ». In : Lycophron, Alexandra. Traduction francaise
Pascal Quignard. Paris : Mercure de France, 1971 : 9-25.

Ricceur, Paul. De I'interprétation. Paris : Le Seuil, 1965.

Ricceur, Paul. Soi-méme comme un autre. Paris : Le Seuil, 1990.

Ricceur, Paul. « Défi et bonheur de la traduction ». In: Sur la traduction. Paris :
Bayard, 2004-1.

Ricceur, Paul. Parcours de la reconnaissance. Paris : Stock, 2004.

160

BDD-V5285 © 2010 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:35 UTC)


http://www.tcpdf.org

