
 

169 

Relevanţa scrierilor arabe creştine privitoare la români  
pentru cercetarea filologică românească 

Ioana Feodorov 

Keywords: Christian Arabic literature; Middle Arabic; translation; lexicology; 
loan words; Dimitrie Cantemir; Church of Antioch; Christian Arab travelers 

Editarea scrierilor ce aparţin literaturii arabe creştine a devenit în ultima 
jumătate de secol o ramură independentă a studiilor arabe (Lentin, 2009; idem, 
2012; Feodorov 2016: 81–85). Corpusul de texte arabe creştine scrise ca urmare 
a unor întâlniri între români şi arabii creştini din Siria şi Libanul de azi 
cuprinde mai multe scrieri ale unor patriarhi ori preoţi născuţi în ţinuturi 
levantine care au călătorit în Ţările Române în secolele al XVI-lea, al XVII-lea 
şi al XVIII-lea. Rămase multă vreme într-un con de umbră, aceste scrieri sunt 
astăzi mai cunoscute, graţie publicării unor traduceri şi studii ştiinţifice în 
ultimii 15 ani. Cele circa 1 500 de pagini de text arab păstrate în manuscrise sau 
în primele cărţi tipărite în limba arabă în Răsărit – cu ajutor de la Iaşi şi 
Bucureşti – sunt valoroase atât prin conţinutul lor istoric, cât şi prin bogăţia 
informaţiei lingvistice pe care o cuprind, aspect la care mă voi referi în cele ce 
urmează pentru a marca diversitatea preocupărilor şi a perspectivelor şcolii 
filologice româneşti la ceas aniversar.  

Creştinii din Levant vorbeau, în secolele al XVI-lea şi al XVII-lea, o 
variantă a limbii arabe denumită „arabă medie”1 sau, mai rar, „arabă creştină”. 
Acest nivel lingvistic a rezultat din contactul limbii arabe cu limba greacă vorbită 
de creştinii din Imperiul Bizantin, îndeosebi după secolele al VII-lea – al VIII-lea, 
când ei au intrat sub guvernarea noului imperiu islamic, în urma cuceririlor 
arabe. În ţinuturile est-mediteraneene, centru vital al comerţului dinspre Asia 
spre Europa şi nordul Africii, limba arabă a suferit influenţe din partea multor 
limbi de circulaţie în epocă, îndeosebi italiana. În Levant, după cucerirea Siriei 
şi a coastelor Mediteranei din est şi sud de către turcii otomani la începutul 
secolului al XVI-lea, vocabularul arab s-a îmbogăţit cu cuvinte din limba noului 
aparat administrativ şi a oştenilor de diferite naţii care staţionau în provinciile 
răsăritene ale Imperiului. Socotite în trecut abateri de la normele arabei clasice 
                                                 
  Institutul de Studii Sud-Est Europene al Academiei Române, Bucureşti, România. 
1  Conform lingvistului Joshua Blau, specialist în araba medie, veriga lipsă (the missing link) 

dintre araba clasică şi dialectele arabe moderne se caracterizează prin „the almost free 
alternation of classical, post-classical, pseudo-correct, and vernacular Neo-Arabic elements” (Blau 
1966: 11). Pentru alte comentarii şi surse relevante v. Feodorov 2005: 261–264. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:19:00 UTC)
BDD-V4900 © 2018 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Ioana FEODOROV 

170 

(„erori de copist”, „inconsecvenţe”, „accidente morfologice sau ortografice”, 
„elemente colocviale”2), trăsăturile specifice arabei medii sunt astăzi considerate 
caracteristici consecvente ale unei varietăţi deosebite, documentată în toată lite-
ratura arabă creştină. Specialiştii care s-au dedicat în ultimii ani cercetărilor 
arabei medii (Jacques Grand’Henry, Kees Versteegh, Jérôme Lentin, Pierre 
Larcher3) au folosit şi texte scrise de Paul din Alep, de patriarhul Macarie al 
III-lea şi de contemporani ai lor (Lentin 1997: 37; Feodorov 2003: 81–92).   

Contactele dintre ortodocşii români şi cei arabi, ataşaţi Bisericii Antiohiei 
şi a Întregului Răsărit, sunt documentate de la sfârşitul secolului al XVI-lea, 
când patriarhul Ioachim al V-lea Ibn Ḍaw’u (1581–1592) a călătorit în Polonia 
pentru a înfiinţa la Lvov o frăţie creştină. În 1587, înainte de a-şi continua dru-
mul spre Moscova, patriarhul sirian s-a oprit pentru scurtă vreme în Moldova, 
unde a fost primit de episcopul Rădăuţilor, Gheorghe Movilă, căruia i-a oferit 
prima icoană arabă ortodoxă despre care ştim să fi ajuns în ţinuturile româneşti. 
Secretarul acestui patriarh, ‘Īsā, episcop de Ḥamā4, a relatat într-un jurnal în 
versuri (72 de strofe), în araba vorbită de creştinii din Siria, cele întâmplate în 
cursul călătoriei. Partea privitoare la traversarea Moldovei nu s-a păstrat, puţinele 
informaţii despre acest eveniment având ca sursă cronici moldovene. O cercetare 
temeinică a bibliotecilor mănăstireşti din Liban şi Siria ar putea duce la aflarea unei 
versiuni mai cuprinzătoare a acestui jurnal, păstrat azi în trei copii incomplete. 

Cronologic, primul text arab creştin accesibil care are la origine întâlnirea 
nemijlocită între creştini arabi şi români este jurnalul călătoriei lui Macarie al 
III-lea Ibn al-Za’im, patriarhul Antiohiei (1647–1672), în Ţările Române, Ucraina 
(Ţara Cazacilor) şi Rusia (Ţara Moscovei). Jurnalul ţinut de fiul acestuia, arhi-
diaconul Paul din Alep (Būlus Ibn al-Za‘īm al-Ḥalabī), este cel mai amplu text 
din literatura arabă care se referă la istoria românilor şi a altor popoare est-
europene la jumătatea secolului al XVII-lea.  

Născut în 1627 într-o veche familie creştină din Alep, Paul era fiul preotului 
Yūḥannā Ibn al-Za‘īm, care a fost ales în 1635 episcop de Alep, cu numele de 
Meletie, iar din 1647 şi până la sfârşitul vieţii, în 1672, a păstorit ca patriarh al 
Bisericii Antiohiene, cu numele de Macarie al III-lea (Makāriyūs at-tālit). Diacon 
la vârsta de 20 de ani, mai târziu arhidiacon de Damasc şi Alep, Paul a fost 
secretarul personal al tatălui său şi l-a însoţit în toate vizitele pastorale în Siria, în 
Ţara Sfântă, pe Muntele Liban, la Constantinopole şi în Europa Răsăriteană. Călă-
torind a doua oară la Moscova, după o vizită în Georgia începută în 1664, Paul a 
murit la Tbilisi, la 30 ianuarie 1669, în circumstanţe neelucidate.  

                                                 
2  Între altele, Gibson 2003: VII notează: „The grammar is very faulty, as is usual in Christian 

Arabic”. V. şi Grand’Henry 1988a: 224; Ebied 1997–1998: 365, 374; Molinas 1998: 383–392.  
3  Jacques Grand’Henry a propus un set de trăsături caracteristice în Grand’Henry 1988b: 67–71 

şi Grand’Henry 2006: 383–387. Teza de doctorat a lui Jérôme Lentin sus-menţionată a avut ca 
temă trăsăturile specifice arabei medii în operele scriitorilor creştini de la 1600 la 1860.  

4  Troupeau 1972: 273: „mitropolit al Alepului”. În Bisericile Orientului Apropiat din acea vreme 
cinul de episcop era egal cu acela de mitropolit. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:19:00 UTC)
BDD-V4900 © 2018 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Relevanţa scrierilor arabe creştine privitoare la români pentru cercetarea filologică… 

171 

În prima călătorie cei doi sirieni, însoţiţi de o suită cu componenţă schim-
bătoare, s-au aflat timp de şapte ani la Constantinopole, în Moldova, Valahia, Ţara 
Cazacilor şi ţinuturile Rusiei. Jurnalul lui Paul conţine o multitudine de date şi 
relatări cu privire la viaţa duhovnicească, politică, socială şi culturală din ţările 
vizitate, la locuri, monumente, rânduielile şi obiceiurile populaţiilor cu care 
autorul a intrat în contact direct. Voi aminti doar informaţiile pe care le-a 
furnizat Paul cu privire la locul şi felul cum erau păstrate moaştele Cuvioasei 
Maici Paraschiva cea Nouă în Biserica Trei Ierarhi din Iaşi5. 

Paul era un observator atent, cu o curiozitate nepotolită. El confirmă 
date înregistrate în arhivele otomane şi în jurnalele altor călători, adăugând 
amănunte importante şi comentarii valoroase care completează tabloul unor 
vremuri de mare efervescenţă politică şi culturală: epoca marilor domnitori 
Vasile Lupu, Gheorghe Ştefan, Matei Basarab şi Mihnea al III-lea Radu. Paul a 
fost interesat în mod particular de aspectele lingvistice: el a notat permanent 
sensurile şi etimologia cuvintelor necunoscute, explicaţiile primite de la vorbi-
torii nativi despre folosirea anumitor cuvinte şi expresii, în toate limbile străine 
cu care a intrat în contact. De aceea, scrierea sa conţine mai multe tipuri de 
informaţie care este utilă nu numai istoricilor, ci şi filologilor. 

Trebuie să amintesc aici că limba arabă are mecanisme proprii de transfer 
fonetic al unor cuvinte străine, din limbi aparţinând altor familii, mecanisme 
care, interpretate corect, pot ajuta la restabilirea pronunţiei acestor cuvinte în 
limba de origine, o informaţie folositoare pentru înţelegerea unor fenomene 
lingvistice din secolul al XVII-lea. Paul din Alep nu a preluat în notele sale infor-
maţii găsite în texte scrise, el a reţinut ceea ce auzea rostit de conlocutorii săi, 
aşadar a făcut permanent un efort de a nota în arabă, cu modificările cerute de 
regulile acestei limbi, pronunţia celor care îi dădeau informaţii despre locurile şi 
aşezămintele vizitate.  

Preocupat să ofere cititorilor de acasă un text cât mai inteligibil, Paul a înre-
gistrat şi a definit numeroase cuvinte considerate necunoscute pentru cititorii lui 
de acasă. Printre informaţiile pe care le prezintă se află un mare număr de 
nume româneşti de persoane şi de locuri, transferate în limba arabă specifică 
sirienilor creştini cu grija de a păstra cât mai bine fonetismul original. Tran-
scrierile arabe ale sutelor de toponime din jurnalul lui Paul confirmă datele 
contemporane din alte surse sau aduc informaţii despre localităţi dispărute între 
timp. Procedeele mnemotehnice pe care le foloseşte sunt adesea de tip meta-
foric: pentru a reţine numele Mănăstirii Balamuci (astăzi, Sitaru, în jud. Ilfov), 
Paul notează că în arabă numele ei ar suna precum bi-l-’amwāğ, lit. „din valuri”, 

                                                 
5  El confirmă astfel relatarea cuprinsă în culegerea tatălui său Mağmū‘ laṭīf, pentru care sursa 

principală a fost o scriere hagiografică greacă. V. Feodorov 2002: 69–80; Feodorov 2006b: 40–41. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:19:00 UTC)
BDD-V4900 © 2018 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Ioana FEODOROV 

172 

întrucât a văzut că se afla pe o insulă în apa Ialomiţei, unde primul schit fusese 
ridicat de Papa Greceanu6 la 1631 (Feodorov 2014: 393, n. 1070).7  

Numele oraşului Slobozia i-a prilejuit autorului o lungă relatare a obiceiului 
boierilor români de a slobozi prizonierii luaţi de tătari din Ţările Române:  

De aici am coborât la o mănăstire cu hramul Sf. Mihail, [Căpetenia] Oştilor cereşti, 
numită Ṣlūbūğīya Yānākī, adică Slobozia8 lui Ianache9. Acest Ianache a fost cel care 
a înălţat Mănăstirea Sfântul Sava de la Iaşi, în Moldova. Ne-au povestit că el a trimis 
de a răscumpărat pe cheltuiala lui, din Ţara Tătarilor, o mulţime de prinşi cazaci, 
bărbaţi şi femei, i-a slobozit şi i-a aşezat ca robi împrejurul acestei mănăstiri. De 
aceea se numeşte în valahă Slobozia, adică scăpare (Feodorov 2014: 424). 

Pentru numele Mănăstirii Tismana, Paul reţine explicaţia legată de numele 
arborelui de tisă: 

Aici stă peste an tot vinul pentru sfinţit10, căci Sfântul însuşi a făcut [butoiul] cu 
mâna lui, pe când trăia, dintr-un lemn care nu se găseşte decât în preajma acestei 
mănăstiri, numit „tisă” 11, care seamănă cu abanosul, numai că este mai roşiatic şi nu 
se strică niciodată. Din această pricină numele râului şi al mănăstirii este Tismana, 
după numele acestui copac12. [Lemnul de tisă] este foarte tare şi frumos13, fac din el 
şi astăzi butoiaşe pentru apă, cu doage de fier, care nu se strică niciodată. La 
plecarea spre Alep am luat două de la ei şi le mai am şi acum (Feodorov 2014: 359). 

Ajungând la Târgul Tecuci, Paul îşi aminteşte că târg înseamnă bazar în 
turcă şi redă numele drept al-bāzārū stā tākūğū, transcriere arabă defectuoasă, 
pentru care Vasile Radu, unul dintre traducătorii care s-au aplecat asupra aces-
tui text, propune o combinaţie între două nume, Iveşti şi Tecuci (Radu 1930: 
150). Înţelegând polisemia cuvântului „bazar”, Paul foloseşte frecvent acest 
cuvânt pentru „oraş” sau „localitate”, cum ar fi, de pildă, relatarea intrării în bāzār 

                                                 
6  Papa Greceanu, sau Papa din Greci (n. în a doua jumătate a sec. al XVI-lea, d. 21 octombrie 

1632), a fost un boier muntean, vistier al domnului Radu Şerban şi solul său în Transilvania 
(1612). L-a însoţit pe acesta în pribegie (1614). A fost mare logofăt şi mare vornic în Ţara 
Românească, sub mai mulţi domni (1617–1630). A căzut în bătălia de lângă Mănăstirea 
Plumbuita dintre Radu Iliaş şi Matei Basarab, câştigată de cel din urmă. 

7  Mănăstirea a primit apoi numele satului Sitaru (com. Grădiştea, jud. Ilfov) şi nu se mai află pe 
malul Ialomiţei, care şi-a schimbat cursul. V. Stoicescu, Bibliografia I: 50.   

8  În ms. waqf, „donaţie pioasă către un aşezământ de cult”, cuvânt folosit aici pentru a explica 
situaţia ctitoriei lui Ianache, fără legătură cu semnificaţia termenului în dreptul islamic.  

9  Autorul se referă la Ianache Caragea. V. Iorga 1929: 265–274; Bulat 1969: 393–408; Vlad 1973; 
Stoicescu, Bibliografia II: 587–588; Nicolae 1982; Cândea 1983: 157–205; Stănciulescu-Bârda 
1985: 110–117; Theodorescu 1987: 21; Slobozia 400; Cândea 1997: 94–96.  

10  Autorul se referă la vinul cultic. 
11  Legenda întemeierii mănăstirii spune că Nicodim i-a întemeiat altarul „pe trunchi de tisă”. V. 

Ştefulescu 1904: 6. 
12  Informaţie corectă, v. Creţeanu 1967: 918. 
13  Emilia Cioran remarca în urmă cu mai bine de un veac faptul că „tisa dispare din munţii 

noştri; se mai găseşte însă la Tismana şi în Munţii Lainici”. V. Cioran 1900: 180, n. 2. 
Într-adevăr, astăzi tisa, arbore ocrotit, se mai găseşte în puţine locuri din România. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:19:00 UTC)
BDD-V4900 © 2018 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Relevanţa scrierilor arabe creştine privitoare la români pentru cercetarea filologică… 

173 

ismu-hu Bītešt, „un târg cu numele Piteşti”. Pentru sensul „piaţă”, el preferă 
cuvântul arab sūq. 

Pentru a explica cuvintele străine, Paul dă uneori traducerea arabă: 
al-qurṭa bi-luġati-him wa-hiya aṣ-ṣaray, „am ajuns la Curte, [cum spun] pe 
limba lor, adică la serai”. El se referă, aici şi în alte locuri, la „palat” (Feodorov 
2014: 174), fără a înregistra celălalt sens al cuvântului „curte”: loc îngrădit în 
jurul unei clădiri, al unei case, ogradă.   

O discuţie aparte este aceea privitoare la înţelegerea corectă a sintagmei 
‘amara ğadīdan privitoare la lăcaşurile de cult, care poate fi interpretată fie că „a 
înălţat-o din nou”, „a rezidit-o” (pe locul unui lăcaş pre-existent), fie că „a înălţat-o 
de nouă”, adică pentru prima oară. Adesea traducătorii nu au înţeles sensul ver-
bului arab ’a‘āda l-binā’, care înseamnă „a rezidi”, „a reconstrui” (un lăcaş existent), 
şi nu „a ridica o clădire nouă” (pe un loc neconstruit). Un exemplu este acela al 
descrierii Mănăstirii Plătăreşti (Feodorov 2014: 67, 392), unde este clar că zidirea lui 
Matei Basarab era nouă14, dar în alte pasaje este evident că, dimpotrivă, Paul din 
Alep se referă la reclădirea unui aşezământ mai vechi, ca de pildă la f. 28r, unde 
relatează despre „o biserică cu hramul Sf. Dimitrie, pe care o zidise din nou marele 
domnitor Vasile [Lupu]”, în 1645, fapt atestat în cronicile vremii. „[…] Biserica 
Maicii Domnului, clădită de curând din piatră de către domn”, fusese de fapt 
refăcută de Vasile Lupu. De remarcat că în limba română expresia „din nou” cu 
sensul „de nouă”, adică „pentru prima oară”, încă mai apărea în pisanii de la 
sfârşitul secolului al XIX-lea, precum aceea a bisericii din Str. Nicolae Caramfil 
din Bucureşti, zidită, potrivit pisaniei, „din nou, pentru prima oară”, a cărei 
temelie a fost pusă la 29 iunie 188615.  

Împrumutul lexical este un alt subiect interesant care poate fi urmărit în 
scrierea lui Paul din Alep, unde sunt prezentate interferenţe între mai multe 
limbi, vorbite de numeroasele popoare cu care a intrat în contact: greci, turci, 
români, cazaci, ruşi, poloni, evrei etc. Pătrunderea lexicului ecleziastic grecesc 
în cel arab creştin şi variantele româneşti ale unor cuvinte din această sferă 
semantică, întâlnite de Paul în timpul şederii şi slujirii în Ţările Române, contri-
buie la definirea situaţiei lingvistice a mijlocului de secol XVII la noi şi în Levant.  

Pentru ierarhii Bisericii Antiohiene limba greacă avea valoare de limbă 
sacră, aşa cum rezultă şi dintr-un răspuns al patriarhului Macarie la întrebarea 
privitoare la limbile de cult, consemnat într-un act din 20 octombrie 1671:  

                                                 
14  Ctitoria lui Matei Basarab cu doamna Elina, la 1642, în com. Plătăreşti, azi în jud. Călăraşi. 

Deşi sunt mai multe versiuni, motivul ctitoririi mănăstirii pare să fi fost pomenirea celor 
căzuţi în lupta de la Nenişor – Armăşeşti, în care Vasile Lupu a fost ajutat de tătari. Numele şi 
l-a primit datorită primului egumen, grecul Plastara. V. Ghika-Budeşti 1932: 55–56; Stoicescu, 
Bibliografia II: 491; Ştefănescu 1981: 145; Moisescu 2003: 66–68. 

15  Distincţia dintre cele două traduceri posibile, „din nou” şi „de nou”, a necesitat cercetarea 
istoricului fiecărei biserici despre a cărei zidire a relatat Paul din Alep, în măsura în care 
acesta este cunoscut. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:19:00 UTC)
BDD-V4900 © 2018 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Ioana FEODOROV 

174 

Aflaţi că Sfinţii Apostoli au vorbit felurite graiuri pretutindeni în lume, iar 
Părinţii Bisericii au scris în mai multe limbi, şi ei ne-au lăsat poruncă să le folo-
sim pe cele mai nobile dintre ele. Auzul poporului este sfinţit când rosteşte 
aceste vorbe sfinte ori când el le aude rostite. Ele fac ca îngerii care le aud să 
apară pe dată, iar curăţenia lor îi pune pe fugă pe diavoli. Pentru aceasta noi ne 
rugăm în bisericile şi în casele noastre în greceşte şi în siriacă (Nicole, Arnauld, 
Renaudot et al. 1841: 1247).  

În Ţara Cazacilor şi în Rusia dialogul ierarhilor sirieni cu localnicii, 
nobilii ori oamenii simpli a fost alterat într-o oarecare măsură prin necesitatea 
apelului la un tălmaci (perevodčik). Acest lucru i-a nemulţumit pe sirieni: pe de 
o parte, în transmitere mesajul nu se păstra totdeauna identic şi integral, pe de 
altă parte, Paul nu a mai avut posibilitatea de a cere informaţii la fel de des cum 
o făcuse când putea comunica în limba greacă. În Valahia şi în Moldova bariera 
lingvistică a fost depăşită prin intermediul limbii greceşti, mijloc de expresie a 
spiritului ortodox atât în Răsăritul creştin, cât şi în Ţările Române. Patriarhul 
Macarie şi fiul său şi-au îmbunătăţit nivelul de comunicare în greceşte în vremea 
şederii lor la Curţile domnilor moldoveni şi munteni, unde au avut prilejul de a 
conversa nu numai cu intelectualitatea grecofonă locală, ci şi cu numeroşii oaspeţi 
sosiţi din capitala Imperiului ori din ţinuturile greceşti.  

Ţinând seama de faptul că sirienii au slujit în majoritatea bisericilor pe 
care le-au vizitat, sărbătorind praznicele împărăteşti în Ţările Române de mai 
multe ori în cursul celor patru ani petrecuţi aici, scrierea arhidiaconului sirian 
conţine un bogat vocabular ecleziastic. Majoritatea cuvintelor din această sferă 
semantică sunt împrumuturi din limba greacă, intrate şi în limba română, unele 
prin intermediul slavonei. Cuvintele de origine greacă depăşesc însă cadrul 
bisericesc: pentru a reda sensul adjectivului „domnesc”, folosit pentru lucruri 
de cea mai bună calitate (de pildă, un peşte cu icre deosebit de bune, din iazul 
de lângă Galata, felurite poame, ori sania cu care au fost duşi de la Târgovişte 
la Goleşti), Paul foloseşte cuvântul efendiko, derivat de la gr. αφεντικο. Lexicul 
de origine greacă din Jurnalul lui Paul merită o analiză separată, întrucât el 
reflectă, între altele, şi situaţia lingvistică din Moldova şi Muntenia acelor timpuri.  

În ce priveşte cuvintele de origine turcă, Paul din Alep a notat şi a definit 
cu grijă termenii din vocabularul administrativ şi social, constatând faptul că 
unii dintre ei erau folosiţi şi în arabă. El găseşte în Ţările Române, spre deose-
bire de celelate ţinuturi vizitate ulterior, un vocabular comun, format din cuvinte 
ce aparţineau autorităţilor şi societăţii otomane. Dregătoriile din Moldova şi 
Muntenia sunt reunite şi definite într-o listă, cu marcarea atribuţiilor specifice 
fiecăreia: stolnicul, postelnicul, marele logofăt, marele vistier (= ruzmangi/ 
muhasibgi), paharnicul. Dacă „darabanii” sunt „ieniceri”, cuvânt turcesc folosit şi 
de români, cuvântul subaşi este tradus în arabă ’ayy �ukām, „adică guvernator”. 

< Numele dregătorilor Moldovei după cinul lor > 
Aceasta este rânduiala cinurilor de la Curtea domnului Moldovei: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:19:00 UTC)
BDD-V4900 © 2018 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Relevanţa scrierilor arabe creştine privitoare la români pentru cercetarea filologică… 

175 

– Māġis lūġātātī este marele daftardār, care are sub mâna sa pe al doilea şi al 
treilea logofăt. 

– Marele vistier este un ruzmānğī [sau] muhāsibğī. Apoi mai sunt al doilea şi 
al treilea vistier. 

– Vornicul este judele, şi sub mâna lui se află alţii ca el. 
– Paharnicul este cel ce toarnă domnului la petreceri, şi sub mâna lui se află 

paharnicii de rând, care îi toarnă domnului în fiecare zi de peste an, adică 
ceaşnicii. 

– Marele postelnic este cel ce poartă cârja de argint înaintea domnului, în 
toată vremea, şi sub mâna lui sunt postelnicul al doilea şi al treilea, care stau 
mereu drepţi cu cârjele lor. 

– Este apoi marele spătar sau serdarul oastei, care poartă în toată 
vremea sabia şi buzduganul în preajma domnului, iar sub mâna lui sunt 

întâiul spătar, adică un silihdār, şi încă unul pe lângă el. 
– Apoi este grămăticul sau diacul domnului. 
– Apoi este armaşul, adică sūbāšī, cel care îi ucide şi îi munceşte [pe 

osândiţi].  
– Iar slugerul este vătaful peste carne [la cuhnii] (Feodorov 2014: 220–221). 

Adesea este prezentat pentru clarificare un echivalent în turcă sau greacă: 
boier este echivalat prin ’arhōn; logofătul este defterdar; „sotnic” înseamnă iuzbaşi; 
„călăraşii” sunt ’ūlāq, adică „mesageri” sau „curieri” (de aici, rom. „olăcar”); porta-
rul este un capugiu. În Jurnal apar şi alte cuvinte de origine turcă prezente atât 
în limba arabă din provinciile otomane, cât şi în limba română. Aceste infor-
maţii, rezultate din mărturia directă a lui Paul din Alep şi din explicaţiile obţi-
nute de el, constituie o sursă complementară acelora folosite de Emil Suciu 
pentru lucrarea sa Influenţa turcă asupra limbii române (Suciu 2010). 

Merită să fie notată şi prezenţa în opera unui arhidiacon antiohian, 
destinată cititorilor creştini, a unor cuvinte frecvente în literatura islamică, 
folosite de el pentru a descrie cât mai corect realităţile noi pe care dorea să le 
explice. Daniile domnilor şi ale boierilor moldoveni ori munteni către aşeză-
minte creştine sunt numite de Paul waqf, termen arab preluat în turca osmană 
ca vakuf şi de acolo intrat în română („vakâf”), cu referire la moştenirea lăsată 
de musulmani aşezămintelor din cuprinsul Imperiului otoman. Verbul derivat 
waqafa este folosit pentru a relata despre un heleşteu de lângă Iaşi închinat 
„Mănăstirii [Adormirea] Maicii Domnului, cunoscută drept Barnovschi16”. 
Analiza semantică a verbului ’awhaba, „a dărui”, folosit de Paul în contexte 
privitoare la „închinarea” unor aşezăminte din ţinuturile româneşti către 
Muntele Athos, Ierusalim sau Mănăstirea Sfânta Ecaterina de pe Muntele Sinai, 
poate fi utilă în discuţia privitoare la „sensul juridic al termenului ‘închinată’ 

                                                 
16  Biserică ridicată şi înzestrată în 1626–1628 de viitorul domn al Moldovei Miron Barnovschi-

Movilă (aprilie – iunie 1633). Mănăstirea a rămas neterminată după uciderea domnului la 
Constantinopol în 1633, fiind încheiată de domnitorul Eustratie Dabija în 1662–1666. V. 
Cioran 1900: 8, n. 1; Ionescu 1963: 29, 48–49; Stoicescu 1974: 436–437. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:19:00 UTC)
BDD-V4900 © 2018 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Ioana FEODOROV 

176 

(supusă, potrivit accepţiei româneşti, dăruită, potrivit accepţiei grecilor)” 
(Barbu, Lazăr, Olar 2012: 11–12, n. 6).17  

Aş menţiona, de asemenea, folosirea pentru „pomenire” sau „parastas”, 
pe când se afla în Moldova, a termenului qurbān, din ebr. קורבן (qorbān), „sacri-
ficiu”, „ofrandă” (vin, pâine, ulei, struguri etc.). De aici au derivat în vocabu-
larul creştin sensurile de „împărtăşanie”, „slujbă”, „Liturghie”. Preluat în nume-
roase limbi (siriacă, persană, arabă, turcă, tătară, albaneză, sârbă, croată, rusă, 
bulgară etc.), termenul este folosit şi în vocabularul islamic: tc. Kurban Bayramı, 
„Sărbătoarea Sacrificiului” (numită în arabă şi ‘Īd al-’Aḍḥā), este denumirea 
sărbătorii de patru zile prin care musulmanii rememorează sacrificiul lui 
Avraam.  

În fine, definiţiile unor cuvinte care circulau şi în limba română, cu altă 
origine, pot beneficia de modul cum sunt folosite ele de Paul în notele sale. 
Menţionez aici doar cazul cuvântului „frânc”, în arabă ifranği sau firanği. Dacă 
în limba română termenul frânc, mai târziu, franc, are sensul principal „Euro-
pean de rasă latină, mai ales italiană” (Scriban 1939: 529), iar limba francă este 
o „limbă comună care consta din italiană amestecată cu elemente din franceză, 
provensală, spaniolă, greacă, turcă şi arabă, vorbită în trecut în porturile medi-
teraneene” (DEX online, s.v. lingua franca), în textul lui Paul termenul cores-
pondent, ifranği, denumeşte în multe cazuri persoanele de credinţă catolică, pe 
cei uniţi cu Roma ori locuitorii ţărilor catolice din apusul Europei18, precum 
„franţozii” din primele traduceri româneşti ale Bibliei, la care s-a referit Virgil 
Cândea într-un articol al său din 1970 (Cândea 1970: 139–140)19. 

Paul din Alep a notat de mai multe ori faptul că moldovenii şi muntenii 
vorbeau aceeaşi limbă, şi anume al-lisān al-falāẖī, „limba valahă”, alta decât a 
popoarelor slave dimprejur, cu toate că limba scrierilor şi tipăriturilor lor era 
slavona. Un frumos pasaj priveşte situaţia lingvistică constatată de el în Ţările 
Române şi intenţia lui Vasile Lupu de a întări rolul limbii române în cult şi în 
educaţie:  

În vremea lui s-au făcut în Moldova, la Curtea lui, multe tipărituri, cărţi biseri-
ceşti, de ştiinţă şi tâlcuiri în limba valahă, căci poporul lui citise mai întâi în 
sârbă20, adică în rusă, pentru că din Ţara Bulgarilor şi a Cazacilor către Ţara 
Valahiei şi a Moldovei, precum şi de la cazaci la Moscova, toţi citeau în sârbă şi 
aşa erau [scrise] toate cărţile lor. Numai că limba poporului Moldovei şi al 

                                                 
17  În 2013, la împlinirea a 150 de ani de la secularizarea averilor mănăstireşti, Pr. Ioan 

Moldoveanu preciza: „În comisiile care au discutat posibilitatea retragerii dreptului Locurilor 
Sfinte asupra mănăstirilor româneşti s-a fixat şi s-a acceptat unanim faptul că ‘închinarea’ 
(…φιέρωµα, …φιέρωση) nu înseamnă dare în proprietate, ci numai posibilitatea de uzufruct”. 
V. Moldoveanu 2013: 46.   

18  Pentru sensurile termenul Franc în literatura arabă islamică v. El Cheikh 2004. 
19  Milescu a folosit termenul modern „franţoz” pentru „galateni”, făcând legătura cu „galii” (sau 

poate cu frâncii? – n.n.).  
20  Autorul se referă la slava veche sau slavonă. V. şi Cioran 1900: 23, n. 1.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:19:00 UTC)
BDD-V4900 © 2018 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Relevanţa scrierilor arabe creştine privitoare la români pentru cercetarea filologică… 

177 

Valahiei este valaha, iar ei nu înţelegeau ceea ce citeau21. Din această pricină 
[domnul] le-a înălţat lângă mănăstirea lui o şcoală foarte mare din piatră22 şi 
le-a tipărit cărţi în limba lor. Iar sârbii, bulgarii, cazacii şi moscoviţii au un 
singur grai, deosebit pe alocuri, dar scrierea lor este una şi aceeaşi (Feodorov 
2014: 184–185). 

Al doilea text arab creştin la care doresc să mă refer este versiunea arabă a 
Divanului lui Dimitrie Cantemir întocmită de Atanasie Dabbas (Būlos Dabbās, n. 
1647, Damasc), mitropolitul antiohian de Alep aflat între două perioade de păsto-
rire în vremea călătoriilor sale la Bucureşti, la Curtea lui Constantin Brâncoveanu. 
Ediţia versiunii arabe a scrierii cantemiriene, pe care am publicat-o în 2006 la 
Editura Academiei Române, este întemeiată pe cele două manuscrise păstrate în 
biblioteci din Europa, unul la Bibliothèque Nationale de France din Paris şi celălalt 
la Biblioteca Apostolica Vaticana (MS Arabe 6165, respectiv MS Sbath 337 (no. 2)). 
A doua ediţie a acestei lucrări, revăzută şi adăugită, a apărut la Editura Brill în 
anul 2016. 

Tradus din limba greacă, textul Divanului este foarte asemănător, în 
conţinut şi formă, cu acela tipărit de Cantemir la Iaşi în 1698, cu foarte puţine 
intervenţii din partea traducătorului şi a corectorului versiunii arabe nede-
finitive, călugărul maronit Gabriel Farḥāt, poet şi autor de lucrări gramaticale 
destinate arabilor creştini. Aşa cum se ştie, Cantemir şi-a structurat Divanul în 
trei părţi: Cartea I: Dialogul între Înţelept şi Lume; Cartea a II-a: Comentariu 
asupra primei cărţi, o pledoarie a Înţeleptului în sprijinul ideilor sale; Cartea a 
III-a: Concilierea poziţiilor celor două părţi, care conduce la victoria argumen-
telor Înţeleptului asupra acelora ale Lumii. Această a treia parte este traducerea 
integrală a scrierii lui Andreas Wissowatius (Andrzej Wiszowaty, n. Filipów, 
1608 – d. Amsterdam, 1678) Stimuli virtutum, fraena peccatorum, ut et alia 
eiusdem generis opuscula posthuma. La numai şapte ani de la tipărirea Divanului, 
Atanasie Dabbās a încheiat o traducere în arabă a cărţii lui Cantemir, cu titlul 
Ṣalāḥ al-ḥakīm wa fasād al-‘ālam al-ḏamīm, „Mântuirea înţeleptului şi pierza-
nia desfrânatei lumi”, lucrare care a circulat în manuscris, în Siria şi Liban, 
până în secolul al XIX-lea. Iată, deci, un fapt remarcabil în istoria ideilor: după 
numai 23 ani de la ediţia latină de la Amsterdam, opiniile protestantului polon 
Andrzej Wiszowaty, reformulate de umanistul român Dimitrie Cantemir, trăi-
tor la Istanbul, au fost transferate către spaţiul creştinătăţii arabe prin inter-
mediul versiunii în limba greacă.  

Am arătat în altă parte faptul că Dabbās a nădăjduit într-o difuzare largă 
a traducerii sale, ba chiar pregătise lucrarea pentru tiparniţa înfiinţată de el la 

                                                 
21  Informaţie confirmată şi de alţi călători, între care Deodat Bakšić, v. Călători străini despre 

Ţările Române: 205, 225.  
22  Înfiinţată în 1641–1642, şcoala a ars complet în 1723. Pe lângă cursuri academice în limba 

greacă, aici se predau limbile latină, slavonă şi română. V. Cioran 1900: 23, n. 2; Iorga 1902: 
449–451.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:19:00 UTC)
BDD-V4900 © 2018 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Ioana FEODOROV 

178 

Alep cu unelte şi meşteşug de la Bucureşti. Raţiunea pentru care el a tradus 
Divanul lui Cantemir este lămurită chiar din versiunea arabă a titlului: Mântui-
rea înţeleptului şi pierzania lumii păcătoase, o exprimare cât se poate de concisă 
a felului în care ierarhul antiohian a înţeles sensul profund al scrierii prin-
cipelui moldav. O carte de morală creştină, despre felul cum trebuie să trăiască 
un credincios care caută viaţa de apoi, înţelegând că lumea pământească îi 
poate oferi numai deşertăciune.  

Parcurgând textul arab al Divanului devine limpede faptul că traducă-
torul arab a avut o misiune dificilă: aceea de a echivala în limba arabă, o limbă 
mai puţin „modernă” decât aceea în care scriseseră Cantemir şi Wissowatius, 
cuvinte care redau concepte filosofice ori noţiuni de etică specifice unui limbaj 
specializat, creat în afara spaţiului levantin. Potrivit marelui teolog şi filolog 
Louis Massignon, „trebuie să distingem şi să descriem procedeele gramaticale 
şi stilistice care îi îngăduie arabei, limbă semitică prin excelenţă, să exprime în 
mod convingător o succesiune de idei abstracte” (Massignon 1948: V). În lipsa 
altor opţiuni, Dabbas a apelat la vocabularul mistic musulman, a cărui vechime 
şi autoritate păreau să-i îndreptăţească prezenţa într-o lucrare creştină adresată 
atât publicului ecleziastic, cât şi creştinilor de rând. Iată doar câteva exemple: 
pentru a reda conceptul de „unire” a creştinului cu Dumnezeu, menţionat în 
câteva rânduri de Cantemir, Dabbās a recurs la familia de cuvinte a verbului 
waṣala, „a ajunge”, „a atinge”, care în mistica sufită redă străduinţa musulma-
nului de a se ridica, prin rugăciune, post şi o viaţă curată până la Dumnezeu – 
în arabă, Allāh. Astfel, căutarea armoniei cu dumnezeirea în creştinism îşi află 
o reflectare expresivă în civilizaţia islamică, amintind de rădăcinile comune 
abrahamice ale celor două religii. Mai multe noţiuni proprii creştinismului au 
primit, în traducerea lui Dabbās, acelaşi tratament. Legea creştină este al-šarī‘a 
l-masīhiyya, al-šarī‘a fiind denumirea străveche a legii islamice bazate pe pre-
ceptele Coranului.23 Este remarcabilă, de asemenea, folosirea termenului ğihād 
pentru „războiul nevăzut” al omului cu propriile porniri pătimaşe, năravuri ori 
ispite. Înţelepţii ale căror precepte sunt ataşate de Cantemir la finalul scrierii 
sale sunt numiţi în arabă mašā’ih (pl. de mašyaha), termen care denumeşte „un 
grup de teologi musulmani sau învăţători într-o madrasa, şcoală ataşată unei 
moschei” (din aceeaşi familie cu šayh). Pentru Dabbās redarea conţinutului a 
primat, şi nu coloratura confesională a vocabularului pe care l-a folosit într-o 
înţelegere corectă a conţinutului etic al scrierii cantemiriene, adresată, până la 
urmă, oricărui om aflat în căutarea Vieţii de Apoi. Plasarea în paralel a textului 
cărţii lui Wissowatius cu traducerea ei românească (a lui Cantemir), cu aceea 
grecească (a lui Cacavela) şi cu aceea arabă (a lui Dabbās) ar îngădui un studiu 
de caz cu privire la procedeele şi dificultăţile redării lexicului filosofic succesiv 
în patru limbi.  

                                                 
23  Ar. Al-Šarī‘a, lit. „drum”, termen islamic definit în Bewley 1998: 21 drept ”the legal modality 

of a people based on the Revelation of their Prophet. The final Šarī‘a is that of Islam”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:19:00 UTC)
BDD-V4900 © 2018 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Relevanţa scrierilor arabe creştine privitoare la români pentru cercetarea filologică… 

179 

În scrierile evocate putem, aşadar, să urmărim procedeele lingvistice de 
adaptare a discursului arab la provocările traducerii sau echivalării textului 
românesc şi grecesc, să cercetăm procedeele de definire a vocabularului străin 
transferat în limba arabă, să obţinem informaţii suplimentare privitoare la 
etimologia unor cuvinte intrate atât în limba română, cât şi în limba arabă din 
greacă ori turcă, în fine, să observăm cum lucra un arhidiacon sirian al Bisericii 
Antiohiene confruntat cu un material lingvistic deosebit de divers, care l-a 
fascinat în egală măsură cu locurile extraordinare pe care le-a vizitat în cei 
şapte ani de absenţă din Siria.   

Bibliografie 

Barbu, Lazăr, Olar 2012: Violeta Barbu, Gheorghe Lazăr, Ovidiu Olar, Reforma monastică a 
lui Matei Basarab, „Studii şi Materiale de Istorie Medie”, XXX, p. 9–53. 

Blau 1966: Joshua Blau, A Grammar of Christian Arabic Based Mainly on South-
Palestinian Texts from the First Millenium, Louvain, t. I. 

Bewley 1998: Aisha Bewley în Glossary of Islamic Terms, Londra, Ta-Ha Publishers, 1998.  
Bulat 1969: T. Bulat, O ctitorie a lui Matei Basarab, Slobozia lui Ianache, Vaideei, „Glasul 

Bisericii”, nr. 384, p. 393–408.  
Călători străini despre Ţările Române, vol. V, ed. Maria Holban, Bucureşti, Editura 

Academiei. 
Cândea 1970: Virgil Cândea, „Franţozii” în bibliile româneşti din secolul al XVII-lea, 

„Limba română”, 2, XIX, p. 139–140. 
Cândea 1983: Virgil Cândea, Muntenia răsăriteană în scrierile călătorilor străini, în 

Spiritualitate şi istorie la întorsura Carpaţilor, îngr. Dr. Antonie Plămădeală, vol. I, 
Buzău, p. 157–205.  

Cândea 1997: Virgil Cândea, O informaţie necunoscută despre mănăstirea Slobozia din 
timpul închinării ei la Muntele Athos, în „Almanah bisericesc”, Slobozia, Episcopia 
Sloboziei şi Călăraşilor, p. 94–96. 

Cioran 1900: Emilia Cioran, Călătoriile Patriarhului Macarie de Antiohia în Ţările 
Române, 1653–1658. Teză pentru licenţa în Istorie, Facultatea de Litere şi Filosofie, 
Bucureşti.  

Creţeanu 1967: Radu Creţeanu, Monumentele istorice din cuprinsul Mitropoliei Olteniei în 
lumina relatării lui Paul de Alep, „Mitropolia Olteniei”, XIX, nr. 11–12, p. 910–924. 

Ebied 1997–1998: Rifaat Ebied, An Unknown Poem on the Siege of Aleppo and the Violent 
Events of A. H. 1065–66/A.D. 1654–55, „ARAM”, 9–10, p. 365–375. 

El Cheikh 2004: Nadia Maria El Cheikh, Byzantium Viewed by the Arabs, Harvard 
University Press, Harvard, Massachusetts. 

Feodorov 2002: Ioana Feodorov, The Unpublished Arabic Version of the Life of Saint 
Paraskevi the New by Makarios az-Za’im al-Halabi, introducere, trad. engl. şi ediţie 
arabă (Habar al-Barrat ‘Ummi-nā al-Qiddisat Bārāskāfī al-Jadīdat), în Proceedings of 
the 20th Congress of the UEAI, „The Arabist”, P. I, vol. 24–25, ed. Kinga Devenyi, 
Budapesta, p. 69–80. 

Feodorov 2003: Ioana Feodorov, Middle Arabic Elements in Two Texts from Mağmū‘ laṭīf by 
Patriarch Macarius az-Za‘īm, „Romano-Arabica III. Arabic Linguistics”, p. 81–92. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:19:00 UTC)
BDD-V4900 © 2018 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Ioana FEODOROV 

180 

Feodorov 2005: Ioana Feodorov, The Edition and Translation of Christian Arabic Texts of 
the 17th-18th Centuries Referring to the Romanians, „Revue des études sud-est 
européennes”, XLIII, nr. 1–4, p. 253–273. 

Feodorov 2006a: Ioana Feodorov, The Salvation of the Wise Man and the Ruin of the 
Sinful World, ediţie arabă, traducere engleză, Prefaţă, note şi indici de Ioana 
Feodorov, Introducere şi comentarii de Virgil Cândea, Bucureşti, Editura Academiei 
Române. 

Feodorov 2006b: Ioana Feodorov, Viaţa Sfintei Cuvioase Parascheva după versiunea arabă 
a Patriarhului Macarie al Antiohiei (sec. XVII), traducere în română, introducere şi 
note, Iaşi, Editura Trinitas. 

Feodorov 2014: Paul din Alep, Jurnal de călătorie în Moldova şi Valahia, studiu 
introductiv, ediţia manuscrisului arab, traducere în limba română, note şi indici de 
Ioana Feodorov, Cuvânt înainte de Răzvan Theodorescu, Bucureşti – Brăila, Editura 
Academiei Române – Muzeul Brăilei/Editura Istros. 

Feodorov 2016: Ioana Feodorov, Dimitrie Cantemir, Salvation of the Sage and Ruin of the 
Sinful World, ediţie arabă, traducere engleză, note şi indici de Ioana Feodorov, 
Colecţia TSEC, vol. VI, Leiden, Brill. 

Georr 1948: Khalil Georr, Les Catégories d’Aristote dans leurs versions syro-arabes. 
Édition de textes précedée d’une étude historique et critique et suivie d’un vocabulaire 
technique, Beirut. 

Ghika-Budeşti 1933: N. Ghika-Budeşti, Evoluţia arhitecturii în Muntenia şi în Oltenia. 
Partea a treia. Veacul al XVII-lea, Buletinul Comisiunii Monumentelor Istorice, XXV, 
fasc. 71–74, p. 3–109 (+ 335 il.). 

Gibson 2003: Margaret Dunlop Gibson, An Arabic Version of the Acts of the Apostles and 
the Seven Catholic Epistles, ediţie şi traducere, Piscataway, New Jersey, Gorgias Press 
(reeditare a ediţiei 1899). 

Grand’Henry 1988a: J[acques] Grand’Henry, La version arabe du ‘Discours 34’ de Grégoire 
de Nazianze, ediţie critică, comentarii şi traducere, în Corpus Christianorum. Series 
Graeca, 20, Corpus Nazianzenum, Turnhout, Brepols. 

Grand’Henry 1988b: J[acques] Grand’Henry, Les versions arabes de Grégoire de Nazianze: 
état de la recherche, în Actes du deuxième Congrès International d’études arabes 
chrètiennes (Oosterhesselen, septembre 1984), ed. Khalil Samir, S.J., Roma, Pontificio 
Istitutum Studiorum Orientalium, p. 67–71.  

Grand’Henry 2006: Christian Middle Arabic, în Encyclopedia of Arabic Language and 
Linguistics, ed. Kees Versteegh (coord.), Mushira Eid, Alaa Elgibali, Manfred 
Woidich şi Andrzej Zaborski, E. J. Brill, vol. 1, p. 383–387. 

Ionescu 1963: Grigore Ionescu, Istoria arhitecturii în România, vol. I, Bucureşti, Editura 
Academiei R.S.R.  

Iorga 1902: N. Iorga, Documente privitoare la familia Callimachi, vol. I, Bucureşti, 
Editura Minerva. 

Iorga 1929: N. Iorga, Inscripţii, „Revista istorică”, XV, p. 265–274. 
Lentin 2009: Jérôme Lentin, Moyen arabe et variétés mixtes de l’arabe: premier essai de 

bibliographie, în Moyen arabe et variétés mixtes de l’arabe à travers l’histoire – Actes du 
Premier Colloque International (Louvain-la-Neuve, 10–14 mai 2004), ed. Jérôme Lentin şi 
Jacques Grand’Henry, Université Catholique de Louvain, Peeters, p. XXV–XXXVII. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:19:00 UTC)
BDD-V4900 © 2018 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Relevanţa scrierilor arabe creştine privitoare la români pentru cercetarea filologică… 

181 

Lentin 2012: Jérôme Lentin, Moyen arabe et variétés mixtes de l’arabe: premier essai de 
bibliographie. Supplément nr. 1, în Middle Arabic and Mixed Arabic. Diachrony and 
Synchrony, ed. Liesbeth Zack şi Arie Schippers, Leiden – Boston, E. J. Brill, p. 27–49. 

Moisescu 2003: Cristian Moisescu, Arhitectura epocii lui Matei Basarab, vol. II. 
Repertoriul edificiilor de cult, Bucureşti, Editura Meridiane. 

Moldoveanu 2013: Pr. prof. univ. dr. Ioan Moldoveanu, Reacţii bisericeşti naţionale şi 
internaţionale privind secularizarea averilor mănăstireşti. Un preambul la 
secularizarea averilor bisericeşti de la 1863 din Principatele Române, în Secularizarea 
averilor bisericeşti (1863). Motivaţii şi consecinţe, Bucureşti, Editura Basilica. 

Molinas 1998: Louis Molinas, Consideraciones sobre la edición de manuscritos árabes, 
„Al-Qanṭara. Revista de estudios árabes”, vol. XIX, fasc. 2, p. 383–392. 

Nicolae 1982: Veniamin Nicolae, Ctitoriile lui Matei Barasab, Bucureşti, Editura 
Sport-Turism. 

Nicole, Arnauld, Renaudot et al. 1841: Pierre Nicole, Antoine Arnauld, Eusèbe 
Renaudot et al., Perpétuité de la foi de l’Église catholique sur l’eucharistie, ed. J.-P. 
Migne, t. II, Paris. 

Radu 1930: Basile Radu, Voyage du Patriarche Macaire d’Antioche, texte arabe et 
traduction française, col. Patrologia Orientalis, ed. R. Graffin, F. Nau, Paris, XXII, 
fasc. 1.   

Scriban 1939: August Scriban, Dicţionarul limbii române (etimologii, înţelesuri, exemple, 
citaţiuni, arhaizme, neologizme, provincializme), Iaşi. 

Slobozia 400: Slobozia 400. Studii şi comunicări muzeografice, Slobozia, 1994. 
Stănciulescu-Bârda 1985: Alex. Stănciulescu-Bârda, Lăcaşuri de cult şi aşezări străvechi pe 

pământul Munteniei, „Biserica Ortodoxă Română”, CIII, nr. 1–2, p. 110–117.  
Stoicescu 1970: Nicolae Stoicescu, Bibliografia localităţilor şi monumentelor feudale din 

România, I – Ţara Românească (Muntenia, Oltenia şi Dobrogea), vol. I (A–L), vol. II (M–
Z, Indici), Craiova, Editura Mitropoliei Olteniei. 

Stoicescu 1974: Nicolae Stoicescu, Repertoriul bibliografic al localităţilor şi monumentelor 
medievale din Moldova, Bucureşti, Direcţia Patrimoniului Cultural Naţional. 

Suciu 2010: Emil Suciu, Influenţa turcă asupra limbii române, vol. II. Dicţionarul cuvintelor 
româneşti de origine turcă, Bucureşti, Editura Academiei Române. 

Ştefănescu 1981: Ion D. Ştefănescu, Arta feudală în Ţările Române. Pictura murală şi 
icoanele de la origini până în secolul al XIX-lea, Timişoara, Editura Mitropoliei 
Banatului. 

Ştefulescu 1903: Alexandru Ştefulescu, Mănăstirea Tismana, Târgu-Jiu, ed. II (republ.), 
Atelier Grafic I.V. Socecu. 

Theodorescu 1987: Răzvan Theodorescu, Civilizaţia românilor între medieval şi modern. 
Orizontul imaginii (1550–1800), vol. II, Bucureşti, Editura Meridiane. 

Troupeau 1972: Gérard Troupeau, Catalogue des manuscrits arabes, Première partie. 
Manuscrits chrétiens, t. I, Paris, Bibliothèque Nationale. 

Vlad 1973: Matei Vlad D., Colonizarea rurală în Ţara Românească şi Moldova (sec. XV–
XVIII), Bucureşti, Editura Academiei R.S.R. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:19:00 UTC)
BDD-V4900 © 2018 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Ioana FEODOROV 

182 

Relevance of the Christian Arabic Texts Regarding the Romanians  
for the Romanian Philological Research 

The corpus of texts written as a result of direct contacts between Arab Christian 
hierarchs and clerics and Romanian ones in the 16th–18th centuries is a major source 
for the philological research of both Arabic and Romanian. This paper deals with the 
importance of the language data comprised in these texts for Romanian language 
studies. In recent years approximately 1,500 pages of Arabic manuscripts have been 
edited and published, accompanied by translation, some in English, which allows for a 
closer look at the language material encompassed by Christian Arabic literature. The 
language variety spoken and written by the Arab Christians of the Levant, a variety of 
Middle Arabic, sometimes called “Christian Arabic”, can therefore be surveyed on the 
basis of newly emerged edited material. The corpus that the author of the present 
paper has been studying for more than two decades comprises the Journal of Paul of 
Aleppo, an Archdeacon of the Antiochian Church (b. 1627 – d. 1669), texts written by 
his father Makarios III ibn al-Za‘īm, Patriarch of the Church of Antioch and All the East 
(1647–1672), the Arabic version of Dimitrie Cantemir’s Divan (printed in Iaşi, 1698) 
prepared by Athanasios Dabbās between two tenures as an Antiochian Patriarch 
(1685–1694, 1720–1724), and introductory texts to the books that he printed in 
Wallachia, helped by Antim Ivireanul (1701–1702), and afterwards in Aleppo (1706–
1711). Paul of Aleppo’s Journal of his travels, alongside his father, in the Levant, 
Constantinople, Moldavia, Wallachia, present-day Ukraine and Russia provides excel-
lent material for the study of the salient features of the language spoken by Arab 
Christians of Syria in the middle of the 17th century, as they were defined and detailed 
by Jacques Grand’Henry, Jérôme Lentin and Pierre Larcher. Foreign words, especially, 
received a special treatment from the author, who transferred many terms from all the 
languages that he heard – Romanian, Turkish, Hungarian, Polish, Russian, Hebrew, etc. – 
and gave them an Arabic form, preserving to some extent their original pronunciation and 
orthography. Thus, words of the early-modern stage of these languages are preserved in 
his work, including significant place names. The large amount of Greek words transferred 
into Arabic, either old or newly borrowed by Paul of Aleppo while travelling in 
Greek-Orthodox territory, forms a specialized vocabulary that exceeds the boundaries of 
Church terminology. Collision between words of two or more languages (Romanian, 
Greek, Russian) borrowed from the same foreign language – Ottoman Turkish – is another 
interesting topic for which these texts provide solid ground in philological research. The 
effort of coining an Arabic philosophical vocabulary to match the one used in the first 
ethical treatise in Romanian literature is clearly visible in the Arabic version of Cantemir’ 
Divan by Athanasios Dabbās. The presence of philosophical and theological terms more 
common in Islamic literature (waṣala, ğihād, al-šarī‘a, mašā’ih) in the Arabic version of 
Cantemir’ Divan by Athanasios Dabbās allows for a discussion of the confessional 
particularities of Arabic literature – that of the Christians vs. that of the Muslims.  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:19:00 UTC)
BDD-V4900 © 2018 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

