
647 
 

 
 
 

Înţelegere şi neînţelegere în spaţiul comunicării lingvistice şi 
literare. O abordare hermeneutică 

 
Lucia CIFOR 

 
Scopul comunicării îl reprezintă descrierea şi analiza raporturilor dintre 

înţelegere şi neînţelegere în comunicarea lingvistică şi literară, din perspectiva 
autorizată de hermeneutică şi filosofia limbajului. Orizonturile epistemologice la 
care se raportează dezbaterea noastră  vizează elemente de filosofia limbajului 
(Wilhelm von Humboldt, F.D.E. Schleiermacher) şi de hermeneutică tradiţională 
sau premodernă (Mircea Eliade), precum şi câteva elemente de hermeneutică 
modernă (F.D.E. Schleiermacher) şi postmodernă (Martin Heidegger, utilizat doar 
ca termen de relaţie pentru Hans-Georg Gadamer, continuatorul celui dintâi). 
Abordarea hermeneutică a relaţiilor dintre înţelegere şi neînţelegere în spaţiul 
comunicării verbale pune în lumină aspecte aproape ignorate de percepţia 
lingviştilor. Toate aceste aspecte sunt, însă, de o importanţă covârşitoare pentru 
existenţa omului ca fiinţă lingvistică şi ca fiinţă hermeneutică, calităţi pe care el nu 
le poate dezvolta decât în spaţiul dialogic al limbii şi al înţelegerii. Luarea în 
considerare a reflecţiilor şi descoperirilor hermeneuticii pe terenul înţelegerii şi a 
non-înţelegerii ar putea conduce la optimizarea şi rafinarea relaţiilor sociale, la 
îmbunătăţirea dialogului cultural şi intercultural şi la înnoirea (pe o anumită latură) a 
pedagogiei lingvistice şi literare. 

Un prim aspect la care ne vom referi vizează unitatea indestructibilă dintre 
înţelegere şi neînţelegere în spaţiul comunicării lingvistice, descoperită şi discutată 
de către Wilhelm von Humboldt. În cele ce urmează nu ne vom referi, în mod 
separat, la limbă şi la literatură, întrucât este în interesul discuţiei de faţă să ne 
încadrăm în perimetrul concepţiei humboldtiene. În viziunea filosofului german, 
limba şi literatura merg împreună, fiind în egală măsură predeterminate şi 
nedeterminate. Sunt realităţi predeterminate sub aspectul tradiţiei care le premerge, 
le constituie, le confirmă, însă nedeterminate sub aspectul genezei şi evoluţiei, care 
stau sub imperiul libertăţii omului (Humboldt 2008: 79, 92-93, 125, 129, 215 sqq). 
După cum se ştie, Humboldt (ca şi mai târziu Heidegger) este împotriva înţelegerii 
reductive a limbii ca instrument de comunicare. În viziunea sa, limba intermediază, 
între subiect şi obiect. Din faptul că limba este mediul în care subiectul cunoaşte 
obiectul şi în care subiectul însuşi se înţelege pe sine, Humboldt deduce capacitatea 
hermeneutică a limbii. Spre deosebire de Immanuel Kant, care considera limba un 
simplu instrument în care se obiectivează şi se comunică gândirea, Humboldt crede 
că tocmai capacitatea intrinsec-hermeneutică a limbii face din filosofie o ştiinţă 
comprehensivă, id est o hermeneutică. Cu mult înaintea lui Dilthey (care doar spre 
sfârşitul carierei ajunge la o înţelegere depsihologizantă a comprehensiunii), 
Humboldt defineşte comprehensiunea nu ca pe un fapt de psihologie, ci ca pe un 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)
BDD-V412 © 2009 Editura Alfa



Lucia CIFOR 

648 
 

fapt de limbă. Comprehensiunea este, la el, în mod fundamental comprehensiunea 
limbii, comprehensiunea sensului expresiei lingvistice. Din specificul limbii 
filosoful extrage argumente pentru delimitarea ştiinţelor comprehensiv-hermeneutice 
(cum sunt ştiinţele umaniste) de ştiinţele descriptiv-explicative, primele, 
caracterizate ca ştiinţe speculative, iar cele din urmă ca ştiinţe tehnice. 

De mare importanţă pentru dezbaterea de faţă este viziunea humboldtiană 
asupra relaţiei dintre înţelegere şi vorbire, considerate a fi două laturi ale aceluiaşi 
fenomen lingvistic. La fel de importantă este ceea ce am putea numi fenomenologia 
înţelegerii:  

 
Orice act de vorbire, începând cu cel mai simplu, presupune o raportare a 

percepţiei fiecărui individ la natura comună a umanităţii. 
Cât priveşte înţelegerea, lucrurile stau la fel. Nimic nu poate exista în suflet 

decât prin propria activitate, iar a înţelege şi a vorbi nu sunt altceva decât efecte 
diferite ale aceleiaşi facultăţi a limbajului. Vorbirea între două persoane nu este în nici 
un fel comparabilă cu simpla transmitere a unui conţinut. Atât în cel care înţelege, cât 
şi în cel care vorbeşte, acest conţinut trebuie să se dezvolte din forţa interioară proprie 
a subiectului (Humboldt 2008: 91-92). 

 
Potrivit lui Humboldt, înţelegerea – ca şi vorbirea – se fundamentează pe 

natura comună  a umanităţii, pe care limbajul o conţine ca realitate imanentă şi 
definitorie şi care se actualizează în orice act de vorbire ori de înţelegere. Vorbirea 
ca acţiune destinată cuiva şi înţelegerea ca asimilare a ceea ce ţi-a fost adresat sunt 
posibile graţie impulsului originar de a fi împreună prezent şi activ în limbă, care îi 
determină pe cei aflaţi în dialog să se afirme, recunoscându-se drept complementari 
în sfera aceleiaşi esenţe: 

 
Ceea ce primeşte cel care înţelege nu este altceva decât impulsul spre o 

consonanţă armonică cu celălalt (…) Cum ar putea însă cel care ascultă, pur şi simplu 
în virtutea dezvoltării propriei facultăţi lingvistice, care se petrece în interiorul lui în 
mod autonom, să-şi însuşească ceea ce se vorbeşte dacă atât în cel care vorbeşte, cât şi 
în cel care ascultă nu s-ar afla una şi aceeaşi esenţă, numai că individualizată şi 
separată potrivit unui principiu al complementarităţii (Humboldt 2008: 92- 93). 
 
Şi tot ca unui veritabil hermeneut îi apare lui Humboldt unitatea dintre 

înţelegere şi neînţelegere. Înţelegerea favorizată/conţinută de limbă se află, după 
filosof, într-o unitate dialectică cu neînţelegerea, pentru că în limbă se exercită 
subiectivitatea individului care vorbeşte şi a celui care ascultă/receptează, iar 
suprapunerea subiectivităţilor aparţinând protagoniştilor comunicării nu poate fi 
niciodată perfectă. Pe de altă parte, în acest spaţiu al nesuprapunerii, al diferenţei de 
situare în limbă a celor doi, se află sursa unei inepuizabile creativităţi lingvistice, 
expresie directă a dezvoltării libertăţii individului vorbitor şi albie a “creşterii 
limbii” (ca să întrebuinţăm expresia fixată în limba română de Ienăchiţă Văcărescu). 
Aici se află una dintre sursele dezvoltării ei permanente, în deplină concordanţă cu 
esenţa ei de energeia (’activitate’):  

Doar în individ, limba îşi dobândeşte determinarea ultimă. Nimeni nu gândeşte 
printr-unul şi acelaşi cuvânt întocmai acelaşi lucru pe care îl gândeşte altcineva, iar o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)
BDD-V412 © 2009 Editura Alfa



Înţelegere şi neînţelegere în spaţiul comunicării lingvistice şi literare. O abordare hermeneutică 

649 
 

astfel de diferenţă infinitezimală străbate întreaga limbă asemenea unui cerc 
tremurător suprafaţa apei. Orice act de înţelegere este, din această cauză, în acelaşi 
timp, un act de non-înţelegere, orice consens în gânduri şi în sentimente este, în 
acelaşi timp, o divergenţă  (Humboldt 2008: 99). 

Unitatea dintre înţelegerea favorizată de limbă şi neînţelegerea, a cărei sursă 
este tot limba, dar de această dată ca spaţiu al asimetriei „locurilor în limbă” 
(diferite) „ocupate” de protagoniştii comunicării, este o idee revoluţionară în planul 
gândirii hermeneutice. Unitatea dintre înţelegere şi neînţelegere, ca lege a 
funcţionării limbii concrete, autorizează exerciţiul hermeneutic aplicat limbii 
utilizate în comunicare (în orice tip de comunicare), extrăgându-şi legitimitatea din 
chiar specificul funcţionării ei.  

În paralel cu Humboldt (ori poate, totuşi, influenţat şi de acesta) 
Schleiermacher va duce mai departe ideea lui Humboldt, fixând ca premisă absolută 
a oricărei hermeneutici limba1, iar ca origine a problemei hermeneutice (şi ca obiect 
legitim al hermeneuticii sale generale) neînţelegerea (vezi infra) 2. 

Pentru Humboldt, „în orice limbă este implicată o viziune specifică asupra 
lumii” (Humboldt 2008: 95), ceea ce înseamnă că, prin orice limbă nou învăţată, 
omul îşi îmbogăţeşte şi-şi rafinează modalităţile de cunoaştere şi de înţelegere. Dacă 
admitem că înţelegerea este un fenomen holistic, implicând toate coordonatele 
intelectiv-afective şi voliţionale ale subiectului, rezultă că o limbă nou învăţată îi 
deschide celui ce o învaţă şi noi orizonturi hermeneutice. Omul dobândeşte o dată cu 
noua limbă şi noi dimensiuni ale comprehensiunii. Învăţarea limbii, potenţarea şi 
sporirea comprehensiunii fac parte din unul şi acelaşi proces. Acest proces nu este 
simplu cumulativ, ci de un tip mai complicat, pe care l-am numi reciproc-integrativ, 
pentru că omul nu doar ia din limba pe care o învaţă, ci şi duce cu el ceva din limba 
în care „locuieşte”:  

Învăţarea unei limbi străine ar trebui de aceea să însemne dobândirea unei noi 
perspective în viziunea asupra lumii de până la acel moment – şi, până la un punct, 
chiar înseamnă aşa ceva, de vreme ce orice limbă conţine întreaga ţesătură de 
concepte şi modul de reprezentare ale unei părţi a umanităţii. Numai pentru că într-o 
limbă străină transpunem întotdeauna, într-o măsură mai mare sau mai mică, propria 
viziune asupra lumii, mai bine zis viziunea asupra lumii specifică limbii noastre, 
avem impresia că nu obţinem un rezultat complet şi absolut (Humboldt 2008: 95). 

Şi pentru Humboldt, ca şi pentru alţi lingvişti, limba înseamnă gramatică şi 
semantică, numai că, precum un hermeneut, el observă că mai uşor aprehendabilă 
este structura gramaticală, semantica lexicală ridicând dificultăţi mult mai mari. 
Ideea diferenţei dintre cele două nivele ale limbii va fi amplu dezbătută şi de către 
Schleiermacher. Hermeneutul german va deriva din această realitate duală a limbii 
principiile pentru cele două tipuri (complementare) de interpretare a oricărui text: 
interpretarea gramaticală şi interpretarea psihologică, precum şi cele două tipuri de 
talent lingvistic necesare pentru performarea interpretării. Cele două tipuri de talent 

                                                 
1 “Tot ce este de luat ca premisă în hermeneutică este limba” (“Alles Vorauszusetzende in der 

Hermeneutik ist Sprache”. Schleiermacher, apud Gadamer 1965: 361). 
2  Mai multe detalii despre concepţia se poate vedea capitolul consacrat lui Schleiermacher (Cifor 

2006, 72 sqq).     

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)
BDD-V412 © 2009 Editura Alfa



Lucia CIFOR 

650 
 

lingvistic sunt: talentul lingvistic extensiv (constând în cunoaşterea comparativă a 
mai multor limbi) şi talentul lingvistic intensiv (concretizat în cunoaşterea în 
adâncime a unei limbi, prin prisma raportării ei la gândire). Talentul lingvistic 
intensiv i se pare mai rar şi mai important decât primul tip şi lui Schleiermacher. De 
altfel, întemeietorul hermeneuticii generale este şi un important filosof al limbajului, 
mai puţin cunoscut însă decât Humboldt, deşi la fel de substanţial. În opoziţie cu mai 
răspândita teorie a subordonării omului de către limbă (cunoscută, în spaţiul nostru 
cultural, mai ales ca afirmaţie a lui Eminescu „nu noi suntem stăpânii limbii, ci 
limba e stăpâna noastră”)3,  Schleiermacher susţine teza potrivit căreia omul este, 
concomitent, supus şi stăpân al limbii. El este supus limbii în calitate de vorbitor 
care îşi organizează „un loc” al său în limba care îl precede şi, prin urmare, îi 
predetermină comportamentul lingvistic, dar şi comportamentul hermeneutic. Dacă 
este adevărat că omul vorbeşte în baza şi în limitele a ceea ce îi permite sistemul 
limbii, la fel de adevărat este şi faptul că el înţelege (funcţionează hermeneutic) în 
acelaşi perimetru de libertăţi şi de posibilităţi pe care limba i le creează. Se întâmplă 
aceste lucruri, evident, atâta timp cât omul nu îşi propune să iasă din sistemul limbii 
respective.  

Un al doilea aspect, îndeobşte ignorat de simţul comun şi pe care îl avem în 
vedere în lucrarea de faţă, este cuprins într-o teză a întemeietorului hermeneuticii 
generale, F.D.E. Schleiermacher. Potrivit acestei teze (prin care Schleiermacher se 
situează în opoziţie faţă de o întreagă tradiţie hermeneutică ce îl precede), 
neînţelegerea este fenomenul hermeneutic universal, pentru că ea i se prezintă 
spiritului în chip natural, spontan, dominând înţelegerea, care este întotdeauna 
parţială (întrucât mereu perfectibilă), ocazională, dificil de obţinut şi dificil de 
menţinut etc. Se ştie că obiectul hermeneuticii teoretizate de Schleiermacher suportă 
o extindere nemaiîntâlnită până la el. Obiectul hermeneuticii este reprezentat de tot 
ceea ce înseamnă comunicare pe calea discursului, indiferent de formă (orală sau 
scrisă), indiferent de conţinutul domeniului (artă, ştiinţă, istorie) pe care îl ilustrează 
textul (Schleiermacher 2001: 138).  Sunt atrase, în acest fel, în sfera de interes a 
hermeneuticii, toate tipurile de texte şi de discursuri, selectate nu în funcţie de 
domeniul de provenienţă (artă a cuvântului, religie, drept) – precum în 
hermeneuticile tradiţionale (premoderne) – şi nici în funcţie de problemele de 
înţelegere pe care le ridică, ci în funcţie de gradul de neînţelegere pe care îl prezintă. 
Dacă în hermeneuticile tradiţionale, activitatea hermeneutică este mobilizată de 
nevoia de a înţelege mai bine, mai adecvat, de a înţelege până la capăt ceea ce a 
devenit obscur, inaccesibil, la Schleiermacher, activitatea de interpretare este 
provocată de confruntarea cu neînţelegerea. Aceasta are un caracter universal şi este 
mai des întîlnită decât înţelegerea, care – departe de a fi un fenomen natural – 
solicită efort, pricepere, perseverenţă, pentru a putea fi cucerită:  

Die strengere Praxis geht davon aus, daß sich Mißverstehen von selbst 
ergibt und das verstehen auf jedem Punkt muß gewollt und gesucht werden 
(Schleiermacher 1977: 92). 

                                                 
3 Detalii ale interpretării acestei teze se pot vedea într-o lucrare mai veche  (Cifor 2000: 39-42). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)
BDD-V412 © 2009 Editura Alfa



Înţelegere şi neînţelegere în spaţiul comunicării lingvistice şi literare. O abordare hermeneutică 

651 
 

Având drept punct de pornire neînţelegerea, hermeneutic lui Schleiermacher 
nu putea să se definească decât în termeni negativi: hermeneutica este arta evitării 
înţelegerii greşite (Schleiermacher 2001: 39-47). De fapt, în textul originar al 
hermeneuticii sale, Schleiermacher este mult mai detaliat. Mai întâi, el porneşte de 
la formularea în termeni generali a sarcinii hermeneuticii tradiţionale ca fiind 
evitarea neînţelegerii (= Mißverständnis, ‘înţelegere greşită’): 

Die laxere Praxis in der Kunst geht davon aus, daß sich das Verstehen von 
selbst ergibt und drückt das Ziel negativ aus: Mißverstand soll vermieden 
werden”(Schleiermacher 1977: 92). 

Apoi, descrie şi analizează formele sub care apare neînţelegerea (‘înţelegerea 
greşită’). Aceasta este de două feluri: neînţelegere de tip calitativ numită şi 
neînţelegere a materiei (substanţială, i-am zice, pentru că vizează conţinutul) şi 
neînţelegere de ordin cantitativ sau formal, constând în neînţelegerea (ori 
înţelegerea greşită a) tonului, a accentelor puse de autorul comunicării, care 
afectează înţelegerea de ansamblu:  

Das zu Vermeidende ist ein zwiefaches, das qualitative Mißverstehen des 
Inhalts, und das Mißverstehen des Tons oder das quantitative. Zusatz: Die Aufgabe 
läßt sich auch negativ so bestimmen, materielles (qualitatives) und formelles 
(quantitatives) Mißverständnis zu vermeiden (Schleiermacher 1977: 92-93).  

Pentru practicienii hermeneuticii tradiţionale, înţelegerile greşite aveau un 
caracter previzibil, fapt ce îi determina să caute şi să găsească acele proceduri de 
evitare ori de depăşire a lor. De aceea hermeneuticile tradiţionale îmbrăcau adesea 
forma unor reţetare de reguli cu privire la modul în care trebuie conduse înţelegerea 
şi interpretarea. Ca un fenomenolog avant la lettre, Schleiermacher restabileşte 
perspectiva corectă asupra lucrurilor, indicând ca primordială în ordinea 
experienţelor conştiinţei neînţelegerea, iar nu înţelegerea. Hermeneutul german 
porneşte de la o constatare de bun simţ. El observă că, de fapt, numai confruntarea 
cu neînţelegerea ne obligă să ne analizăm înţelegerile şi să distingem între 
înţelegerile de la sine (obţinute în mod spontan, de fapt, survenind ca fapte de 
repetiţie, pe fondul unor experienţe anterioare ale înţelegerii) şi înţelegerile 
elaborate, muncite, cele la care ajungem în urma aplicării unor reguli (specifice artei 
de a înţelege). Într-un Adaos (Zusatz) la regula formulată anterior (vezi  supra!), 
hermeneutul precizează:  

 
Es ist eine Grunderfahrung, daß man zwischen dem Kunstlosen und dem 

Künstlerischen im Verstehen keinen Unterschied bemerkt vor dem Eintreten eines 
Mißverständnisses (Schleiermacher 1977: 92) 4 

 
Dacă hermeneutica premodernă concepea înţelegerea şi interpretarea ca nişte 

activităţi cu caracter riguros finit, hermeneutica lui Schleiermacher postulează 

                                                 
4 În versiunea românească, fraza a fost tradusă astfel : „Este o experienţă fundamentală aceea că nu 

există nici o diferenţă între ceea ce este spontan şi ceea ce este artă în actul comprehensiunii înainte de 
apariţia unei neînţelegeri” (Schleiermacher 2001 : 39). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)
BDD-V412 © 2009 Editura Alfa



Lucia CIFOR 

652 
 

caracterul deschis şi practic nelimitat al înţelegerii. Optimizarea progresiv-infinită a 
înţelegerii este noul ideal al hermeneuticii romantice (şi moderne), a cărei sarcină 
poate fi formulată şi în aceşti termeni:  

 
Die Rede zuerst ebensogut und dann besser zu verstehen als ihr Urheber 

(Schleiermacher 1977: 94)5.  
 

Teza de mai sus este rezumativ redată de sintagma germană “besser 
verstehen” (= ‘a înţelege mai bine’). Deşi i-a fost atribuită lui Schleiermacher, se 
pare că nu a fost inventată de el. Această expresie se găseşte în scrierile lui Kant şi 
Fichte (Gadamer 2001: 151), deşi se pare că nici aceştia nu au paternitate deplină 
asupra ei, formula fiind mai veche, de largă circulaţie printre filologi, ca şi printre 
filosofi. Gadamer crede că sintagma besser verstehen denotă reactivarea unui 
principiu filosofic străvechi, care s-ar putea formula astfel: a înţelege ceva înseamnă 
a înţelege acel ceva până la ultimele lui consecinţe. După cum relatează Gadamer, 
Friedrich Schlegel, filosof contemporan cu Schleiermacher, îşi nota în jurnal, în 
urma unor întâlniri cu acesta, o discuţie care punea problema înţelegerii. Este de 
presupus că notaţiile diaristice ale filosofului romantic să aibă legătură cu 
conversaţiile dintre cei doi pe marginea unor chestiuni hermeneutice de tipul: cum 
trebuie înţeles un text, cum ajungi să înţelegi pe cineva sau ce înseamnă a înţelege 
bine ceva, toate, probleme capitale ale hermeneuticii. Iată ce-şi nota Schlegel:  

 
Pentru a înţelege pe cineva e necesar în primul rând să fii mai inteligent decât 

acesta, apoi la fel de inteligent, iar la urmă la fel de prost. [Şi aceasta, deoarece, n.n.] 
Nu este suficient să înţelegem mai bine decât a făcut-o autorul sensul propriu-zis al 
unei opere confuze. Confuzia trebuie cunoscută, caracterizată şi construită până în 
principiile sale.” (Schlegel apud Gadamer 2001: 153).  

 
Cu alte cuvinte, înţelegerea este dificilă nu doar când ceea ce este de cuprins 

se situează mai presus de înţelegerea subiectului, dar şi atunci când ceea (sau cel) ce 
formează obiectul înţelegerii se află mai prejos de subiectul hermeneutic. Dacă în 
primul caz, hermeneutul trebuie să se autodepăşească, printr-o edificare care 
presupune şi impune un spor de fiinţă şi de cunoaştere, aşadar, o autoedificare, în 
cel de-al doilea caz, înţelegerea este favorizată de o gândire care se repliază asupra 
ei înseşi, cum spune Mircea Eliade (vezi infra). Nu ştiu care dintre cele două probe 
hermeneutice este mai dificilă, dar putem crede că pe cea de a doua nu o pot trece 
decât cei experimentaţi. 

La întrebarea cum este posibil ca un individ să-l înţeleagă pe celălalt, în cadrul 
comunicării directe sau prin intermediul creaţiilor sale scrise, Schleiermacher 
răspunde că posibilitatea comunicării între două individualităţi derivă din premisa că 
orice individualitate este o manifestare a vieţii totale (Alleben), adică  fiecare 
individ poartă în sine un minimum din toţi ceilalţi indivizi (Schleiermacher 2001: 
114; Gadamer 2001: 148). Acest dat originar al “minimului din celălalt” pe care îl 
deţine fiecare eu indică faptul (de maximă importanţă filosofică) că alteritatea şi 

                                                 
5 În versiunea românească :„Discursul trebuie înţeles mai întâi la fel de bine cum a făcut-o autorul 

lui şi apoi mai bine decât el însuşi” (ibidem, 41). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)
BDD-V412 © 2009 Editura Alfa



Înţelegere şi neînţelegere în spaţiul comunicării lingvistice şi literare. O abordare hermeneutică 

653 
 

familiaritatea „sunt date împreună cu diferenţierea relativă a fiecărei individualităţi” 
(Gadamer 2001: 148), respectiv, că fiecare eu este în mod originar, constitutiv,  
împreună cu Celălalt, că  Celălalt face parte din orice Eu. Această coexistenţă 
originară a Eului cu Celălalt este atestată şi de dimensiunea intersubiectivităţii 
lingvistice, una dintre cele două dimensiuni fundamentale ale limbajului, după 
Eugeniu Coşeriu. În hermeneutica sa, Schleiermacher nu discută această 
coapartenenţă a subiecţilor la un Acelaşi în cadrul limbajului, în schimb derivă din 
acest dat fundamental al coapartenenţei o metodă de înţelegere: divinaţia. El crede 
că putem să-l înţelegem pe celălalt prin divinaţia suscitată de comparaţia cu noi 
înşine (Schleiermacher 2001: 114).  

Până aici, am prezentat două dintre concepţiile asupra înţelegerii şi 
neînţelegerii ca fenomene lingvistice şi hermeneutice, una avându-şi fundamentarea 
în filosofia limbajului, celalaltă cu rădăcini deopotrivă în filosofia limbajului şi în 
hermeneutică. În cele ce urmează, vom muta discuţia pe teritoriul hermeneuticii şi al 
ştiinţelor culturii, mai precis al ştiinţelor culturii intersate de o hermeneutică.  

Pe teritoriul hermeneuticii moderne, nu putem evita confruntarea cu cel mai 
radical mod de înţelegere a înţelegerii, aparţinând lui Heidegger, deşi nu o vom face 
decât în treacăt şi numai din obligaţia de a asimila adecvat anumite elemente de 
hermeneutică gadameriană, ale cărei rădăcini se află în opera lui Heidegger. În 
orizont heideggerian, înţelegerea este definită ca un „existenţial fundamental”, 
respectiv ca „un mod fundamental al fiinţei Dasein-ului” (Heidegger 2003: 418) 
Înţelegerea (Verstehen), la acest filosof, nu mai desemnează doar comportamentul 
cognitiv-intelectiv obişnuit, ci este o dimensiune (o latură) constitutivă a fiinţei 
umane înţelese ca Dasein. Ea este aşa-zisa înţelegere primordială, constitutivă 
Dasein-ului, din care se dezvoltă (ori se pot dezvolta) toate celelalte tipuri de 
înţelegere:  

 
Prin termenul «înţelegere» avem în vedere un existenţial fundamental; aici nu e 

vorba nici despre un anume mod de cunoaştere, care să fie diferit cu ceva de explicaţie 
şi de sesizarea prin concept aşa cum, cu atât mai mult, nu e vorba nici de cunoaştere în 
sensul de sesizare tematică. Dimpotrivă, înţelegerea e cea care constituie fiinţa 
locului-de-deschidere, în aşa fel încât, pe temeiul ei, un Dasein îşi poate dezvolta, prin 
faptul că există, diferitele posibilităţi ale privirii. (…) Orice explicaţie, ca des-coperire 
prin înţelegere a ceva ce n-a putut fi înţeles, îşi are rădăcinile în această înţelegere 
primordială, proprie Dasein-ului (Heidegger 2003 : 444-445).  

 
Cu Heidegger se produce o cotitură radicală în înţelegerea înţelegerii, una 

care schimbă cursul hermeneuticii, după opinia lui Hans-Georg Gadamer, întrucât, 
la el:  

înţelegerea nu constituie un ideal resignativ al experienţei de viaţă a omului în 
senectutea spiritului, ca la Dilthey, nici un ideal metodic suprem al filosofiei faţă de 
naivitatea vieţuirii (Dahinleben), ca la Husserl, ci, dimpotrivă, forma originară de 
realizare a Dasein-ului, fiinţarea-în-lume (In-der-Welt-sein). Înaintea oricărei 
diferenţieri a înţelegerii în direcţiile felurite ale interesului pragmatic sau teoretic, 
înţelegerea este felul de a fi al Dasein-ului, în măsura în care este putinţă de a fi 
(Seinkönnen) şi „posibilitate” (Gadamer 2001: 199). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)
BDD-V412 © 2009 Editura Alfa



Lucia CIFOR 

654 
 

În lucrarea de faţă, conceptul înţelegerii îl avem în vedere şi în sensul (sau în 
sensurile) venind din hermeneutica tradiţională (şi premodernă), sensuri pe care un 
hermeneut atipic, precum Mircea Eliade la tinereţe, le sondează şi le tematizează în 
două cărţi de eseuri. Contemporan cu marii hermeneuţi ai secolului al XX-lea, 
tînărul Eliade nu este interesat de hermeneutică decât din perspectiva proiectului 
unei antropologii filosofice la care visa. Idei pentru o antropologie filosofică avea 
încă din 1932, anul apariţiei volumului Solilocvii (Eliade 1991b). Mai târziu, în 
1956, când a publicat volumul Sacrul şi profanul (este vorba despre ediţia 
franceză), va vorbi (în Introducere) despre obligaţia de a-l studia pe omul 
societăţilor tradiţionale din perspectiva conjugată a mai multor ştiinţe, printre care 
şi antropologia filosofică:  

Cu toate că este istoric al religiilor, autorul acestei cărţi îşi propune să nu scrie 
din perspectiva disciplinei sale. Omul societăţilor tradiţionale este, bineînţeles, un 
homo religiosus, dar comportamentul lui se înscrie în comportamentul general al 
omului şi, prin urmare, interesează antropologia filosofică, fenomenologia, 
psihologia.” (Eliade 1992 : 17). 

Încă de la începutul carierei sale, viitorul istoric şi filosof al religiilor s-a 
văzut confruntat cu problemele înţelegerii unor universuri simbolice care nu mai 
erau de multă vreme de la sine înţelese. Pentru a putea fi înţelese, era nevoie 
(atunci ca şi acum) de intervenţiile unei ştiinţe (arte) a interpretării. După decenii 
de cercetări ale universurilor simbolice străine, savantul român devine conştient de 
faptul că, în paralel cu culegerea şi interpretarea datelor, el a creat un anumit model 
de hermeneutică, unul neteoretizat, însă de o eficienţă garantată de rezultatele 
obţinute. Probabil din această cauză va rămâne oarecum indiferent faţă de de 
hermeneutica teoretică a timpului său şi nici mai târziu nu se va arăta preocupat de 
clarificarea şi sistematizarea propriei sale concepţii hermeneutice, lăsând această 
sarcină discipolilor săi.6  

Pentru Eliade, înţelegerea (implicând interpretarea), cunoaşterea şi gândirea 
sunt trei termeni cardinali pentru desemnarea activităţii intelective. În 
Oceanografie (Eliade 1991a), el pledează pentru recunoaşterea diferenţei dintre 
gândire şi înţelegere: „Putem să gândim mult şi bine, şi totuşi [să] nu înţelegem 
nimic” (Eliade 1991a: 7). Conceptul de înţelegere pentru care optează viitorul 
istoric al religiilor trebuie să asume şi articularea sensului prim (ori mai degrabă 
ultim) al existenţei, pentru că – în absenţa articulării lui – toate celelalte sensuri şi 
înţelegeri la care ajunge omul devin caduce. Fixarea gândirii contemporanilor pe 
mize derizorii are drept consecinţă ratarea cunoaşterii care îl transformă şi îl 
edifică pe om, dar şi alienarea gândirii şi coruperea (sau chiar ratarea) înţelegerii:  

A înţelege sensul existenţei este, astăzi, pentru un modern, un lucru extrem de 
rar. A înţelege omul şi destinul e şi mai rar. Toate acestea te fac să te întrebi dacă nu 

                                                 
6 Mai multe detalii despre această chestiune se află şi într-o lucrare a noastră anterioară consacrată 

hermeneuticii lui Mircea Eliade (Cifor 2007 : 129-139). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)
BDD-V412 © 2009 Editura Alfa



Înţelegere şi neînţelegere în spaţiul comunicării lingvistice şi literare. O abordare hermeneutică 

655 
 

oare inteligenţa a funcţionat prea multă vreme în gol, pe obiecte străine sau pe mai 
puţine obiecte decât era absolut indispensabil (Eliade 1991a: 15).  

Dacă ratarea înţelegerii ar fi un fenomen care i-ar caracteriza numai pe 
oamenii comuni, lucrurile nu ar fi atât de grave. Din nefericire, ratează înţelegerea şi 
oamenii de ştiinţă umanişti, ba chiar şi aceia care şi-au făcut o profesie din 
cercetarea culturilor vechi:  

Cei mai abili gânditori contemporani sunt incapabili să înţeleagă direct un 
simbolism organic, cum ar fi  acela al unei culturi străine (fie asiatice, fie 
amerindiene) sau al unui hermetism european dinaintea iluminismului. Ei au nevoia 
unei chei, a unui instrument cu care să deschidă automat acel sistem simbolic (Eliade 
1991a: 14). 

Fără a face referire la hermeneuţii şi filosofii secolele XIX-XX, cei care 
dezbat pe spaţii largi metodologia specifică ştiinţelor culturii, Eliade deplânge 
procesul de scientizare (impicând triumful pozitivismului) pe care l-au cunoscut 
gândirea şi cunoaşterea aplicate domeniilor creaţiilor omului. Scientismul şi 
pozitivismul au denaturat vocaţia şi sensul ştiinţelor omului, făcându-le incapabile 
să faciliteze accesul la înţelegerea experienţelor antropologice fundamentale pe care 
le mijlocesc miturile şi simbolurile. Aşa cum arătam în altă parte (Cifor 2007: 133-
134), în Oceanografie, Mircea Eliade îşi configurează (într-o manieră 
cvasidecisivă) poziţia sa de cercetător în domeniul ştiinţelor omului, indicând 
comportamentul pe care trebuie să-l adopte orice savant pe tărâmul creaţiilor 
simbolice. Mai întâi, el trebuie să evite a-şi reifica obiectul de studiu printr-o 
gândire specifică ştiinţelor exacte, care reclamă şi cultivă ferma delimitare a 
subiectului cercetător faţă de obiectul studiat. Distanţa faţă de obiectul cercetat se 
poate oricând transforma în distanţă înstrăinătoare, care aruncă în neant eforturile 
de înţelegere a universului Celuilalt. Cunoaşterea şi înţelegerea Celuilalt înseamnă 
apropierea dacă nu chiar aproprierea (ori împărtăşirea din valorile) universului 
străin, implicând toate datele fundamentale ale existenţei lui: limbă, cultură, istorie, 
religie, mituri şi simboluri, sistem de credinţe etc. Înţelegerea Celuilalt, mai mult 
decât orice tip de înţelegere, trece prin înţelegerea de sine, iar aceasta din urmă este 
de neconceput în afara relaţiei cu Celălalt. În acest punct al concepţiei sale 
hermeneutice, Eliade îl confirmă pe Humboldt şi pe Schleiermacher şi îi anticipă 
(ori poate doar îi dublează) pe Heidegger şi Gadamer, cei care au dezbătut pe larg 
înţelegerea care – ca edificare – trece prin autoedificare.  

Afirmaţia lui Eliade potrivit căreia înţelegerea este cu desăvârşire deosebită 
de gândire (Eliade 1991a: 7) este neîndoios exagerată, afară de cazul în care 
deducem din ea că, singur, exerciţiul perseverent al gândirii nu conduce în mod 
automat la obţinerea înţelegerii. Nuanţându-şi – în Solilocvii (Eliade 1991b) – 
opiniile din Oceanografie, savantul român crede că orice înţelegere adevărată (id 
est dusă până la ultimele consecinţe) conţine sau chiar se fundamentează pe un fel 
de înţelegere a înţelegerii. Expresia nu vizează neapărat o metahermeneutică, cât un 
tip de analiză a ceea ce formează conţinutul gândirii, implicând îndoiala că ai 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)
BDD-V412 © 2009 Editura Alfa



Lucia CIFOR 

656 
 

înţeles bine şi verificarea acestui lucru şi prin experimentarea altor căi ale 
comprehensiunii: 

Înţelegerea nu se obţine prin gândire, pentru că e însăşi gândirea repliée sur 
elle-même. E contemplativă, e statică. Ea ni se dă, de cineva din noi sau din afară de 
noi – dar nu se cucereşte prin gândire (Eliade 1991b: 70). 

După opinia noastră, gândirea „repliată” asupra ei înseşi este mai mult decât o 
simplă înţelegere, reprezentând o înţelegere a înţelegerii. De fapt, cunoaşterea lumii, 
a vieţii şi cunoaşterea de sine devin esenţiale în acest travaliu al gândirii răsfrânte. 
Întoarcerea spre sine a gândirii constituie şi o formă de smerire a acesteia, 
consecinţă a abandonării atitudinii orgolioase atât de obişnuită în contextul 
pozitivismului triumfalist. În travaliul înţelegerii înţelegerii, întâlnim o gândire care 
nu mai este atât de sigură de sine şi alege să se aplece asupra ei înainte de a mai 
cuceri ceva nou. În comparaţie cu gândirea propriu-zisă, înţelegerea este o gândire 
îndelung exersată, o gândire încercată, hrănită din memoria unor experienţe din care 
nu lipsesc erorile, înţelesurile ratate ori bucuriile sensurilor dezvăluite. Numai o 
asemenea gândire vrea să gândească mai departe pentru a înţelege. Cum gândirea 
generatoare de înţelegere este un proces de durată,  Eliade are dreptate să o asocieze 
cu senectutea. Poate de aceea, în consens cu Dilthey şi cu o îndelungată tradiţie 
hermeneutică pre-heideggeriană, lui Eliade i se pare că înţelegerea este apanajul 
senectuţii, tinereţea trebuind să se mulţumească cu gândirea:  

Putem să gândim mult şi bine, şi totuşi [să] nu înţelegem nimic.Deosebirea 
esenţială între tinereţe şi bătrâneţe este că cea dintâi practică gândirea, iar celeilalte îi 
aparţine înţelegerea (Eliade1991a: 7). 

În fine, un al treilea aspect al raportului dintre înţelegere şi neînţelegere pe 
care îl vom interoga în spaţiul lucrării de faţă are premise gadameriene. Succint 
formulată, teza gadameriană afirmă că înţelegerea (a ceva) este o înţelegere în 
interiorul tradiţiei şi al limbii care o conţine şi o atestă. Împotriva opiniei comune 
(şi a hermeneuticii premoderne), Gadamer crede că a înţelege ceva nu reprezintă 
ceva de ordiunl posesiei, ci a te integra într-o tradiţie. Pe de altă parte, filosoful 
afirmă că noi toţi suntem, într-o măsură sau alta, captivii limbajului în care 
înţelegem lucrurile şi că cel mai dificil de depistat sunt prejudecăţile legate de 
limbajul în care survine comprehensiunea, dată fiind familiaritatea extremă cu 
propriul limbaj.  

Reamintim că, în hermeneutică, cu deosebire în contextul hermeneuticii 
gadameriene, termenul prejudecată nu implică vreo nuanţă depreciativă. 
Dimpotrivă. După filosoful german (Gadamer 2001: 204 sqq), în iluminism s-ar 
afla rădăcinile discreditării prejudecăţilor, acţiune menită să fortifice funcţia şi 
forţa raţiunii. Numai că  eliminarea tuturor prejudecăţilor este ea însăşi iluzie şi 
…prejudecată: 

Prejudecata fundamentală a iluminismului este prejudecata împotriva 
prejudecăţilor în general şi odată cu aceasta detronarea tradiţiei (Gadamer 2001: 207).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)
BDD-V412 © 2009 Editura Alfa



Înţelegere şi neînţelegere în spaţiul comunicării lingvistice şi literare. O abordare hermeneutică 

657 
 

Depăşirea iluziei eliberării totale de prejudecăţi şi reabilitarea lor7 este drumul 
pe care se înscrie gândirea hermeneutică a lui Gadamer, în contextul căreia 
istoricitatea comprehensiunii este ridicată la rangul de principiu hermeneutic. Aşa 
cum – în calitate de fiinţă istorică – omul nu doar aparţine istoriei, ci este şi „creat” 
de aceasta. El este constituit şi de prejudecăţile de toate tipurile, care îi 
predetermină înţelegerea, funcţionând ca structuri anticipative ale înţelegerii. Şi 
aceasta, deoarece: 

prejudecăţile individului sunt realitatea istorică a fiinţei sale într-o măsură mai 
mare decât judecăţile sale (Gadamer 2001: 212). 

Gadamer clasifică prejudecăţile în prejudecăţi adevărate sau productive şi 
prejudecăţi false sau obstructive (Gadamer 2001: 226, 228). Cele dintâi ajută 
înţelegerea, cele din urmă o împiedică. De asemenea, el distinge între prejudecăţile 
cu privire la limbaj şi prejudecăţile referitoare la conţinut (Gadamer 2001: 206). 
Prejudecăţile cu privire la limbaj îşi au originea în „caracterul inconştient al 
propriului limbaj”, limbaj în care noi rămânem captivi din pricina intimităţii 
noastre cu acesta şi din care nu putem ieşi decât atunci când contextul ne-o impune 
(nevoia de traducere într-o altă limbă a spuselor noastre sau chiar explicitarea – în 
aceeaşi limbă – a conţinutului ori a intenţiei noastre de comunicare). Dacă ar fi să 
ne raportăm la poziţia lui Schleiermacher (vezi supra), în spaţiul dominat de 
prejudecăţile legate de limbaj, înţelegerea poate găsi – dacă aprofundează discursul 
– mai multe decât a intenţionat vorbitorul. În acelaşi spaţiu se produc şi cele mai 
multe înţelegeri greşite produse din grabă. Prejudecăţile referitoare la conţinut îşi 
au originea în prealabila cunoaştere a lucrurilor despre care vorbeşte textul. E de la 
sine înţeles că prealabila cunoaştere a lucrurilor implică experienţă hermeneutică, 
respectiv, orizonturi şi situaţii hermeneutice specifice. Situarea într-o perspectivă 
nouă implică o experienţă de înţelegere nouă, care ar putea fi sabotată de o 
încredere prea mare în prejudecăţile constitutiveaferente. 

În concluzie, nu toate prejudecăţile sunt cu necesitate “judecăţi eronate”, cele 
productive sunt cât se poate de legitime. Aceste “prejudecăţi legitime” contribuie, 
în calitate de “condiţii ale comprehensiunii”, la dezvoltarea comprehensiunii înseşi. 
Gadamer vorbeşte chiar despre “comunitatea prejudecăţilor” ca mod de survenire a 
tradiţiei. Tradiţia ne este constitutivă, iar aceasta înseamnă că din mijlocul ei şi prin 
intermediul ei noi încercăm întotdeauna să înţelegem – mai bine sau mai rău – ceva 
diferit sau străin de ceea ce suntem (Gadamer 2001: 225). Spunem mai bine sau 
mai rău, pentru că din tradiţie fac parte şi erorile, judecăţile (şi prejudecăţile) 
greşite. Dacă la aceasta se adaugă şi faptul că rareori subiectul hermeneutic îşi 
conştientizează  sau îşi poate controla prejudecăţile şi preconcepţiile care îl 
domină, înţelegem de ce unele dintre neînţelegerile sau înţelegerile noastre greşite 
ne aparţin numai în mod parţial. Gadamer pretinde hermeneutului capacitatea de a-
şi controla prejudecăţile. În vederea înţelegerii a ceva nou, hermeneutul trebuie – 

                                                 
7 Date importante privind reabilitarea prejudecăţilor de către Gadamer (şi alţii) se pot vedea în 

Hermeneutica prejudecăţilor de Petru Bejan (Bejan 2004 : 108-137).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)
BDD-V412 © 2009 Editura Alfa



Lucia CIFOR 

658 
 

afirmă Gadamer – să conştientizeze prejudecăţile propriului orizont de înţelegere, 
să le evalueze pertinenţa în înţelegerea a ceva străin (diferit) de tradiţia care îl 
constituie pe el însuşi, apoi să se detaşeze de ele, pentru a le putea suspenda. 
(Gadamer 2001: 226-228). Aşadar, pe un Celălalt total diferit de tine nu-l poţi 
înţelege decât punând între paranteze ceea ce eşti numai tu. La suspendarea 
propriei capacităţi anticipative a înţelegerii (pe care o construiesc şi o constituie 
prejudecăţile) nu se ajunge dintr-o dată, ci în etape, respectând ceea ce am putea 
numi mecanismele hermeneutice imanente oricărei înţelegeri noi. Înţelegerea a 
ceva nou (străin, diferit etc.) din interiorul propriei tradiţii înseamnă: identificarea 
tuturor prejudecăţilor constitutive, reflecţia asupra lor, înţelegerea (un fel de 
înţelegere a înţelegerii), evaluarea, detaşarea de ele şi, în final, suspendarea lor. 

Nu putem încheia discuţia de faţă fără a ne raporta – fie şi sumar – la 
importanţa pe care o au, în procesul înţelegerii, pentru Gadamer, limba şi gândirea, 
dialogul, tradiţia, precum şi relaţiile care se dezvoltă între ele. După cum am arătat 
deja, înainte de Heidegger, Humboldt evidenţiase capacitatea hermeneutică a 
limbii şi definise comprehensiunea ca fenomen lingvistic. Contemporanul lui 
Humboldt, Schleiermacher, văzuse în limbă premisa absolută a hermeneuticii 
generale. Mai târziu şi în cu totul alt cadru de gândire, Heidegger a legat 
primordialitatea înţelegerii (definite ca „existenţial”) de articularea ei lingvistică, 
suprareliefând legătura indestructibilă dintre înţelegere (în care interpretarea ia 
forma proiectării ori a „locuirii”) şi limbă. Gadamer va face un pas mai departe, 
tematizând ceea ce el numeşte lingualitatea înţelegerii. Lingualitatea reprezintă un 
posibil echivalent al termenului german „Sprachlichkeit”, tradus de unii şi ca 
lingvisticitate. După Gadamer, comprehensiunea este prin natura ei ceva de ordinul 
limbii, care survine în mediul (în interiorul) limbii (Gadamer 2001: 291). El vede 
în fenomenul hermeneutic (al înţelegerii) un caz particular al raportului universal 
dintre gândire şi limbă, prin intermediul căruia putem experimenta cum se 
„ascunde” limba în gândire.8 Aşa cum din perspectiva ştiinţelor limbii, vorbim 
despre ascunderea (codificarea, încifrarea etc., dar şi despre obiectivarea, 
concretizarea etc.) gândirii în limbă, potrivit lui Gadamer, din perspectivă  
hermeneutică, putem cerceta cum limba se ascunde în gândire. Cel mai bine se 
vede raportul dintre limbă şi înţelegere (limbă şi gândire) în contextul dialogului 
(Gespräch) şi al tradiţiei (Überlieferung). Dialogul nu este – după filosoful german 
– doar schimbul de replici între două sau mai multe persoane care îl iniţiază şi îl 
conduc, ci şi ceva care – la fel ca limba în viziunea lui Schleiermacher (dar şi a lui 
Heidegger) – ne subordonează şi ne conduce:  

Dialogul este mai degrabă ceva care ne conţine şi ne poartă către ceva prin 
intermediul limbii decât ceva ce purtăm şi conducem noi (Gadamer 2001: 287) 

Pe de altă parte, dacă limba este „mediul universal în care se efectuează 
înţelegerea”, iar în mediul limbii suntem nu doar stăpânii (agenţii), ci şi supuşii 

                                                 
8 În versiunea originară şi completă, afirmaţia este : „Damit erweist sich das hermeneutische 

Phänomen als Sonderfall des allgemeinen Verhältnisses von Denken und Sprechen, dessen rätselhafte 
Innigkeit eben die Verbergung der Sprache im Denken bewirkt " (Gadamer 1965 :  366). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)
BDD-V412 © 2009 Editura Alfa



Înţelegere şi neînţelegere în spaţiul comunicării lingvistice şi literare. O abordare hermeneutică 

659 
 

„dialogului care ne conduce”, tradiţia este forma cea mai consistentă şi mai durabilă 
a interrelaţionării tuturor factorilor invocaţi. Pentru Gadamer, tradiţia nu este doar 
ceea ce înţelegem de obicei prin acest cuvânt, o moştenire, ceva ce rămâne şi este 
însuşit ca atare. Această accepţie a cuvântului tradiţie se referă – după Gadamer – 
mai ales la ceea ce este de ordinul culturii şi civilizaţiei materiale (artă plastică, 
monumente etc.). În schimb, tradiţia culturii scrise (die schriftliche Überlieferung), 
tradiţia care survine ca lingualitate (Sprachlichkeit) şi scripturalitate 
(Schriftlichkeit) – o ipostază a lingualităţii (cea mai importantă din punct de vedere 
hermeneutic) este un alt tip de tradiţie. După Gadamer, esenţa linguală a tradiţiei 
culturii scrise şi implicita (constitutiva) ei adresabilitate fac din moştenirea 
lingvistică cea mai importantă formă a tradiţiei, mai importantă decât orice alt tip de 
moştenire. Mai mult, în contextul tradiţiei culturii scrise, de cea mai mare 
importanţă sunt textele literare. Tradiţia literară îi apare filosofului german mai 
importantă din punct de vedere gnoseologic decât cunoaşterea unor universuri 
lingvistice străine, deoarece textele literare sunt singurele texte care, expunând o 
lume, fac posibilă experimentarea lumii ca totalitate.  
 

Bibliografie 
 
Bejan 2004: Petru Bejan, Hermeneutica prejudecăţilor, Iaşi, Editura Fundaţiei Axis. 
Cifor 2000: Lucia Cifor, Mihai Eminescu prin câteva cuvinte-cheie, Iaşi Editura Fides.  
Cifor 2006: Lucia Cifor, Principii de hermeneutică literară, Iaşi, Editura Universităţii 

„Al.I.Cuza”  Iaşi.  
Cifor 2007: Lucia Cifor, Înţelegerea înţelegerii – o problemă capitală a hermeneuticii lui 

Mircea Eliade, în „Philologica Jassyensia”, an III, nr. 1, 2007. 
Eliade 1991a: Mircea Eliade, Oceanografie, Bucureşti, Editura Humanitas. 
Eliade 1991b: Mircea Eliade, Solilocvii, Bucureşti, Editura Humanitas. 
Eliade 1992: Mircea Eliade, Sacrul şi profanul, traducere de Rodica Chira, Bucureşti, 

Editura Humanitas. 
Gadamer 1965: Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundzüge einer 

philosophischen Hermeneutik, 2.Auflage durch einen Nachtrag erweitert, J.C.B. Mohr 
(Paul Siebeck) Tübingen. 

Gadamer 2001: Hans-Georg Gadamer, Adevăr şi metodă, traducere de Gabriel Cercel, Larisa 
Dumitru ş.a., Bucureşti, Editura Teora. 

Heidegger 2003: Martin Heidegger, Fiinţă şi timp, traducere din germană de Gabriel 
Liiceanu şi Cătălin Cioabă, Bucureşti, Editura Humanitas. 

Humboldt 2008: Wilhelm von Humboldt, Despre diversitatea structurală a limbilor şi 
influenţa ei asupra dezvoltării spirituale a umanităţii, versiune românească, 
introducere, notă asupra traducerii, tabel cronologic, bibliografie şi indici de Eugen 
Munteanu, Bucureşti, Editura Humanitas. 

Schleiermacher 1977: F.D.E. Schleiermacher, Hermeneutik und Kritik mit einem Anhang 
sprachphilosophischer Texte Schleiermachers, herausgegeben und eingeleitet von 
Manfred Frank, Suhrkamp Verlag Frankfurt am Main.  

Schleiermacher 2001: F.D.E. Schleiermacher, Hermeneutica, traducere, note şi studiu 
introductiv de Nicolae Râmbu, Iaşi, Editura Polirom. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)
BDD-V412 © 2009 Editura Alfa



Lucia CIFOR 

660 
 

La compréhension et l’incompréhension dans l’espace de la 
communication linguistique et littéraire. Une démarche herméneutique 

 
Notre exposé a comme but la description et l’analyse des rapports entre la 

compréhension et l’incompréhension dans la communication linguistique et littéraire, d’une 
perspective autorisée par l’herméneutique et la philosophie du langage. Les horizons 
épistémologiques qui président à notre débat comprennent des éléments de philosophie du 
langage (Wilhelm von Humboldt, F.D.E. Schleiermacher) et d’herméneutique traditionnelle 
ou prémoderne (Mircea Eliade), ainsi que quelques éléments d’herméneutique moderne 
(F.D.E. Schleiermacher) et postmoderne (Martin Heidegger, qui n’est invoqué qu’en tant que 
terme de relation à Hans-Georg Gadamer, son continuateur). L’analyse herméneutique des 
relations entre la compréhension et l’incompréhension dans l’espace de la communication 
verbale révèle des aspects à peine effleurés par les linguistes. Tous ces aspects sont, pourtant, 
d’une énorme importance pour l’existence de l’homme en tant qu’être linguistique et 
herméneutique, qualités qu’il ne peut développer qu’à l’intérieur de l’espace dialogique de la 
langue et de la compréhension. La mise en valeur des réflexions et des découvertes 
herméneutiques dans le champ de la compréhension et de l’incompréhension pourrait 
optimiser et raffiner les relations sociales, améliorer le dialogue culturel et interculturel, et 
renouveler (d’un certain point de vue) la pédagogie linguistique et littéraire.  

 
Iaşi, România 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)
BDD-V412 © 2009 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

