Intelegere si neintelegere in spatiul comunicarii lingvistice si
literare. O abordare hermeneutica

Lucia CIFOR

Scopul comunicarii il reprezintd descrierea si analiza raporturilor dintre
intelegere si neintelegere in comunicarea lingvistica si literard, din perspectiva
autorizatd de hermeneutica si filosofia limbajului. Orizonturile epistemologice la
care se raporteazd dezbaterea noastrd vizeazd elemente de filosofia limbajului
(Wilhelm von Humboldt, F.D.E. Schleiermacher) si de hermeneutica traditionala
sau premoderna (Mircea Eliade), precum si cateva elemente de hermeneutica
moderna (F.D.E. Schleiermacher) si postmoderna (Martin Heidegger, utilizat doar
ca termen de relatie pentru Hans-Georg Gadamer, continuatorul celui dintai).
Abordarea hermeneuticd a relatiilor dintre intelegere si neintelegere in spatiul
comunicdrii verbale pune in lumind aspecte aproape ignorate de perceptia
lingvistilor. Toate aceste aspecte sunt, insd, de o importantd covarsitoare pentru
existenta omului ca fiinta lingvistica si ca fiinta hermeneutica, calitati pe care el nu
le poate dezvolta decat in spatiul dialogic al limbii si al Intelegerii. Luarea 1n
considerare a reflectiilor si descoperirilor hermeneuticii pe terenul infelegerii i a
non-intelegerii ar putea conduce la optimizarea si rafinarea relatiilor sociale, la
imbunatatirea dialogului cultural si intercultural si la Tnnoirea (pe o anumita laturd) a
pedagogiei lingvistice si literare.

Un prim aspect la care ne vom referi vizeaza unitatea indestructibila dintre
intelegere si neintelegere in spatiul comunicarii lingvistice, descoperitd si discutata
de catre Wilhelm von Humboldt. in cele ce urmeaza nu ne vom referi, in mod
separat, la limba si la literaturd, intrucédt este in interesul discutiei de fatd sa ne
incadrim in perimetrul conceptiei humboldtiene. In viziunea filosofului german,
limba si literatura merg impreuna, fiind in egald masurd predeterminate si
nedeterminate. Sunt realititi predeterminate sub aspectul traditiei care le premerge,
le constituie, le confirma, nsa nedeterminate sub aspectul genezei si evolutiei, care
stau sub imperiul libertatii omului (Humboldt 2008: 79, 92-93, 125, 129, 215 sqq).
Dupa cum se stie, Humboldt (ca si mai tarziu Heidegger) este impotriva intelegerii
reductive a limbii ca instrument de comunicare. In viziunea sa, limba intermediazd,
intre subiect si obiect. Din faptul ca limba este mediul in care subiectul cunoaste
obiectul i in care subiectul insusi se intelege pe sine, Humboldt deduce capacitatea
hermeneutica a limbii. Spre deosebire de Immanuel Kant, care considera limba un
simplu instrument 1n care se obiectiveaza i se comunica gandirea, Humboldt crede
ca tocmai capacitatea intrinsec-hermeneutica a limbii face din filosofie o stiinta
comprehensiva, id est o hermeneutica. Cu mult inaintea lui Dilthey (care doar spre
sfarsitul carierei ajunge la o intelegere depsihologizantd a comprehensiunii),
Humboldt defineste comprehensiunea nu ca pe un fapt de psihologie, ci ca pe un

647

BDD-V412 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)



Lucia CIFOR

fapt de limba. Comprehensiunea este, la el, In mod fundamental comprehensiunea
limbii, comprehensiunea sensului expresiei lingvistice. Din specificul limbii
filosoful extrage argumente pentru delimitarea stiintelor comprehensiv-hermeneutice
(cum sunt stiintele umaniste) de gstiinfele descriptiv-explicative, primele,
caracterizate ca stiinte speculative, iar cele din urma ca stiinte tehnice.

De mare importantd pentru dezbaterea de fatd este viziunea humboldtiana
asupra relatiei dintre infelegere si vorbire, considerate a fi doud laturi ale aceluiasi
fenomen lingvistic. La fel de importanta este ceea ce am putea numi fenomenologia
intelegerii:

Orice act de vorbire, incepand cu cel mai simplu, presupune o raportare a
perceptiei fiecarui individ la natura comuna a umanitatii.

Cat priveste intelegerea, lucrurile stau la fel. Nimic nu poate exista in suflet
decat prin propria activitate, iar a intelege si a vorbi nu sunt altceva decat efecte
diferite ale aceleiasi facultéti a limbajului. Vorbirea intre doud persoane nu este in nici
un fel comparabila cu simpla transmitere a unui continut. Atat in cel care intelege, cat
si in cel care vorbeste, acest continut trebuie sa se dezvolte din forta interioara proprie
a subiectului (Humboldt 2008: 91-92).

Potrivit lui Humboldt, intelegerea — ca si vorbirea — se fundamenteazd pe
natura comund a umanitatii, pe care limbajul o contine ca realitate imanentd si
definitorie si care se actualizeaza in orice act de vorbire ori de intelegere. Vorbirea
ca actiune destinata cuiva si infelegerea ca asimilare a ceea ce ti-a fost adresat sunt
posibile gratie impulsului originar de a fi impreuna prezent si activ 1n limba, care i
determina pe cei aflati in dialog sa se afirme, recunoscandu-se drept complementari
in sfera aceleiasi esente:

Ceea ce primeste cel care intelege nu este altceva decat impulsul spre o
consonantd armonica cu celalalt (...) Cum ar putea Insé cel care ascultd, pur si simplu
in virtutea dezvoltarii propriei facultati lingvistice, care se petrece in interiorul lui in
mod autonom, sa-si insuseasca ceea ce se vorbeste daca atit in cel care vorbeste, cat si
in cel care ascultd nu s-ar afla una si aceeasi esentd, numai ca individualizata si
separata potrivit unui principiu al complementaritatii (Humboldt 2008: 92- 93).

Si tot ca unui veritabil hermeneut ii apare lui Humboldt unitatea dintre
intelegere si neintelegere. Intelegerea favorizati/continuti de limba se afla, dupa
filosof, intr-o unitate dialecticd cu neintelegerea, pentru cd in limba se exercitd
subiectivitatea individului care vorbeste si a celui care ascultd/recepteaza, iar
suprapunerea subiectivitdtilor apartinand protagonistilor comunicarii nu poate fi
niciodata perfectd. Pe de alta parte, in acest spatiu al nesuprapunerii, al diferentei de
situare in limba a celor doi, se afla sursa unei inepuizabile creativitati lingvistice,
expresie directd a dezvoltdrii libertatii individului vorbitor si albie a “cresterii
limbii” (ca sa Intrebuintdm expresia fixatd in limba roména de lenachita Vacarescu).
Aici se afla una dintre sursele dezvoltarii ei permanente, in deplind concordanta cu
esenta ei de energeia (Cactivitate’):

Doar 1n individ, limba isi dobandeste determinarea ultimd. Nimeni nu gandeste
printr-unul si acelasi cuvant intocmai acelasi lucru pe care 1l gandeste altcineva, iar o

648

BDD-V412 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)



Intelegere si neintelegere in spatiul comunicarii lingvistice si literare. O abordare hermeneutica

astfel de diferentd infinitezimald strdbate intreaga limba asemenea unui cerc
tremurator suprafata apei. Orice act de intelegere este, din aceastd cauzd, in acelasi
timp, un act de non-intelegere, orice consens in ganduri si in sentimente este, in
acelasi timp, o divergenta (Humboldt 2008: 99).

Unitatea dintre infelegerea favorizatd de limba si neinfelegerea, a cdrei sursa
este tot limba, dar de aceasta data ca spatiu al asimetriei ,locurilor in limba”
(diferite) ,,ocupate” de protagonistii comunicarii, este o idee revolutionara in planul
gandirii hermeneutice. Unitatea dintre 1intelegere si neintelegere, ca lege a
functionarii limbii concrete, autorizeazd exercitiul hermeneutic aplicat limbii
utilizate In comunicare (in orice tip de comunicare), extragandu-si legitimitatea din
chiar specificul functionarii ei.

In paralel cu Humboldt (ori poate, totusi, influentat si de acesta)
Schleiermacher va duce mai departe ideea lui Humboldt, fixand ca premisa absoluta
a oricarei hermeneutici limba', iar ca origine a problemei hermeneutice (si ca obiect
legitim al hermeneuticii sale generale) neinfelegerea (vezi infra)*.

Pentru Humboldt, ,,in orice limba este implicatd o viziune specificd asupra
lumii” (Humboldt 2008: 95), ceea ce inseamnd cd, prin orice limba nou invatata,
omul 1si imbogateste si-si rafineaza modalitatile de cunoastere si de intelegere. Daca
admitem cé intelegerea este un fenomen holistic, implicand toate coordonatele
intelectiv-afective si volitionale ale subiectului, rezultd ca o limba nou invatata ii
deschide celui ce o invata si noi orizonturi hermeneutice. Omul dobandeste o data cu
noua limba si noi dimensiuni ale comprehensiunii. Invatarea limbii, potentarea si
sporirea comprehensiunii fac parte din unul si acelasi proces. Acest proces nu este
simplu cumulativ, ¢i de un tip mai complicat, pe care l-am numi reciproc-integrativ,
pentru ca omul nu doar ia din limba pe care o Invata, ci si duce cu el ceva din limba
in care ,,locuieste™:

Invitarea unei limbi striine ar trebui de aceea si insemne dobandirea unei noi
perspective in viziunea asupra lumii de pana la acel moment — si, pana la un punct,
chiar inseamnd asa ceva, de vreme ce orice limba contine intreaga tesdtura de
concepte si modul de reprezentare ale unei parti a umanitatii. Numai pentru ca intr-o
limba strdind transpunem intotdeauna, Intr-o masura mai mare sau mai mica, propria
viziune asupra lumii, mai bine zis viziunea asupra lumii specificd limbii noastre,
avem impresia cd nu obtinem un rezultat complet si absolut (Humboldt 2008: 95).

Si pentru Humboldt, ca si pentru alti lingvisti, limba Inseamna gramatica si
semantica, numai cd, precum un hermeneut, el observa ca mai usor aprehendabila
este structura gramaticalda, semantica lexicald ridicand dificultati mult mai mari.
Ideea diferentei dintre cele doud nivele ale limbii va fi amplu dezbatuta si de catre
Schleiermacher. Hermeneutul german va deriva din aceasta realitate duala a limbii
principiile pentru cele doud tipuri (complementare) de interpretare a oricarui text:
interpretarea gramaticala si interpretarea psihologicad, precum si cele doua tipuri de
talent lingvistic necesare pentru performarea interpretarii. Cele doua tipuri de talent

' “Tot ce este de luat ca premisd in hermeneuticd este limba” (“Alles Vorauszusetzende in der
Hermeneutik ist Sprache”. Schleiermacher, apud Gadamer 1965: 361).

2 Mai multe detalii despre conceptia se poate vedea capitolul consacrat lui Schleiermacher (Cifor
2006, 72 sqq).

649

BDD-V412 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)



Lucia CIFOR

lingvistic sunt: talentul lingvistic extensiv (constand in cunoasterea comparativa a
mai multor limbi) si talentul lingvistic intensiv (concretizat in cunoasterea in
adancime a unei limbi, prin prisma raportarii ei la gandire). Talentul lingvistic
intensiv 1 se pare mai rar $i mai important decat primul tip si lui Schleiermacher. De
altfel, intemeietorul hermeneuticii generale este si un important filosof al limbajului,
mai putin cunoscut insa decat Humboldt, desi la fel de substantial. In opozitie cu mai
raspandita teorie a subordonarii omului de catre limba (cunoscuta, in spatiul nostru
cultural, mai ales ca afirmatie a lui Eminescu ,,nu noi suntem stapdnii limbii, ci
limba e stiapdna noastrd”)’, Schleiermacher sustine teza potrivit cireia omul este,
concomitent, supus si stapdn al limbii. El este supus limbii in calitate de vorbitor
care igi organizeazad ,,un loc” al sdu in limba care il precede si, prin urmare, i
predetermind comportamentul lingvistic, dar si comportamentul hermeneutic. Daca
este adevarat ca omul vorbeste in baza si In limitele a ceea ce 1i permite sistemul
limbii, la fel de adevarat este si faptul ca el intelege (functioneazd hermeneutic) in
aceste lucruri, evident, atata timp cat omul nu isi propune sa iasd din sistemul limbii
respective.

Un al doilea aspect, indeobste ignorat de simtul comun si pe care il avem in
vedere in lucrarea de fatd, este cuprins Intr-o tezd a intemeietorului hermeneuticii
generale, F.D.E. Schleiermacher. Potrivit acestei teze (prin care Schleiermacher se
situeazd 1n opozitie fatd de o intreagd traditie hermeneutici ce 1l precede),
neintelegerea este fenomenul hermeneutic universal, pentru cd ea i se prezinta
spiritului in chip natural, spontan, dominand intelegerea, care este intotdeauna
partiald (intrucdt mereu perfectibild), ocazionala, dificil de obtinut si dificil de
mentinut etc. Se stie ¢d obiectul hermeneuticii teoretizate de Schleiermacher suporta
o extindere nemaiintélnita pana la el. Obiectul hermeneuticii este reprezentat de tot
ceea ce inseamna comunicare pe calea discursului, indiferent de forma (orala sau
scrisd), indiferent de continutul domeniului (arta, stiinta, istorie) pe care il ilustreaza
textul (Schleiermacher 2001: 138). Sunt atrase, in acest fel, in sfera de interes a
hermeneuticii, toate tipurile de texte si de discursuri, selectate nu in functie de
domeniul de provenientd (artd a cuvantului, religie, drept) — precum in
hermeneuticile traditionale (premoderne) — si nici in functie de problemele de
intelegere pe care le ridica, ci in functie de gradul de neingelegere pe care 1l prezinta.
Daca 1n hermeneuticile traditionale, activitatea hermeneuticd este mobilizatd de
nevoia de a infelege mai bine, mai adecvat, de a intelege pana la capadt ceea ce a
devenit obscur, inaccesibil, la Schleiermacher, activitatea de interpretare este
provocata de confruntarea cu neintelegerea. Aceasta are un caracter universal si este
mai des intilnitd decat intelegerea, care — departe de a fi un fenomen natural —
solicita efort, pricepere, perseverentd, pentru a putea fi cucerita:

Die strengere Praxis geht davon aus, dal sich Miflverstehen von selbst
ergibt und das verstehen auf jedem Punkt mufl gewollt und gesucht werden
(Schleiermacher 1977: 92).

3 Detalii ale interpretirii acestei teze se pot vedea intr-o lucrare mai veche (Cifor 2000: 39-42).

650

BDD-V412 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)



Intelegere si neintelegere in spatiul comunicarii lingvistice si literare. O abordare hermeneutica

Avand drept punct de pornire neinfelegerea, hermeneutic lui Schleiermacher
nu putea sa se defineascad decét in termeni negativi: hermeneutica este arta evitarii
intelegerii gresite (Schleiermacher 2001: 39-47). De fapt, in textul originar al
hermeneuticii sale, Schleiermacher este mult mai detaliat. Mai intai, el porneste de
la formularea in termeni generali a sarcinii hermeneuticii traditionale ca fiind
evitarea neintelegerii (= Mifiverstindnis, ‘intelegere gresita’):

Die laxere Praxis in der Kunst geht davon aus, daf sich das Verstehen von
selbst ergibt und driickt das Ziel negativ aus: Millverstand soll vermieden
werden”’(Schleiermacher 1977: 92).

Apoi, descrie si analizeazd formele sub care apare neinfelegerea (‘intelegerea
gresitd’). Aceasta este de doud feluri: neintelegere de tip calitativ numitd si
neintelegere a materiei (substantiald, i-am zice, pentru ca vizeaza continutul) si
neintelegere de ordin cantitativ sau formal, constind in neintelegerea (ori
intelegerea gresitd a) tonului, a accentelor puse de autorul comunicérii, care
afecteaza Intelegerea de ansamblu:

Das zu Vermeidende ist ein zwiefaches, das qualitative MiBlverstehen des
Inhalts, und das Miflverstehen des Tons oder das quantitative. Zusatz: Die Aufgabe
1aBt sich auch negativ so bestimmen, materielles (qualitatives) und formelles
(quantitatives) Mifverstidndnis zu vermeiden (Schleiermacher 1977: 92-93).

Pentru practicienii hermeneuticii traditionale, intelegerile gresite aveau un
caracter previzibil, fapt ce 1i determina sd caute si sa gaseasca acele proceduri de
evitare ori de depasire a lor. De aceea hermeneuticile traditionale imbracau adesea
forma unor retetare de reguli cu privire la modul in care trebuie conduse intelegerea
si interpretarea. Ca un fenomenolog avant la lettre, Schleiermacher restabileste
perspectiva corectd asupra lucrurilor, indicdind ca primordiala in ordinea
experientelor constiintei neintelegerea, iar nu intelegerea. Hermeneutul german
porneste de la o constatare de bun simt. El observa ca, de fapt, numai confruntarea
cu neintelegerea ne obligd sid ne analizam Intelegerile si sd distingem intre
intelegerile de la sine (obtinute in mod spontan, de fapt, survenind ca fapte de
repetitie, pe fondul unor experiente anterioare ale intelegerii) si Intelegerile
elaborate, muncite, cele la care ajungem in urma aplicarii unor reguli (specifice artei
de a intelege). intr-un Adaos (Zusatz) la regula formulati anterior (vezi supra!),
hermeneutul precizeaza:

Es ist eine Grunderfahrung, da man zwischen dem Kunstlosen und dem
Kiinstlerischen im Verstehen keinen Unterschied bemerkt vor dem Eintreten eines
MiBverstindnisses (Schleiermacher 1977: 92)4

Daca hermeneutica premodernd concepea intelegerea si interpretarea ca niste
activitati cu caracter riguros finit, hermeneutica lui Schleiermacher postuleaza

* In versiunea romaneasca, fraza a fost tradusa astfel : ,,Este o experientd fundamentala aceea ca nu
existd nici o diferenta Intre ceea ce este spontan si ceea ce este artd in actul comprehensiunii inainte de
aparitia unei neintelegeri” (Schleiermacher 2001 : 39).

651

BDD-V412 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)



Lucia CIFOR

caracterul deschis si practic nelimitat al intelegerii. Optimizarea progresiv-infinitd a
intelegerii este noul ideal al hermeneuticii romantice (si moderne), a carei sarcina
poate fi formulata si In acesti termeni:

Die Rede zuerst ebensogut und dann besser zu verstehen als ihr Urheber
(Schleiermacher 1977: 94)°.

Teza de mai sus este rezumativ redatd de sintagma germand “besser
verstehen” (= ‘a intelege mai bine’). Desi i-a fost atribuitd lui Schleiermacher, se
pare ca nu a fost inventatd de el. Aceastd expresie se gaseste in scrierile lui Kant si
Fichte (Gadamer 2001: 151), desi se pare ca nici acestia nu au paternitate deplind
asupra ei, formula fiind mai veche, de larga circulatie printre filologi, ca si printre
filosofi. Gadamer crede ca sintagma besser verstehen denotd reactivarea unui
principiu filosofic stravechi, care s-ar putea formula astfel: a intelege ceva inseamna
a intelege acel ceva pdna la ultimele lui consecinte. Dupd cum relateazd Gadamer,
Friedrich Schlegel, filosof contemporan cu Schleiermacher, isi nota in jurnal, in
urma unor intalniri cu acesta, o discutie care punea problema intelegerii. Este de
presupus cd notatiile diaristice ale filosofului romantic si aiba legatura cu
conversatiile dintre cei doi pe marginea unor chestiuni hermeneutice de tipul: cum
trebuie inteles un text, cum ajungi sd infelegi pe cineva sau ce inseamnd a intelege
bine ceva, toate, probleme capitale ale hermeneuticii. lata ce-si nota Schlegel:

Pentru a intelege pe cineva e necesar in primul rand sa fii mai inteligent decéat
acesta, apoi la fel de inteligent, iar la urma la fel de prost. [$i aceasta, deoarece, n.n.]
Nu este suficient sd intelegem mai bine decat a facut-o autorul sensul propriu-zis al
unei opere confuze. Confuzia trebuie cunoscutd, caracterizata i construitd pana in
principiile sale.” (Schlegel apud Gadamer 2001: 153).

Cu alte cuvinte, intelegerea este dificila nu doar cand ceea ce este de cuprins
se situeazd mai presus de intelegerea subiectului, dar si atunci cand ceea (sau cel) ce
formeaza obiectul intelegerii se afld mai prejos de subiectul hermeneutic. Daca in
primul caz, hermeneutul trebuie sd se autodepdseascd, printr-o edificare care
presupune si impune un spor de fiintd si de cunoastere, asadar, o autoedificare, in
cel de-al doilea caz, intelegerea este favorizatd de o gandire care se repliazd asupra
ei insesi, cum spune Mircea Eliade (vezi infra). Nu stiu care dintre cele doua probe
hermeneutice este mai dificila, dar putem crede cé pe cea de a doua nu o pot trece
decét cei experimentati.

La intrebarea cum este posibil ca un individ sa-l inteleaga pe celalalt, in cadrul
comunicdrii directe sau prin intermediul creatiilor sale scrise, Schleiermacher
raspunde ca posibilitatea comunicarii Intre doud individualitati deriva din premisa ca
orice individualitate este o manifestare a vietii totale (Alleben), adicad fiecare
individ poarta in sine un minimum din toti ceilalti indivizi (Schleiermacher 2001:
114; Gadamer 2001: 148). Acest dat originar al “minimului din celalalt” pe care il
detine fiecare eu indica faptul (de maxima importanta filosoficd) ca alteritatea si

5 In versiunea roméaneasci .,,Discursul trebuie inteles mai intai la fel de bine cum a facut-o autorul
lui si apoi mai bine decat el nsusi” (ibidem, 41).

652

BDD-V412 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)



Intelegere si neintelegere in spatiul comunicarii lingvistice si literare. O abordare hermeneutica

Sfamiliaritatea ,,sunt date impreuna cu diferentierea relativa a fiecarei individualitati”
(Gadamer 2001: 148), respectiv, cad fiecare eu este in mod originar, constitutiv,
impreuna cu Celalalt, cd Celalalt face parte din orice EFu. Aceasta coexistenta
originard a Eului cu Celalalt este atestatad si de dimensiunea intersubiectivitatii
lingvistice, una dintre cele doud dimensiuni fundamentale ale limbajului, dupa
Eugeniu Coseriu. In hermeneutica sa, Schleiermacher nu discuti aceasti
coapartenentd a subiectilor la un Acelasi in cadrul limbajului, in schimb deriva din
acest dat fundamental al coapartenentei o metoda de intelegere: divinatia. El crede
ca putem sa-1 intelegem pe celalalt prin divinatia suscitatd de comparatia cu noi
ingine (Schleiermacher 2001: 114).

Pand aici, am prezentat doud dintre conceptiile asupra intelegerii si
neintelegerii ca fenomene lingvistice §i hermeneutice, una avandu-si fundamentarea
in filosofia limbajului, celalaltd cu radacini deopotriva in filosofia limbajului si in
hermeneutici. In cele ce urmeazi, vom muta discutia pe teritoriul hermeneuticii si al
stiintelor culturii, mai precis al stiintelor culturii intersate de o hermeneutica.

Pe teritoriul hermeneuticii moderne, nu putem evita confruntarea cu cel mai
radical mod de intelegere a intelegerii, apartinand lui Heidegger, desi nu o vom face
decat in treacat si numai din obligatia de a asimila adecvat anumite elemente de
hermeneutici gadameriand, ale cirei radacini se afli in opera lui Heidegger. In
orizont heideggerian, intelegerea este definitd ca un ,existential fundamental”,
respectiv ca ,,un mod fundamental al fiintei Dasein-ului” (Heidegger 2003: 418)
Intelegerea (Verstehen), la acest filosof, nu mai desemneazi doar comportamentul
cognitiv-intelectiv obignuit, ci este o dimensiune (o laturd) constitutiva a fiintei
umane intelese ca Dasein. Ea este asa-zisa infelegere primordiald, constitutiva
Dasein-ului, din care se dezvoltd (ori se pot dezvolta) toate celelalte tipuri de
intelegere:

Prin termenul «intelegere» avem in vedere un existential fundamental; aici nu e
vorba nici despre un anume mod de cunoasgtere, care sa fie diferit cu ceva de explicatie
si de sesizarea prin concept asa cum, cu atdt mai mult, nu e vorba nici de cunoastere in
sensul de sesizare tematica. Dimpotriva, intelegerea e cea care constituie fiinta
locului-de-deschidere, in asa fel incat, pe temeiul ei, un Dasein isi poate dezvolta, prin
prin intelegere a ceva ce n-a putut fi inteles, isi are radacinile in aceasta intelegere
primordiala, proprie Dasein-ului (Heidegger 2003 : 444-445).

Cu Heidegger se produce o cotiturd radicala in infelegerea intelegerii, una
care schimba cursul hermeneuticii, dupa opinia lui Hans-Georg Gadamer, intrucat,
lael:

intelegerea nu constituie un ideal resignativ al experientei de viatd a omului in
senectutea spiritului, ca la Dilthey, nici un ideal metodic suprem al filosofiei fata de
naivitatea vietuirii (Dahinleben), ca la Husserl, ci, dimpotriva, forma originara de
realizare a Dasein-ului, fiintarea-in-lume (In-der-Welt-sein). Inaintea oricirei
diferentieri a intelegerii in directiile felurite ale interesului pragmatic sau teoretic,
intelegerea este felul de a fi al Dasein-ului, in masura in care este putintd de a fi
(Seinkénnen) si ,,posibilitate” (Gadamer 2001: 199).

653

BDD-V412 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)



Lucia CIFOR

In lucrarea de fata, conceptul intelegerii il avem in vedere si in sensul (sau in
sensurile) venind din hermeneutica traditionala (si premodernd), sensuri pe care un
hermeneut atipic, precum Mircea Eliade la tinerete, le sondeaza si le tematizeaza in
doud carti de eseuri. Contemporan cu marii hermeneuti ai secolului al XX-lea,
tinarul Eliade nu este interesat de hermenecuticd decat din perspectiva proiectului
unei antropologii filosofice la care visa. Idei pentru o antropologie filosofica avea
inca din 1932, anul aparitiei volumului Solilocvii (Eliade 1991b). Mai tarziu, in
1956, cand a publicat volumul Sacrul si profanul (este vorba despre editia
franceza), va vorbi (in Introducere) despre obligatia de a-l studia pe omul
societdtilor traditionale din perspectiva conjugata a mai multor stiinte, printre care
si antropologia filosofica:

Cu toate ca este istoric al religiilor, autorul acestei carti isi propune sa nu scrie
din perspectiva disciplinei sale. Omul societatilor traditionale este, bineinteles, un
homo religiosus, dar comportamentul lui se inscrie in comportamentul general al
omului si, prin urmare, intereseaza antropologia filosoficd, fenomenologia,
psihologia.” (Eliade 1992 : 17).

Inca de la inceputul carierei sale, viitorul istoric si filosof al religiilor s-a
vazut confruntat cu problemele intelegerii unor universuri simbolice care nu mai
erau de multa vreme de la sine intelese. Pentru a putea fi intelese, era nevoie
(atunci ca si acum) de interventiile unei stiinte (arte) a interpretarii. Dupa decenii
de cercetari ale universurilor simbolice straine, savantul roman devine constient de
faptul ca, in paralel cu culegerea si interpretarea datelor, el a creat un anumit model
de hermeneutica, unul neteoretizat, insd de o eficientd garantatd de rezultatele
obtinute. Probabil din aceastd cauzd va ramane oarecum indiferent fatad de de
hermeneutica teoretica a timpului sau §i nici mai tarziu nu se va arata preocupat de
clarificarea si sistematizarea propriei sale conceptii hermeneutice, lasand aceasta
sarcina discipolilor sai.’

Pentru Eliade, infelegerea (implicand interpretarea), cunoasterea si gandirea
sunt trei termeni cardinali pentru desemnarea activititii intelective. In
Oceanografie (Eliade 1991a), el pledeaza pentru recunoasterea diferentei dintre
gandire si intelegere: ,,Putem sa gandim mult si bine, si totusi [sd] nu intelegem
nimic” (Eliade 1991a: 7). Conceptul de intelegere pentru care opteaza viitorul
istoric al religiilor trebuie sd asume si articularea sensului prim (ori mai degraba
ultim) al existentei, pentru ca — 1n absenta articuldrii lui — toate celelalte sensuri si
intelegeri la care ajunge omul devin caduce. Fixarea gandirii contemporanilor pe
mize derizorii are drept consecintd ratarea cunoasterii care il transforma si il
edifica pe om, dar si alienarea gandirii si coruperea (sau chiar ratarea) intelegerii:

A intelege sensul existentei este, astizi, pentru un modern, un lucru extrem de
rar. A intelege omul si destinul e §i mai rar. Toate acestea te fac sa te intrebi dacad nu

6 Mai multe detalii despre aceasta chestiune se afla i intr-o lucrare a noastra anterioard consacrati
hermeneuticii lui Mircea Eliade (Cifor 2007 : 129-139).

654

BDD-V412 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)



Intelegere si neintelegere in spatiul comunicarii lingvistice si literare. O abordare hermeneutica

oare inteligenta a functionat prea multd vreme in gol, pe obiecte strdine sau pe mai
putine obiecte decat era absolut indispensabil (Eliade 1991a: 15).

Dacé ratarea intelegerii ar fi un fenomen care i-ar caracteriza numai pe
oamenii comuni, lucrurile nu ar fi atat de grave. Din nefericire, rateaza intelegerea si
oamenii de stiintd umanisti, ba chiar si aceia care si-au facut o profesie din
cercetarea culturilor vechi:

Cei mai abili ganditori contemporani sunt incapabili sa inteleagad direct un
simbolism organic, cum ar fi acela al unei culturi striine (fie asiatice, fie
amerindiene) sau al unui hermetism european dinaintea iluminismului. Ei au nevoia
unei chei, a unui instrument cu care sa deschida automat acel sistem simbolic (Eliade
1991a: 14).

Fara a face referire la hermeneutii si filosofii secolele XIX-XX, cei care
dezbat pe spatii largi metodologia specifica stiintelor culturii, Eliade deplange
procesul de scientizare (impicand triumful pozitivismului) pe care l-au cunoscut
gandirea §i cunoasterea aplicate domeniilor creatiilor omului. Scientismul si
pozitivismul au denaturat vocatia si sensul stiintelor omului, faicindu-le incapabile
sa faciliteze accesul la intelegerea experientelor antropologice fundamentale pe care
le mijlocesc miturile si simbolurile. Asa cum aratam in alta parte (Cifor 2007: 133-
134), in Oceanografie, Mircea Eliade 1isi configureazd (intr-o maniera
cvasidecisiva) pozitia sa de cercetitor in domeniul stiintelor omului, indicand
comportamentul pe care trebuie sid-l adopte orice savant pe tdramul creatiilor
simbolice. Mai 1Intai, el trebuie sd evite a-si reifica obiectul de studiu printr-o
gandire specificd stiintelor exacte, care reclama si cultiva ferma delimitare a
subiectului cercetator fatd de obiectul studiat. Distanta fatd de obiectul cercetat se
poate oricand transforma in distantd Instrdinatoare, care aruncd in neant eforturile
de intelegere a universului Celuilalt. Cunoasterea si intelegerea Celuilalt inseamna
apropierea daca nu chiar aproprierea (ori impartasirea din valorile) universului
strain, implicand toate datele fundamentale ale existentei lui: limba, cultura, istorie,
religie, mituri si simboluri, sistem de credinte etc. Intelegerea Celuilalt, mai mult
decét orice tip de intelegere, trece prin infelegerea de sine, iar aceasta din urma este
de neconceput in afara relatiei cu Celilalt. In acest punct al conceptiei sale
hermeneutice, Eliade il confirma pe Humboldt si pe Schleiermacher si ii anticipa
(ori poate doar i dubleaza) pe Heidegger si Gadamer, cei care au dezbitut pe larg
intelegerea care — ca edificare — trece prin autoedificare.

Afirmatia lui Eliade potrivit careia intelegerea este cu desavarsire deosebitd
de gandire (Eliade 1991a: 7) este neindoios exageratd, afard de cazul in care
deducem din ea cé, singur, exercitiul perseverent al gandirii nu conduce in mod
automat la obtinerea intelegerii. Nuantdndu-si — In Solilocvii (Eliade 1991b) —
opiniile din Oceanografie, savantul roman crede cé orice intelegere adevaratd (id
est dusd pana la ultimele consecinte) contine sau chiar se fundamenteaza pe un fel
de intelegere a intelegerii. Expresia nu vizeaza neaparat o metahermeneuticd, cat un
tip de analizd a ceea ce formeaza continutul gindirii, implicAnd 1ndoiala cad ai

655

BDD-V412 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)



Lucia CIFOR

inteles bine si verificarea acestui lucru si prin experimentarea altor cai ale
comprehensiunii:

Intelegerea nu se obtine prin gandire, pentru ci e insdsi gandirea repliée sur
elle-méme. E contemplativa, e statica. Ea ni se da, de cineva din noi sau din afara de
noi — dar nu se cucereste prin gandire (Eliade 1991b: 70).

Dupa opinia noastra, gandirea ,,repliatd” asupra ei insesi este mai mult decét o
simpla intelegere, reprezentand o infelegere a intelegerii. De fapt, cunoasterea lumii,
a vietii si cunoasterea de sine devin esentiale In acest travaliu al gandirii rasfrante.
Intoarcerea spre sine a gandirii constituie si o formd de smerire a acesteia,
consecintd a abandondrii atitudinii orgolioase atat de obisnuitd 1n contextul
pozitivismului triumfalist. In travaliul infelegerii intelegerii, intdlnim o gandire care
nu mai este atit de sigura de sine si alege sa se aplece asupra ei inainte de a mai
cuceri ceva nou. In comparatie cu gandirea propriu-zisa, intelegerea este o gandire
indelung exersata, o gandire incercatd, hranita din memoria unor experiente din care
nu lipsesc erorile, intelesurile ratate ori bucuriile sensurilor dezvaluite. Numai o
asemenea gandire vrea sa gandeascd mai departe pentru a infelege. Cum gandirea
generatoare de Intelegere este un proces de duratd, Eliade are dreptate sa o asocieze
cu senectutea. Poate de aceea, in consens cu Dilthey si cu o indelungata traditie
hermeneutica pre-heideggeriana, lui Eliade i se pare cd intelegerea este apanajul
senectutii, tineretea trebuind sa se multumeascd cu gandirea:

Putem sa gandim mult si bine, §i totusi [sd] nu intelegem nimic.Deosebirea
esentiald intre tinerete si batranete este cd cea dintai practica gandirea, iar celeilalte i
apartine intelegerea (Eliade1991a: 7).

In fine, un al treilea aspect al raportului dintre intelegere si neintelegere pe
care 1l vom interoga in spatiul lucrarii de fatd are premise gadameriene. Succint
formulata, teza gadameriand afirmi cad intelegerea (a ceva) este o infelegere in
interiorul traditiei si al limbii care o contine §i o atestd. Impotriva opiniei comune
(si a hermeneuticii premoderne), Gadamer crede cd a infelege ceva nu reprezintd
ceva de ordiunl posesiei, ci a te integra intr-o traditie. Pe de altd parte, filosoful
afirma cad noi toti suntem, iIntr-o masurd sau alta, captivii limbajului in care
intelegem lucrurile si ca cel mai dificil de depistat sunt prejudecatile legate de
limbajul in care survine comprehensiunea, datd fiind familiaritatea extrema cu
propriul limbaj.

Reamintim ca, in hermeneuticid, cu deosebire in contextul hermeneuticii
gadameriene, termenul prejudecatd nu implicd vreo nuantd depreciativa.
Dimpotriva. Dupa filosoful german (Gadamer 2001: 204 sqq), in iluminism s-ar
afla radacinile discreditarii prejudecatilor, actiune menitd sa fortifice functia si
forta ratiunii. Numai cd eliminarea tuturor prejudecatilor este ea insasi iluzie si
...prejudecata:

Prejudecata fundamentald a iluminismului este prejudecata impotriva
prejudecatilor 1n general si odata cu aceasta detronarea traditiei (Gadamer 2001: 207).

656

BDD-V412 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)



Intelegere si neintelegere in spatiul comunicarii lingvistice si literare. O abordare hermeneutica

Depisirea iluziei eliberirii totale de prejudeciti si reabilitarea lor’ este drumul
pe care se Inscrie gandirea hermeneuticd a lui Gadamer, In contextul careia
istoricitatea comprehensiunii este ridicatd la rangul de principiu hermeneutic. Asa
cum — in calitate de fiintd istoricd — omul nu doar apartine istoriei, ci este si ,,creat”
de aceasta. El este constituit si de prejudecdtile de toate tipurile, care ii
predetermind intelegerea, functionand ca structuri anticipative ale intelegerii. $i
aceasta, deoarece:

prejudecitile individului sunt realitatea istoricd a fiintei sale intr-o masurd mai
mare decat judecitile sale (Gadamer 2001: 212).

Gadamer clasifica prejudecitile in prejudecati adevarate sau productive si
prejudecati false sau obstructive (Gadamer 2001: 226, 228). Cele dintdi ajuta
intelegerea, cele din urma o impiedica. De asemenea, el distinge intre prejudecdtile
cu privire la limbaj $i prejudecdtile referitoare la continut (Gadamer 2001: 206).
Prejudecatile cu privire la limbaj 1si au originea in ,.caracterul inconstient al
propriului limbaj”, limbaj in care noi rdmanem captivi din pricina intimitatii
noastre cu acesta si din care nu putem iesi decat atunci cand contextul ne-o impune
(nevoia de traducere intr-o altd limba a spuselor noastre sau chiar explicitarea — in
aceeasi limba — a continutului ori a intentiei noastre de comunicare). Daca ar fi sa
ne raportam la pozitia lui Schleiermacher (vezi supra), in spatiul dominat de
prejudecdtile legate de limbaj, intelegerea poate gasi — daca aprofundeaza discursul
— mai multe decat a intentionat vorbitorul. In acelasi spatiu se produc si cele mai
multe intelegeri gresite produse din graba. Prejudecdtile referitoare la continut isi
au originea in prealabila cunoastere a lucrurilor despre care vorbeste textul. E de la
sine inteles ca prealabila cunoastere a lucrurilor implica experientd hermeneutica,
respectiv, orizonturi si situatii hermeneutice specifice. Situarea Intr-o perspectiva
noud implicd o experientd de intelegere noud, care ar putea fi sabotatd de o
incredere prea mare in prejudecatile constitutiveaferente.

In concluzie, nu toate prejudecitile sunt cu necesitate “judeciti eronate”, cele
productive sunt cat se poate de legitime. Aceste “prejudeciti legitime” contribuie,
in calitate de “conditii ale comprehensiunii”, la dezvoltarea comprehensiunii insesi.
Gadamer vorbeste chiar despre “comunitatea prejudecdtilor” ca mod de survenire a
traditiei. Traditia ne este constitutiva, iar aceasta Tnseamna ca din mijlocul ei i prin
intermediul ei noi incercam intotdeauna sa Intelegem — mai bine sau mai rau — ceva
diferit sau strain de ceea ce suntem (Gadamer 2001: 225). Spunem mai bine sau
mai rau, pentru cd din traditie fac parte si erorile, judecatile (si prejudecatile)
gresite. Dacd la aceasta se adauga si faptul ca rareori subiectul hermeneutic isi
congtientizeaza sau isi poate controla prejudecatile si preconceptiile care il
domind, intelegem de ce unele dintre neintelegerile sau infelegerile noastre gregite
ne apartin numai in mod partial. Gadamer pretinde hermeneutului capacitatea de a-
si controla prejudecdtile. In vederea intelegerii a ceva nou, hermeneutul trebuie —

7 Date importante privind reabilitarea prejudecatilor de catre Gadamer (si altii) se pot vedea in
Hermeneutica prejudecatilor de Petru Bejan (Bejan 2004 : 108-137).

657

BDD-V412 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)



Lucia CIFOR

afirmd Gadamer — sd constientizeze prejudecitile propriului orizont de intelegere,
sd le evalueze pertinenta In intelegerea a ceva strain (diferit) de traditia care il
constituie pe el Insusi, apoi sa se detaseze de ele, pentru a le putea suspenda.
(Gadamer 2001: 226-228). Asadar, pe un Celdlalt total diferit de tine nu-1 poti
intelege decdt pundnd intre paranteze ceea ce esti numai tu. La suspendarea
propriei capacitati anticipative a Intelegerii (pe care o construiesc §i o constituie
prejudecdtile) nu se ajunge dintr-o datd, ci in etape, respectdnd ceea ce am putea
numi mecanismele hermeneutice imanente oricirei intelegeri noi. Intelegerea a
ceva nou (strin, diferit etc.) din interiorul propriei traditii inseamna: identificarea
tuturor prejudecdtilor constitutive, reflectia asupra lor, intelegerea (un fel de
intelegere a intelegerii), evaluarea, detasarea de ele si, in final, suspendarea lor.

Nu putem incheia discutia de fatd fard a ne raporta — fie si sumar — la
importanta pe care o au, in procesul intelegerii, pentru Gadamer, /imba si gandirea,
dialogul, traditia, precum si relatiile care se dezvoltd intre ele. Dupd cum am aratat
deja, inainte de Heidegger, Humboldt evidentiase capacitatea hermeneutica a
limbii si definise comprehensiunea ca fenomen lingvistic. Contemporanul lui
Humboldt, Schleiermacher, vazuse in limba premisa absoluta a hermeneuticii
generale. Mai tarziu si in cu totul alt cadru de géandire, Heidegger a legat
primordialitatea intelegerii (definite ca ,.existential”) de articularea ei lingvistica,
suprareliefand legétura indestructibila dintre infelegere (in care interpretarea ia
forma proiectarii ori a ,locuirii”’) si limba. Gadamer va face un pas mai departe,
tematizand ceea ce el numeste lingualitatea infelegerii. Lingualitatea reprezinta un
posibil echivalent al termenului german ,,Sprachlichkeit”’, tradus de unii si ca
lingvisticitate. Dupa Gadamer, comprehensiunea este prin natura ei ceva de ordinul
limbii, care survine in mediul (in interiorul) limbii (Gadamer 2001: 291). El vede
in fenomenul hermeneutic (al intelegerii) un caz particular al raportului universal
dintre gandire si limba, prin intermediul caruia putem experimenta cum se
ascunde” limba in gdndire.® Asa cum din perspectiva stiintelor limbii, vorbim
despre ascunderea (codificarea, incifrarea etc., dar si despre obiectivarea,
concretizarea etc.) gdandirii in limba, potrivit lui Gadamer, din perspectiva
hermeneutica, putem cerceta cum limba se ascunde in gdndire. Cel mai bine se
vede raportul dintre limba si intelegere (limba si gandire) in contextul dialogului
(Gespriich) si al traditiei (Uberlieferung). Dialogul nu este — dupa filosoful german
— doar schimbul de replici intre doud sau mai multe persoane care 1l initiaza si il
conduc, ci si ceva care — la fel ca limba in viziunea lui Schleiermacher (dar si a lui
Heidegger) — ne subordoneaza i ne conduce:

Dialogul este mai degraba ceva care ne contine si ne poartd catre ceva prin
intermediul limbii decét ceva ce purtdm si conducem noi (Gadamer 2001: 287)

Pe de altd parte, daca limba este ,,mediul universal in care se efectuecaza
intelegerea”, iar in mediul limbii suntem nu doar stapdnii (agentii), ci §i supugii

§ In versiunea originard si completd, afirmatia este : ,,Damit erweist sich das hermeneutische
Phéinomen als Sonderfall des allgemeinen Verhdltnisses von Denken und Sprechen, dessen rdtselhafte
Innigkeit eben die Verbergung der Sprache im Denken bewirkt " (Gadamer 1965 : 366).

658

BDD-V412 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)



Intelegere si neintelegere in spatiul comunicarii lingvistice si literare. O abordare hermeneutica

»dialogului care ne conduce”, traditia este forma cea mai consistenta si mai durabila
a interrelationarii tuturor factorilor invocati. Pentru Gadamer, fraditia nu este doar
ceea ce Intelegem de obicei prin acest cuvant, o mostenire, ceva ce ramdne $i este
insugit ca atare. Aceastd acceptie a cuvantului fraditie se refera — dupa Gadamer —
mai ales la ceea ce este de ordinul culturii si civilizatiei materiale (artd plastica,
monumente etc.). In schimb, traditia culturii scrise (die schrifiliche Uberlieferung),
traditia care survine ca [lingualitate (Sprachlichkeit)y si  scripturalitate
(Schriftlichkeit) — o ipostaza a lingualitdtii (cea mai importantd din punct de vedere
hermeneutic) este un alt tip de traditie. Dupa Gadamer, esenta linguald a traditiei
culturii scrise si implicita (constitutiva) ei adresabilitate fac din mostenirea
lingvisticd cea mai importantd forma a traditiei, mai importantd decét orice alt tip de
mostenire. Mai mult, in contextul traditiei culturii scrise, de cea mai mare
importantd sunt fextele literare. Traditia literara 1i apare filosofului german mai
importantd din punct de vedere gnoseologic decdt cunoasterea unor universuri
lingvistice straine, deoarece textele literare sunt singurele texte care, expuniand o
lume, fac posibild experimentarea lumii ca totalitate.

Bibliografie

Bejan 2004: Petru Bejan, Hermeneutica prejudecatilor, lasi, Editura Fundatiei Axis.

Cifor 2000: Lucia Cifor, Mihai Eminescu prin cdteva cuvinte-cheie, lasi Editura Fides.

Cifor 2006: Lucia Cifor, Principii de hermeneutica literard, lasi, Editura Universitatii
»ALLCuza” Iasi.

Cifor 2007: Lucia Cifor, Intelegerea intelegerii — o problemd capitald a hermeneuticii lui
Mircea Eliade, 1n ,,Philologica Jassyensia”, an III, nr. 1, 2007.

Eliade 1991a: Mircea Eliade, Oceanografie, Bucuresti, Editura Humanitas.

Eliade 1991b: Mircea Eliade, Solilocvii, Bucuresti, Editura Humanitas.

Eliade 1992: Mircea Eliade, Sacrul si profanul, traducere de Rodica Chira, Bucuresti,
Editura Humanitas.

Gadamer 1965: Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundziige einer
philosophischen Hermeneutik, 2.Auflage durch einen Nachtrag erweitert, J.C.B. Mohr
(Paul Siebeck) Tiibingen.

Gadamer 2001: Hans-Georg Gadamer, Adevar si metodd, traducere de Gabriel Cercel, Larisa
Dumitru s.a., Bucuresti, Editura Teora.

Heidegger 2003: Martin Heidegger, Fiinta si timp, traducere din germana de Gabriel
Liiceanu si Catalin Cioaba, Bucuresti, Editura Humanitas.

Humboldt 2008: Wilhelm von Humboldt, Despre diversitatea structurala a limbilor i
influenta ei asupra dezvoltarii spirituale a umanitatii, versiune romaneasca,
introducere, nota asupra traducerii, tabel cronologic, bibliografie si indici de Eugen
Munteanu, Bucuresti, Editura Humanitas.

Schleiermacher 1977: F.D.E. Schleiermacher, Hermeneutik und Kritik mit einem Anhang
sprachphilosophischer Texte Schleiermachers, herausgegeben und eingeleitet von
Manfred Frank, Suhrkamp Verlag Frankfurt am Main.

Schleiermacher 2001: F.D.E. Schleiermacher, Hermeneutica, traducere, note si studiu
introductiv de Nicolae Rambu, Iasi, Editura Polirom.

659

BDD-V412 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)



Lucia CIFOR

La compréhension et ’incompréhension dans I’espace de la
communication linguistique et littéraire. Une démarche herméneutique

Notre exposé a comme but la description et 1’analyse des rapports entre la
compréhension et ’incompréhension dans la communication linguistique et littéraire, d’une
perspective autorisée par 1’herméneutique et la philosophie du langage. Les horizons
épistémologiques qui président a notre débat comprennent des éléments de philosophie du
langage (Wilhelm von Humboldt, F.D.E. Schleiermacher) et d’herméneutique traditionnelle
ou prémoderne (Mircea Eliade), ainsi que quelques éléments d’herméneutique moderne
(F.D.E. Schleiermacher) et postmoderne (Martin Heidegger, qui n’est invoqué qu’en tant que
terme de relation a Hans-Georg Gadamer, son continuateur). L’analyse herméneutique des
relations entre la compréhension et I’incompréhension dans 1’espace de la communication
verbale révéle des aspects a peine effleurés par les linguistes. Tous ces aspects sont, pourtant,
d’une énorme importance pour I’existence de I’homme en tant qu’étre linguistique et
herméneutique, qualités qu’il ne peut développer qu’a ’intérieur de 1’espace dialogique de la
langue et de la compréhension. La mise en valeur des réflexions et des découvertes
herméneutiques dans le champ de la compréhension et de 1’incompréhension pourrait
optimiser et raffiner les relations sociales, améliorer le dialogue culturel et interculturel, et
renouveler (d’un certain point de vue) la pédagogie linguistique et littéraire.

lasi, Romdnia

660

BDD-V412 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:55:30 UTC)


http://www.tcpdf.org

