
597 
 

 
 

 
Iniţierea. Definiri europene şi tipare folclorice româneşti 

 
Adina HULUBAŞ 

 

Iniţierea constituie o universalie ce a suscitat cercetări laborioase, anchete de 
teren îndelungate şi numeroase studii valoroase, atât în spaţiul european, cât şi în 
continentul nord-american. O aplicare extinsă a noţiunilor şi simbolisticii implicate 
de indiciile iniţiatice româneşti nu există încă, poate şi din cauza unei metaforizări 
integrale a acestui ritual, retras în textele populare. Iniţierile, în sens tradiţional, „au 
dispărut de mult timp din Europa. Dar simbolurile şi scenariile iniţiatice 
supravieţuiesc la nivelul inconştientului, în special în vise şi în universuri 
imaginare” (Eliade 1994: 197). Universul imaginar, ajuns la forma maximă a 
cizelării prin transmisie orală constituie însă o mărturie a practicilor de mult 
dispărute în lumea arhaică. Faptele de cultură străveche s-au refugiat în cuvântul 
ritual, care a devenit astfel calea directă spre istoria culturală, sacră a unui popor. 
Absenţa unor lucrări axate cu predilecţie pe tiparele iniţiatice a făcut imposibilă 
apariţia unor distorsionări la nivel conceptual. Mircea Eliade este autorul cel mai 
frecvent citat în analizele ce acordă tiparelor iniţiatice un spaţiu subsumat unei 
direcţii de interpretare mai amplă, şi cultura arhaică românească întâlneşte ideile 
preluate din exegeza făcută religiilor lumii, fără inadvertenţe. Studiile de 
pretutindeni dedicate conceptului de iniţiere identifică trei tipuri ale ritualului: cel 
dintâi se referă la trecerea de la statutul de adolescent la cel de tânăr cu drepturi 
depline în societate şi a fost denumit iniţiere tribală, rituri de pubertate, sau iniţiere 
de la o clasă de vârstă la alta. Celelalte două tipuri privesc iniţierea religioasă şi 
iniţierea  într-o societate secretă şi nu intră în raza preocupărilor noastre. Preferăm 
termenul de iniţiere într-o clasă de vârstă, dată fiind experienţa individuală, solitară 
chiar, a novicelui în folclorul literar românesc, spre deosebire de secondarea precisă 
a neofiţilor de către maeştri în iniţierile propriu-zis tribale; maeştrii iniţiatori prezenţi 
în textele folclorice au o apariţie redusă, cu rolul de a provoca doar abilităţile latente 
ale neofitului sau de a-l înzestra cu obiecte miraculoase, în acord cu natura lui 
specială. În privinţa titulaturii de rituri de pubertate, Arnold van Gennep a 
demonstrat încă din 1910 că pubertatea socială nu trebuie suprapusă peste cea 
fiziologică, un astfel de termen putând induce în eroare cercetarea (Gennep 1996: 
70). Dacă în culturile primare se urmărea prin scenariile sângeroase crearea unui 
sentiment de apartenenţă la colectivitatea tribului, în desfăşurarea alegorică 
românească accentul cade pe integrarea în mit a individului, şi prin el a întregii 
comunităţi.  

Aflat încă în lumea protejată de mame, dar maturizat fizic până la pragul care 
îl face candidat pentru dobândirea recunoaşterii sociale, tânărul „vieţuieşte la 
marginea universului reglat şi a societăţii organizate, aparţine cosmosului doar pe 
jumătate” (Caillois 2006: 126). Această aşezare între lumi reprezintă tocmai cheia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:38 UTC)
BDD-V407 © 2009 Editura Alfa



Adina HULUBAŞ 
 

598 
 

reuşitei iniţiatice, fiindcă feciorul ori fata nubilă devine exponentul unei lumi 
perimate prin vecuire, iar ruptura de ceea ce este încheiat şi instaurarea unui început 
perfect constituie mecanismul de bază al iniţierii. Prin el creaţia însăşi este salvată, 
societatea recapătă suflul vital şi indivizii ei beneficiază din plin. Procesul 
urmăreşte, în opinia lui Bruno Bettelheim, „inducţia ceremonială sistematică a 
adolescenţilor în participarea completă la viaţa socială” (Bettelheim 1971: 18). La o 
analiză stilistică, aspectul cultural al fenomenului se va dovedi fundamental în 
înţelegerea implicaţiilor din texte. Coeziunea socială se instaurează în universul 
poetic în urma abilităţii tinerilor de a relua modelul arhetipal, de a revigora 
vitalitatea lumii prin el, şi de aceea acest aspect al ritualului este vizibil în etapa 
postliminară a procesului, când recunoaşterea din partea comunităţii are funcţie de 
consacrare a eroului. Primirea în profan, descrisă revelatoriu în colindele de fecior, 
este  

un ritual de confirmare, care autorizează renaşterea la viaţă. Iniţiatul, înzestrat cu o 
ştiinţă şi o putere nouă, după ce a depăşit contactul solicitant cu sacrul, primeşte 
însemnele şi privilegiile legate de noul său statut social şi religios (schimbare de 
nume, tatuaj, portul unor veşminte) (Wunenburger 2000: 61)1.  

Această etapă postliminară este sugerată adeseori în basme prin motivul soarelui din 
pieptul eroului / eroinei, ce dezvăluie că avem deja în scena mitică un iniţiat.  

Iniţierea prin introducerea în cultura tradiţională constituie aspectul cel mai 
important al ceremonialului. Învăţarea „moştenirii misterioase şi sacre” (Caillois 
2006: 132) se face în mentalitatea arhaică românească prin intermediul 
(re)memorării acţiunilor arhetipale într-o formă rafinată, care are puterea magică de 
a reinstaura lumea mitică şi de a transforma „personajul principal” al spunerii în 
chiar strămoşul întemeietor. Cântate în timpul magic al sărbătorilor de iarnă, 
colindele fac din cuvântul ritual vehiculul pentru mutaţia spirituală. Personajul 
evenimentelor mitice este chiar tânărul /tânăra de la casa colindată, numele lui apare 
în textul ceremonial şi îl investeşte cu toată energia numinoasă de care va avea 
nevoie în anul următor pentru a se împlini la nivel social. Preluând interpretarea lui 
J. G. Frazer, Encyclopaedia Universalis notează că iniţierea are menirea de „a revela 
sufletul către neofit pentru a-l face să-şi cunoască totemul” (Universalis 1996: 354). 
Legătura totemică  între cerb şi flăcăul din colinde este evidentă prin puterea celui 
din urmă de a auzi animalul (singurul cu această abilitate, deci un ales) sau de  a-l 
vedea. Feciorul a parcurs deja un stadiu iniţiatic premergător  care  îi  permite 
accesul  în  lumea forţelor primare întrupate de cerb: „Ionel voinicu / Bine-c-
ascultară /Cum se  tânguiră /Şi se blăstămară” (Cireş 1984: 59); „Gheorghe voinicu 
/P-acolea trecea,/Pe cerb mi-l zărea” (Brăiloiu, Comişel et alii 1978: 46). Motivul 
transformării feciorului în cerb mândru este comun colindelor şi basmelor. Colinda 
tip III, 69, Vînători preschimbaţi în cerbi, conţine numeroase indicii iniţiatice: „Cel 
uncheş bătrân/ El că şi-o d-avut/ Nouă fiuşori./ El nu i-o-nvăţat/ Nice văcăraşi,/ Făr’ 
el i-o-nvăţat/ Munţii la vânat./ Punte şi-au d-aflat,/ Urmă de cerb mare./ Atât au 
urmărit,/ Pân’ s-au rătăcit/ Şi s-au neftinat/ Nouă cerbi de munte” (Luncile 1964: 
122). Tatăl este aici, ca în basmele cu fecioara războinic, ipostaza maestrului 
                                                 

1 Dorim să precizăm că traducerea nu acoperă cu exactitate sensurile implicate şi preferăm a spune 
că iniţiatul dobândeşte o cunoaştere nouă, în urma întâlnirii cu sacrul. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:38 UTC)
BDD-V407 © 2009 Editura Alfa



Iniţierea. Definiri europene şi tipare folclorice româneşti 
 

599 
 

iniţiator, bătrâneţea lui se traduce în cunoaştere şi capacitatea de a modela abilităţile 
neofiţilor, dovadă că nu îşi învaţă fiii ocupaţii profane care i-ar face să parcurgă 
drumurile orizontale din contingent, ci îi îndreaptă spre spaţiul privilegiat al 
înălţimilor. Vânătoarea constituie acţiunea în timpul căreia se transfigurează sinele 
prin ascuţirea simţurilor şi a reflexelor masculine, dar şi prin comuniunea implicită 
cu sălbăticiunile rezervor de energie magică. Numărul fiilor conţine deja premisa 
reuşitei iniţiatice, din momentul plecării lor pe munte trecând puţin timp până vor 
descoperi urma catalizatoare a mutaţiei, „puntea” spre noul statut ontologic. 
Rătăcirea identităţii umane prin spaţiul sacru îi transformă în nouă cerbi, 
metamorfoza fiind redată în text printr-un lexem pe care îngrijitoarea ediţiei La 
luncile soarelui nu l-a putut explica. Dicţionarul limbii române al Academiei trimite 
lexemul neft la definiţia lui naft, „petrol brut”. Adjectivul neftiu, „de culoarea 
petrolului, verde-nchis” ne sugerează că verbul insolit din text, a se neftina, 
sugerează o conversie cromatică în planul animalier, culoarea cerbilor amintind de 
negrul sepulcral – indiciu al şederii pe lumea cealaltă – dar şi de vegetaţie. 
Răspunsul fiilor la rugămintea tatălui să revină în mediul matern (mama îi aşteaptă 
cu masa pusă şi pahare pline) certifică apartenenţa lor totală la dimensiunea 
neîngrădită a fiinţei: „– Drag tăicuţul nostru,/ Du-te tu acasă/ La măicuţa noastră,/ 
Că coarnile noastre/ Nu intră pe uşă,/ Făr’ numai prin munte;/ Picioarele noastre/ Nu 
calcă-n cenuşă,/ Făr’ numai prin frunză;/ Buzuţile noastre/ Nu-şi beau din păhare,/ 
Căci beau din izvoare” (Luncile 1964: 123). Este limpede antiteza între elementele 
specifice universului familiar şi cele ale libertăţii naturale. Coarnele ample, similare 
cu reprezentarea razelor solare, nu pot fi cuprinse de deschiderea casei natale, 
dimensiunea spirituală actuală trebuie să rămână în sacru, cel puţin deocamdată, 
fiindcă transformarea totemică are o perioadă rituală de împlinire. Muntele 
constituie sălaşul fiinţelor mitice, atât suprafaţa lui, cât şi adâncurile misterioase, 
după cum o sugerează prepoziţia prin. Al doilea element anatomic fundamental 
pentru sălbăticiuni, picioarele (care fac legătura între fiinţă şi mediul parcurs), refuză 
contactul cu energiile mistuite ale vetrei părinteşti şi alege fertilitatea nestăvilită a 
naturii. Buzele, ca receptacul al vitalităţii externe, sunt atrase de energia intensă a 
apelor din străfunduri, căci au devenit incompatibile cu obiectele domestice ce 
întârzie contactul cu substanţele hrănitoare. Momentul ritual surprins în colindă este 
al iluminării: anterioritatea învăţăturilor împlinite este redată de perfectul compus, 
iar prezentul indicativ al condiţiei nedomesticite apare drept efect al acestora. 
Imperativul adresării cerbilor este în acord cu statutul lor superior, îndreptăţit să îşi 
alunge tatăl din sfera consacrată a noilor iniţiaţi.     

Magia contactului cu urma omului sau a animalului reprezintă o credinţă 
universală, considerându-se că marca pe care o lasă trecerea pe pământ asigură atât o 
acţiune mediată prin talpă/ copită, cât şi una imediată, pentru că urma e chiar fiinţa 
care a lăsat-o. Basmele exemplifică în număr mare efectul contactului cu copita 
imprimată în sol. Într-un text cules de la un informator din Telega, Prahova, fraţii 
pierduţi de mama vitregă rătăcesc prin bunget, şi băiatul resimte mai intens contactul 
numinos. Feciorul ars de sete renunţă să bea din urmă de vulpe sau de urs şi alege 
urma cerbului, sub influenţa legăturii totemice. Transformarea imediată aduce pe 
scenă un animal mirific, capabil să eclipseze astrul a cărui transfigurare este. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:38 UTC)
BDD-V407 © 2009 Editura Alfa



Adina HULUBAŞ 
 

600 
 

Trupul lui, cât era de mare, era numai şi numai de aur, de strălucea să-ţi ia vederile. 
Soarele rămăsese pe lângă el ca stelele cele mici pe lângă soare, iar coarnele cică i-
ar  fi fost lungi şi pline de ramuri, şi pe coarne şi pe toată rămurica cică erau 
semănate pietre nestimate de sclipeau de o minune; iar de la vârful unui corn la 
ălâlalt s-a fi cumpănit încetişor de acolo până acolo un leagăn împletit numai din 
fire de mătase (Stăncescu 2000: 43-44).  

Transformarea totemică are un plus magic, ea venind împreună cu leagănul specific 
pentru iniţierea feminină, după cum ne-o arată colindele de fată mare. Metamorfoza 
trimite din nou la practicile primitive iniţiatice în timpul cărora neofiţii foloseau piei 
de animale pentru a sugera intrarea în existenţa sălbatică şi se comportau potrivit 
noii forme. Şederea în trupul animalului transformat în casă după sacrificarea lui are 
o prefigurare intensă în această transsubstanţializare magică: pe tărâmul fără timp 
feciorul devine fiara sacră, după vânarea ei comunitatea lui preia puterea fiarei prin 
valorificarea trupului în social. Solul pe care umblă fraţii abandonaţi oferă un alt 
indiciu pentru momentul sacru: este reavăn şi plin de urme sălbatice. Umezeala 
fertilă, absenţa unei cărări bătătorite şi fauna implicată misterios sugerează un spaţiu 
rezervor de energii propice lumii în care pământul începe să se usuce. Exact vârsta 
iniţiatică constituie momentul metamorfozei din pădure: 

Tocmai ajunsese flăcăiandru, când o dată, bând apă dintr-o urmă de cerb, 
începu să-i crească păr şi coarne rămuroase, prefăcându-se cu totul în cerb: alerga prin 
pădure şi zbiera ca dobitoacele, numai cu sor’sa vorbea ca oamenii (Basme 1996: 
232).  

Încă un argument pentru legătura strânsă dintre cornuta sălbatică şi flăcău îl găsim în 
refacerea scenariului iniţiatic al înghiţirii, însă nu Mistricean este victima aici: „şî s-
o tăt dus pănă-nt-un deal ş-o şî audzât zberând cerbu în gura bălaurului” (Nişcov 
1996: 295). Cerbul salvat din gura infernului se transformă într-un „fecior frumos” 
care îmbină funcţia fratelui de cruce cu cea a ajutorului năzdrăvan pentru erou. 
Ritualul iniţiatic este aici dublu, feciorul găsit pe deal pătrunde mai întâi în fiinţa 
sălbăticiunii, apoi este înghiţit de monstru şi dobândeşte cunoaşterea necesară pentru 
cel de-al doilea neofit. În basmul Crăişor de diamant feciorii sunt transformaţi în 
cornuta solară de o zână orgolioasă de pe celălalt tărâm: „toţ’ cerbii care era[u] în 
lanurile [pe] care le-a văzut de iarbă, de grâu şi de iarbă, ăia nu era altceva decât 
feciori de-mpăraţi, viteji, năzdrăvani, feciori de popă, care ajunsese până la vila 
respectivă şi toţi au refuzat-o pe fata respectivă şi ea i-a prefăcut pe toţi în nişte 
cerbi” (Oprişan 2006: 107). Proba iniţiatică a confruntării psihologice cu instanţa 
supranaturală are ca scop cufundarea şi confundarea identităţii tinerilor cu 
sălbăticiunea mirifică. Ei petrec un timp drept „nişte cerbi mândri şi frumoş’, 
avea[u] un păr cu totu şi cu totu numai de aur, dă sclipiţa carnea şi păru pă ei, pielea 
pă ei” (Oprişan 2007: 106). Metalul solar decodează şederea în animal ca etapă a 
devenirii, metamorfoza nu este aici punitivă, ci reprezintă traseul înălţării spirituale 
prin asimilarea misterelor. Diferenţa între cerb şi ciută este cea dintre animalul ghid 
şi  animalul belşug. Sacrificarea cerbului denotă simbioza eroină – vânat, în timp ce 
împărţirea ciutei construieşte o „societate”, nu doar o imagine  în  miniatură a 
cosmosului:  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:38 UTC)
BDD-V407 © 2009 Editura Alfa



Iniţierea. Definiri europene şi tipare folclorice româneşti 
 

601 
 

Cu cita m-alăturai/ În subsuoară mi-o luai./ Pe mal negru o-aruncai,/ Îngenunchi d-
o-ngenunghiai./ Dădui sânge câmpului,/ Iar pielea târgului,/ Tăbăcari s-o 
tăbăcească,/ Parale să-ţi dobândească./ Păru-l dădui la trăistari,/ Să facă trăisti la 
măgari (Păsculescu 1910: 46).  

Ofranda căprioarei este menită pământului roditor şi meşteşugarilor, două 
coordonate ale dimensiunii practice a lumii, secătuită de vitalitate. Credinţa totemică 
atestă faptul  că  în anumite împrejurări, „în special în caz de pericol”, omul poate 
lua forma  animalului  şi la rândul  lui  „animalul  e  considerat o dublură a omului, 
un alter ego al său” (Durkheim 1995: 149).  Peţirea  poate  lua,  atât simbolic, cât şi  
la nivel mitic, o formă cinegetică, imaginea fiind foarte frecventă în oraţiile de 
nuntă. Ciuta constituie un intermediar între ipostaza iniţiatică a feciorului pornit prin 
pădurea misterelor şi fata ieşită recent din cufundarea izolantă în mit. Transformarea 
ei constituie indiciul că şi-a desăvîrşit traseul ritual şi a fost asimilată de natura 
sălbatică a fiinţei, ca depozitar al tuturor forţelor vitale. Nu întâmplător o voce 
feminină deconspiră alegoria vînătorii:  

Strigă Leana, strigă tare:/ – Nu mi-l credeţi, mari boieri,/ Că-i d-un mare prefăcut,/ Ş-
are ibomnică greacă,/ Depărtată nouă zile;/ El se duce în trei zile,/ În trei zile pe trei 
cai:/ P-un’ se duce, p-alt se-ntoarce,/ P-altu’ cu el împrânzeşte./ Cătaţi-l în degeţel,/ 
Veţi găsi d-aur inel (Colindatul 2007: 226).  

Inelul, năframa şi cununa reprezintă coduri maritale cunoscute de fecioara 
denunţător, printr-o legătură tainică cu ciuta şi feciorul. Oraţiile de nuntă dezvăluie 
continuitatea rituală a urmăririi sub forma alaiului de nuntă pornit spre casa miresei, 
pe un traseu ce coboară din uranian:  

Ş’alergarăm de venirăm,/ Munţâ cu brajii şi cu fagii,/ Ceriu cu stelele,/ Câmpu cu 
florile,/ Dealu cu podgorile;/ Vălcelili cu viorelile,/ Satile cu fetile./ Când bătu soarli 
de sară,/ Ieşirăm la drumu-al mare/ Şi deterăm de-o urmă de fiară,/ Şi stătu toată 
oştirea’n mirare./ Unii zâsără că ie urmă de zână,/ Să’i fie împăratului cunună,/ Aşa să 
găsâră alţ învăţători,/ Mai cunoscători,/ Şi găsâră că ie urmă de căprioară/ Să-i 
fie’mpăratului soţioară (Sandu–Timoc: 316).  

Asemenea epifaniei zoomorfe de la apus, feciorul devenit mire face descoperirea 
aşteptată la plecarea soarelui de pe boltă. Diferenţa fundamentală este dată de spaţiul 
revelaţiei. Leul somnoros este întâlnit în inima sacrului, în punctul nodal al genezei 
caracterizat de vegetaţia nestăvilită şi de spinul înflorit, ca sugestie a proliferării 
principiului distructiv. Urma fetei se află la intrarea în planul social, ceea ce 
înseamnă că „drumul mare” al deplasărilor mundane face legătura şi cu dimensiunea 
sacră. 

Îmbrăţişând viziunea lui Johan Huizinga asupra manifestărilor spirituale ca 
atitudine ludică serioasă, Jean-Jacques Wunenburger defineşte iniţierea ca  

joc ritualic ce serveşte drept ceremonie de trecere […]. Scenariul ritului iniţiatic 
simbolizează moartea omului vechi şi renaşterea unei personalităţi noi, înzestrată cu o 
cunoaştere a miturilor sau cu o înţelepciune superioară (Wunenburger 2000: 60-61).  

Pus în scenă în momente precis delimitate la nivel cosmic, jocul în urma căruia 
tinerii se maturizează vine din adâncurile insondabile ale cunoaşterii, din momentul 
în care omul a realizat pascalian că poate înţelege supremaţia universului:  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:38 UTC)
BDD-V407 © 2009 Editura Alfa



Adina HULUBAŞ 
 

602 
 

ceea ce cândva a fost joc mut îmbracă acum formă poetică. Sentimentul că omul face 
parte din cosmos îşi găseşte prima sa expresie, cea mai înaltă, cu calitate autonomă. În 
joc se adaugă treptat semnificaţia unui act sacru. Cultul se altoieşte pe joc (Huizinga 
2003: 58-59). 

Definirea practicilor tradiţionale trebuie nuanţată printr-o opoziţie necesară între 
interiorul şi exteriorul percepţiei. Senzaţia de joc capabil să decupeze spaţiul şi 
timpul este simptomul unei priviri de outsider, specifică omului modern rătăcit de 
sentimentul sacrului. Pentru homo religiosus,care nu poate concepe viaţa în afara 
tiparelor moştenite ceremonia este cel mai sfânt moment existenţial. Jocul caprei, 
jocul dansurilor tradiţionale sunt receptate în mentalul arhaic şi ca gesturi cu 
încărcătură ludică, textele populare, chiar dacă vin adeseori îmbogăţite de o mimică 
a performerului foarte talentat, nu vor fi percepute ca joc, ci, pregnant, ca rânduială. 
Mutilarea iniţiatică, simbol al lepădării de omul vechi, supus timpului, este bogat 
reprezentată în mitologia universală:  

numeroase tradiţii reflectă această imagine a morţii iniţiatice prin sfâşiere: Osiris 
sfâşiat de Set în 14 bucăţi care ar corespunde celor 14 zile ale lunii în descreştere, cu 
valorificarea „agrară” a bucăţii falice pierdute; Bacchus, Orfeu, Romulus, Mani, 
Hristos […], Attis […], toţi  nişte eroi mutilaţi în cursul unor patimi (Durand 1977: 
381-382).  

Mistricean, eroul de baladă care trece prin tortura iniţiatică a înghiţirii parţiale 
de către un şarpe ce figurează strămoşul şi efectul nociv al cufundării în infernal, 
este neutralizat printr-o îmbăiere sacră. Consacrarea vine o dată cu abluţiunea, 
întotdeauna în: „Lapte de capră lua,/ Pe unde cu lapte da,/ Ca o bucăţică cădea,/ Osul 
alb că rămânea,/ Oasele şi vinele,/ De-şi trăgea păcatele” (Balade 1964: 333). 
Finalul adeseori tragic al morţii voinicului se resemantizează în contextul unei 
scufundări în apele începutului, după contactul cu haosul: „în cosmogonia indiană 
veche cosmosul [era] văzut ca oceanul primordial de lapte” (Biedermann 2002: 216). 
Blestemul joacă rolul preliminar de separaţie a pruncului de mundan, făgăduindu-l 
arhetipurilor, iar înghiţirea pune neofitul în contact cu esenţele şi îi anulează condiţia 
umană, istorică. Spintecarea fiarei şi ieşirea din ea au valoarea unei renaşteri într-o 
dimensiune superioară, în timp ce abluţiunea îl integrează pe Mistricean într-o nouă 
lume, a eroilor imuni la neant: „Sus la munţi îl ducea,/ Cu lapti dulci-l ţânea,/ De 
venin mi-l curăţea,/ Fraţi di cruce să prindeau/ Şî la vânătoari cîn’ mergea,/ Numa 
şărchi ei omora” (Berdan 1986: 9-10). Un frate de cruce atipic scoate Făt-Frumos 
din gura şarpelui, după nouă ani de semi-îngurgitare. Remediul pentru contactul cu 
infernalul este acelaşi: „I-a dat ăia două-trei găleţ’ dă lapte dulce, le-a fiert, l-a-
mbăiat bine, frumos, pă cătcăune, a căzut toată carnea aia putredă ş-a-nceput să-i 
crească altă carne vie” (Oprişan 2002: 267). Baia în lapte purifică în mod absolut, 
mai mult, abluţiunea în lichidul sacru provoacă agregarea la noul statut ontologic. 
Într-un basm din Cresuia, Bihor, izbăvirea de suferinţa grea este revelată de moartea 
însăşi: „tu t’e-apucă – zîče – că li-i scoat’e d’im bolă-afară, că li-i spăla cu lapt’e 
dulče şî cu cîrpa asta” (Bîrlea 1966: 528). În basme, cufundarea în apă face parte din 
riturile nupţiale, purificând mirii pentru etapa următoare: „La noi este obiceiul, 
adăogă zâna, ca înainte de a merge la cununie, să ne îmbăiem” (Ispirescu 1988: 41). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:38 UTC)
BDD-V407 © 2009 Editura Alfa



Iniţierea. Definiri europene şi tipare folclorice româneşti 
 

603 
 

Baia în laptele iepelor năzdrăvane nu poate fi făcută decât de adevăratul erou, care a 
parcurs toate etapele iniţiatice:  

Ea porunci să încălzească baia şi împreună cu împăratul să se îmbăieze în 
laptele iepelor ei. După ce intră în baie, porunci să-i aducă armăsarul ca să sufle aer 
răcoros. Şi daca veni, armăsarul suflă cu o nară înspre dânsa răcoare, iar cu altă nară 
înspre împăratul aer înfocat, încât fierse şi maţele dintr-însul, şi rămase mort pe loc 
(Ispirescu 1988: 35), „Aşa că iel cân s-o băga, numai i s-o d’esfăca carn’ea d’i pi uosă. 
Ş-apoi o rămas iel moştenitoŕ” (Bîrlea 1966: 492).  

Naşterea întru mit prin baia în lapte este o formă a consacrării, insolenţa împăratului 
pasiv a fost pedepsită de calul năzdrăvan, funcţia acestor animale fiind adeseori 
justiţiară în basme. Femeile rele sînt cel mai frecvent ucise prin schingiuirea de către 
un cal chtonian, care nu a văzut lumina soarelui pînă în momentul execuţiei. Pe de 
altă parte, calul năzdrăvan revine la forma sa miraculoasă printr-o abluţiune în lactic 
solicitată viteazului: „ –Atunci scaldă-mă-n lapte dulce şi dă-mi să mănânc o copaie 
de jăratec” (Basme 1996: 43).  Laptele folosit la îmbăiere devine un pretext pentru 
motivul jafului arhetipal, într-un basm din Pătuleni, Dâmboviţa: 

Împăratu acesta, atât era de bogat şî de viteaz, că era stăpân pe vro câteva împărăţii, 
mai multe-mpărăţii. Ş-avea ş-un lac cu apă dulce, într-o pădure foarte frumoasă. În 
ziua când trebuia să se scalde el cu soţia lui – când să ducea-n zua aia, nu găsa pe 
nimeni. Adică nu mai găsea nici un pic dă lapte. Nu ştiu cum dispărea. (Oprişan 
2002: 136). 

Împăratul viteaz este aici ipostaza posterioară a iniţiatului, care a civilizat lumea şi 
are drept seniorial asupra spaţiului sacru reprezentat de pădure şi lacul îmbăierii 
consacrante. Aşa cum alţi împăraţi posedă arbori din aur ca stâlp al lumii, suveranul 
de aici dispune de o rezervă uriaşă a lichidului nemuririi. Dar lumea revigorată de 
vitejia lui este din nou asanată de agresorul arhetipal şi astfel e timpul ca iniţierea să 
reînceapă pentru fiul de împărat. În basmul Rozina – Doamna Florilor, lacul de lapte 
se află în inima sacrului şi este accesibil numai fiinţelor superioare: 

exist-un lac de lapte dulce unde vine şi face baie Mândra Lumii, aceea, Rozina – 
Doamna Florilor, şi cu slujnicele ei. Face baie în fiecare zî. […] Da’ nu poate face 
nimnea că lacu, zâce, fierbe tăt timpu, numai când vine é, rămâne călduţ, cât face baie. 
Şi cum iese, începe să fiarbă, clocoteşte. Şi nimeni nu rezistă să treacă prin el sau să 
facă altceva” (Oprişan 2006: 226).  

Divinitatea vegetală controlează puterile germinative hrănite de lichidul 
maternităţii şi toate aceste implicaţii constituie ţinta supremă a lumii, pentru care se 
pune în mişcare iniţierea tinerilor. O înghiţire completă, dar momentană, pătimeşte 
eroul din basme, scos înapoi mereu într-o formă superioară. Pajura este frecvent 
figurarea monstrului înghiţitor şi catalizator al mutaţiei ontologice: „Dă trei ori l-a 
lăpădat, dă trei ori l-a-nghiţit şi l-a făcut mai mult mândru şî frumos pă cum era” 
(Oprişan 2002: 119), „da’ ea când s-a făcut, aşa, a dischis o gurî şî l-a-nghiţât pi 
Ionel. L-a-nghiţât şî l-a dat înapoi afarî. L-a făcut aşa di frumos!” (Oprişan 2002: 
152). Maternitatea rămâne un reper iniţiatic, mama fiinţei salvate de erou fiind cel 
mai frecvent cea care-l înghite, reconfigurând mitic naşterea. Absorbţia în pântecul 
matern de pe celălalt tărâm este atât de puternică, încât poate transforma şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:38 UTC)
BDD-V407 © 2009 Editura Alfa



Adina HULUBAŞ 
 

604 
 

metamorfozele punitive ale eroilor: „– Măi pasăre, ’ci, eu le-am rupt florile, da’ eu 
nu pot să-l învii. Cum ţ-am făcut eu ţâie bine, fă-mi şi tu mie bine. […] Dă trei ori 
le-a-nghiţât, dă trei ori le-a lepădat, de trei ori le-a-nghiţât, dă trei ori le-a lepădat şi 
l-a făcut mai mult mândru şi frumos după cum era” (Oprişan 2002: 120). Mama 
pajură este ipostaza solară a devorării, în timp ce mama şarpe transferă prăzii sale 
temporare energii chtoniene: „Mă-sa, când s-a dus să-l sărute, l-a şî înghiţât. Atunci, 
bătrânu şî şarpele, când a şuierat o dată, i-a dat bătrânu o palmă după ceafă la mă-sa 
şî l-a făcut mai mândru şî mai frumos pă cioban” (Oprişan 2002: 34). Ipostaza 
teriomorfă a monstrului înghiţitor conţine şi simbolistica strămoşilor care asistă la 
iniţierea neofitului şi de aici rezultă funcţia de călăuză psihopompă a şarpelui.  

A intrat în gură. ’Ce: 

 – Stai acolo pă măsălele mele, ’ice, fără teamă, că n-am nimic, ’ice, cu tine!  

[…] Şî s-a băgat în gura lui. Când a ajuns acolo în ţara şârpească […] A luat căpăstru 
ş-a intrat în gura băiatului şî l-a petrecut iar în ţara noastră din ţara şărpească, d-acolo” 
(Oprişan 2002: 35). 

Funcţia iniţiatică vine perfect ipostazei ofidiene; „animal al misterului 
subteran, al tainei aflate dincolo de mormânt, el îşi asumă o misiune şi devine 
simbolul clipei dificile a unei revelaţii sau a unei taine: taina morţii biruite de 
făgăduiala reînceperii. E ceea ce îi conferă şarpelui, chiar în miturile antitetice cele 
mai antiofidiene, un rol iniţiatic, şi în ultimă analiză binefăcător, incontestabil” 
(Durand 1977: 398-399). O altă ipostază a monstrului devorator este zmeul, tatăl 
fiind, de data aceasta, cel care îl înghite pe viteaz, poate din cauza incompatibilităţii 
cu natura malefică prin excelenţă a mamei zmeoaice: „Cum l-a văzut, tata al lu 
Mustaţă de Aur şi Barbă de Mătase – fiind şi acela zmeu, că erau zmei amândoi – 
imediat l-a-nghiţit pe loc” (Oprişan 2002: 144). Accesul la obiectele năzdrăvane este 
condiţionat de trecerea prin pântecele infernal, ca răsturnare a naşterii în lumea albă 
şi şederea temporară are intensitate maximă, comparabilă cu preluarea forţelor 
nestăvilite din trupul sălbăticiunii în care s-a metamorfozat, în alte texte, feciorul.     

În majoritatea miturilor despre înghiţirea de către un monstru, neofitul iese din 
stomacul acestuia fără păr (Propp 1973: 293). Din această perspectivă putem 
interpreta ameninţarea flăcăului din colindele tip III, 67, Ciutalina, ciuta fără splină 
ca având un  substrat iniţiatic: „Taci tu fată Giurgiuleancă/ Din vârful Giurgiului,/ 
Că de m-oi sui la tine,/ Zău că  nu-i  păţi-o bine!/ Eu  cosiţa  ţi-oi  tăia-o,/ Sus în vîrf 
ţi-oi ridica-o,/ De ţi-or bate-o vânturile,/ Ca pe feciori gândurile” (Luncile 1964: 
110-111). Propp atestă faptul că „iniţierea comportă şi o «tundere a  părului», că în 
timpul ritualului părul era ras, pârlit sau ascuns sub o învelitoare specială” (Propp 
1973: 294). Cosiţa tăiată devine un simbol evoluat al înghiţirii neofitului şi exprimă 
pierderea unei părţi din sinele neofitului, în acelaşi mecanism simbolic precum 
amputarea degetelor sau  scoaterea  dinţilor  în  timpul ritualului. Pedeapsa 
„denunţătorului” care decodează public transformarea totemică a ciutei are ca 
echivalent în basm cosiţa de aur a Ilenei Cosânzeana, găsită în mijlocul „căii lungi, 
depărtate”. Părul lăsat lung pentru a putea fi împletit în modul îndătinat la nuntă era 
o condiţie obligatorie pentru fetele de măritat, ceea ce îndreaptă interpretarea 
motivului din colindă spre ameninţarea statutului nubil al fetei. Ca şi stricarea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:38 UTC)
BDD-V407 © 2009 Editura Alfa



Iniţierea. Definiri europene şi tipare folclorice româneşti 
 

605 
 

grădinii cu flori în colindele de fată, tăierea cosiţei intenţionează revendicarea 
fecioarei ca aleasă şi scoaterea ei din rândul fetelor de măritat. În basm, însă, cosiţa 
separată de purtătoarea ei constituie un semnal, un indiciu pentru flăcău că îşi va afla 
curând mireasa, ea însăşi fiind cea care, probabil, a tăiat emblema nubilităţii sale, 
alegându-l pe erou.  

Similitudinea cu ritmul vegetal se păstrează şi în cadrul ritualului iniţiatic, 
procesul marcând „începutul unei etape care trebuie să aducă sămânţa la maturitate, 
la perfecţiune. Şi, precum sămânţa, [omul] trebuie să moară mai întâi pentru a se 
renaşte” (Vierne 1973: 14). Acesta este punctul de vedere al lui Roger Caillois, care 
consideră că „societatea e întotdeauna pe picior de egalitate cu natura” (Caillois 
2006: 132), ritmurile ei fiind preluate de om în intenţia de a-şi perfecţiona fiinţa 
spirituală. În universul popular românesc legătura uman – vegetal este şi mai 
profundă, căci flora reprezintă adeseori o ipostază a prezenţei feminine. Substituirea 
simbolică a fetei în floare este întărită de practicile reale prenupţiale, pentru că 
grădina cu flori crescute de ea îi anunţă statutul nubil. În oraţiile de nuntă decodarea 
vegetală constituie o etapă superioară de identificare a miresei. Pătrunderea treptată 
a semnificaţiilor este asistată de maeştri iniţiatori, „învăţători mai cunoscători”, care 
înţeleg amprenta simbolică şi descoperă sugestia maritală. Cea din urmă metaforă 
pentru mireasă ne poartă în plan vegetal: „Unii ziceau că-i floare de rai/ s-o rupă al 
nostru dulce crai,/ Alţii că-i viţă de vie/ Să-i fie craiului soţie” (Sevastos 1990: 190). 
În aşteptarea flăcăului, floarea fată se veştejeşte, imagine corespondentă metaforic 
dorului: „nu-nfloreşte/ Nici nu rodeşte,/ Nici locul nu-i prieşte/ Şi mai mult se 
ofileşte”(Marian 1995: 24). Gestul ruperii florii anunţă intenţia maritală şi prin codul 
grădinii îngrijite de fata de măritat, a cărei distrugere constituie o provocare şi o 
revendicare:  

…intră călare în grădină şi începu a-şi încura calul printre flori. Nevasta zmeului, fata 
împăratului a mai mare va să zică, când l-a văzut alergând prin grădină şi stricând 
florile a deschis fereastra şi i-a strigat” (Stăncescu 2000: 61).    

Depăşirea etapei premaritale se continuă cu etapa consacrării sociale ce valorifică 
capacitatea fertilă acumulată. În acest context, sosirea mirelui împărat restabileşte 
echilibrul ameninţat de absenţa principiului masculin: „Tiněrul nostru împěrat/ 
Umblând cu aĭ sěĭ p’aicĭ,/ A oblicit la d-vóstră o flóre,/ Care înfloresce, dar nu 
rodeşte,/ Noĭ după děnsa am venit,/ Să o ducem în curţile tiněreluĭ împěrat./ Acolo 
să créscă, să înfloréscă,/ Dar să şi rodéscă” (Frîncu, Candrea 1888: 158). Acelaşi 
traseul magic este parcurs de Florea din basmul cules de Ovidiu Bîrlea. În timpul 
şederii ei în mormântul ascuns de zmeii care pot zădărnici reînnoirea universului, 
feciorul de împărat visează că trebuie să se ducă la floarea nemaivăzută, „…mândră 
flore, da n-o şt’iut-o n’ime că če fel d’e flore-i” (Bîrlea 1966: 596). Mirarea oştirii 
fastuoase are aici un echivalent în neputinţa profană de a înţelege menirea florii. 
Abia a treia căutare a slujitorului împărătesc este fructuoasă, însă asumarea miresei 
trebuie făcută de împăratul însuşi, singurul care poate strămuta floarea de pe 
mormînt, printr-un gest de o virilitate violentă: „Pun’e mâna pă ię, amu o, o zmulğe 
cu rădăčin’i cu tătu, d’im pământ ięse cu tătu. Ş-o scutură d’e lut ş-o pun’e-n clop” 
(Bîrlea 1966: 597). Oraţiile de nuntă aşează despărţirea de mediul familial sub 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:38 UTC)
BDD-V407 © 2009 Editura Alfa



Adina HULUBAŞ 
 

606 
 

protecţia metalului lunar din compoziţia instrumentului masculin, a cărui preţiozitate 
rituală este în acord cu statutul miresei:  

Căci am venit/ Cu târnăcoape  de argint,/ Sî scoatem/ Floricica din pământ,/ S-o 
scoatem cu rădăcină,/ Şî s-o răsădim/ La-mparatu-n grădină,/ Acolo locu-o să-i 
priiască,/ O să crească,/ Să-nflorească/ Şi să nu mai vestejească” (Ciubotaru 2000: 
234).  

Accentul apăsat pus pe dezvoltarea fetei – floare ajunse într-un impas magic 
redă cursul existenţial necesar atât la nivel individual, cât şi la nivel macrocosmic. 
Floarea ofilită risipeşte capacitatea de rod a lumii, pe care o înglobează în totalitate 
fecioara transfigurată vegetal. Eroul trebuie să dobândească această floare şi să 
modeleze fast dezvoltarea societăţii. Metalul apotropaic formează un alt instrument 
cu simbolistică masculină, cu care împăratul strămută floarea de aur ivită pe 
mormântul fetei ucise de strigoi: „…văzând-o aşa de minunată o tăie cu un briceag 
de argint, o luă cu el la palatul şi o puse într-un pahar cu apă în odaia lui de culcare” 
(Stăncescu 2000: 180). Interdicţia luminii diurne face ca fata din ambele variante 
citate ale basmului fetei înmormântate să revină la forma umană doar noaptea, când 
mănâncă pe ascuns din bucatele împărăteşti, ca semn al reintegrării în lumea 
fenomenală. În colindele de fată mare, iniţiata însăşi declamă natura vegetal-acvatică 
a ipostazei sale: „Eu nu-s fată, nici nevastă,/ Ci io-s floare de pe mare,/ Rozmarin, 
miroasă tare,/ De m-o bate vântu-n dos,/ Umplu ţara de miros./ De m-o bate vântu-n 
faţă/ Umpli ţara de dulceaţă” (Colindatul 2007: 75). Mireasma resimţită în toată ţara 
redă amplitudinea funcţiei pe care o îndeplineşte fecioara iniţiată, dăruind 
universului cunoscut beatitudinea rodirii mirifice. Strigătul creaţiei biruitoare asupra 
haosului pustiitor are aici o dimensiune olfactivă extremă, dulceaţa mirosului 
marcând atât apogeul iniţierii nubile, cât şi al lumii regenerate de fata – floare. 
Textele poetice folosesc în mod constant rima flori – surori, dincolo de principiul 
muzicalităţii asocierea conţine legătura magică dintre cele două tipuri de existenţă, al 
căror ideal comun îl constituie frumuseţea rodnică. Fecunditatea extremă a florei 
poate fi încadrată în acelaşi fenomen benefic al cuminecării din esenţa vitală în 
timpul iniţierii. Colinda asociază somnul din leagănul magic cu o creştere exagerată 
a vegetaţiei: „-Scoală, Ano, nu durmi,/ Că doar de-asară ţi-a fi!/ Că de cînd ai  
adurmit/ Florile te-au năpădit:/ Şi pe gură şi pe nas,/ Şi pe dalbu-ţi de obraz,/ Şi prin 
sîn ţi s-au băgat./ Scoală, fată  de-mpărat !” (Luncile 1964: 175). S-a semnalat că  
„somnul malefic”, simptom al sacrului activ, este proporţional cu o  vegetaţie ce se 
dezvoltă sufocant (Coman 1980: 38). Dar aici nu  avem  acelaşi haos ce irumpe  în 
colindele tip III, 55, Leul, fiindcă  florile, iar nu mărăcinii ori iarba sălbatică pun 
stăpînire pe trupul fetei. Nu o ipostază a sufocării datorate sacrului monstruos se 
dezvăluie în colinda de fată mare, ci o imagine a fecundităţii extreme, specifică 
momentului dintâi al genezei, când natura prolifera nestăvilită. Somnul catalizează 
întoarcerea spiritului, iar colindătorii care somează fata să revină în lumea profană 
reprezintă martorii activi ai iniţierii:  

 – Scoală, (cutare), nu dormi,/ Că de-asară doar ţi-a fi,/ Că de când ai adormit,/ Iarba 
toată te-a’ngrădit,/ Florile te-au năpădit/ Şi pe gură şi pe nas/ Şi pe dalbul tău obraz,/  
Şi prin sân ţi s’au băgat, /Scoală fată de’mpărat” (ПОЕЗИЯ 1975: 181).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:38 UTC)
BDD-V407 © 2009 Editura Alfa



Iniţierea. Definiri europene şi tipare folclorice româneşti 
 

607 
 

Fecioara şi-a îndeplinit parcursul mitic şi a adus în contingent fertilitatea (sub 
simbolul specific al nubilităţii feminine) ca promisiune metaforică a pruncilor pe 
care îi va avea. Jocul timpurilor verbale este contrapunctic; imperativul invitaţiei 
apare de patru ori (o dată viitorul popular ţi-a fi impune fetei limita) şi tot de atâtea 
ori perfectul compus surprinde căderea instantanee în timp a vegetaţiei revigorate de 
„fata de împărat”. Sintagma aminteşte de ipostaza mirelui din oraţiile de nuntă, şi el 
fiu de împărat, fiindcă reprezintă perechea cu puteri mitice complementare fecioarei. 
La nivel pragmatic, dacă facem legătura cu grădina emblematică a fetei de măritat, 
florile minunate crescute parcă din chiar trupul ei, spun peţitorilor că pot veni, 
fiindcă tânăra ştie să cultive inflorescenţe deosebite. Vegetaţia şi viaţa însăşi au 
nevoie de fecioară să readucă din imemorial puterea de a rodi, fiindcă doar femeia 
cunoaşte taina germinării. La nivel social, doar fata care este vrednică să facă florile 
să crească frumos şi să folosească puterea lor tămăduitoare şi magică merită să 
treacă în etapa superioară a familiei proprii. Fecioara care poate face prunci de aur 
va fi întotdeauna soţia fiului de împărat, cuplul nou format fiind ipostaze umane ale 
divinităţilor vegetaţionale. În cursul iniţierii, fata doarme în leagănul sustras din 
profan şi capătă darul magic al fertilităţii contagioase. Starea de somn este 
caracteristică dominantei statice a iniţierii feminine şi tocmai ea deschide poarta spre 
sacrul depozitar de puteri germinatoare.  

Interpretările prin prismă psihanalitică au pus iniţierea masculină în relaţie cu 
tema complexului oedipian, cu scopul de a crea „desprinderea tinerilor din lumea 
femeilor” (Grande 1969: 336). În spaţiul cultural românesc, maternitatea constituie 
însă un reper constant pe parcursul iniţierii. Perspectiva citată analizează faza 
iniţială, a riturilor de separare a neofitului, ca ieşire a tânărului de sub semnul 
matern; din acest punct de vedere blestemul mamei, pronunţat atât în colinde şi 
balade, cât şi în cântecele de leagăn, devine un catalizator al scoaterii din familiar. În 
momentul plecării, feciorul din colinde are un dialog aspru cu mama, iar, în alte 
variante, când se întoarce cu leul legat, o strigă să vadă fiara. În mod sugestiv, fiul ce 
doreşte să-şi facă mama mândră este auzit doar de cea care va înlocui imaginea 
feminină în etapa viitoare, semn că vârsta anterioară a fost abolită complet: „Ia ieşi, 
maică, ia ieşi, taică,/ Să vezi maică, ce-ai scăldatu,/ Ce-ai scăldat, ce-ai d-umbăiat!/ 
Ţi-am adus leu legatu,/ Viulez, nevătămat!/ Nimeni nu-l auzea-ră./ El avân’ d-o 
ibovnică,/ Ibomnica l-auzea-ră,/ Furca din brâu lepăda-ră,/ Tare-afară mi-alerga-ră” 
(Colindatul 2007: 177). În basme, pregătirea pentru drum include turta de cenuşă 
plămădită de mama eroului, aceasta fiind hrana lui pe tărâmul infernal; în cazul în 
care flăcăul ar mânca merinde găsite în sacru el ar rămâne captiv acolo şi lumea s-ar 
stinge în aşteptarea energiilor revigorante. Turta mamei este făgăduinţa că feciorul 
va reveni în profan. Proba supremă însă pentru depăşirea etapei de dependenţă 
infantilă o constituie confruntarea maximă cu maternitatea terifiantă: mama zmeilor. 
Progeniturile ei refac pe dos modelul fraţilor viteji, mezinul zmeu, ca şi Prâslea, 
întrupează cele mai importante puteri. Imaginea inversă a maternităţii rezidă în 
zmeoaică, cea care a zămislit răul tâlhar al lumii mirenilor. Puterile ei colosale sunt 
asistate de o isteţime superioară faţă de cea a fiilor sau a zmeului consort, ea fiind 
capabilă să decodeze metamorfozele cuplului evadat de pe tărâmul infernal, sau să 
intuiască sexul real al presupusului voinic. Protagonistul este mâncat de mama 
zmeilor atunci când dublura cu fratele geamăn (basmele din Ciclul celor doi fraţi, A, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:38 UTC)
BDD-V407 © 2009 Editura Alfa



Adina HULUBAŞ 
 

608 
 

Tipul Dioscurilor, după clasificarea lui Lazăr Şăineanu) implică moartea temporară, 
specifică iniţierii. Piedicile magice o întârzie temporar, sfârşitul bestiei se află în 
însăşi natura ei, răul se autoanihilează: „e aprigă şi de un temperament incoercibil şi 
la supărare plesneşte în sensul propriu al cuvântului” (Călinescu 1965: 22). 
Antidotul maleficului se află în natura negativă intrinsecă, personajele opozante din 
basme fiind adeseori pedepsite la nivel narativ cu … apoplexie: „daca se văzu 
înfruntat până într-atât, iazma plesni de necaz, cum de să fie el ocărât atât de mult de 
o cutră de muiere” (Ispirescu 1988: 51), „pe loc plesni de frică aşa în cât nu se alesă 
şteamătă de el” (Frâncu, Candrea 1888: 283).  Mezinul dintre 101 fraţi are statut 
special , „ala o fost năzdrăvan” (Bîrlea 1966: 486), şi ştie unde se află 101 surori de 
măritat: „la mama Mămonului/ în fundu Sodomului” (Idem). Mama zmeoaică are 
aici o ipostază creştină, mamon fiind un arhaism regional pentru diavol, ori 
căpetenia acestora. Tocmai fiica ei cea mică, ţinută închisă, în conformitate cu 
ritualul iniţiatic feminin, constituie mireasa excepţională a mezinului, infuzând astfel 
lumea cu energiile intacte ale sacrului. Localizarea tărâmului iniţiatic pătrunde la 
nivel poetic pe teritoriul „metaforei imposibilului” care creează timpul neverosimil/ 
imposibil în folclorul literar (Roşianu 1997: 41). Dacă în alte basme acest procedeu 
stilistic are funcţie de insolitare, aici viziunea recentă, creştină, dezvăluie domeniul 
terifiant al răului arhetipal, exact punctul zero al confruntării iniţiatice. Doar gândul 
la mama celui mai mare dintre diavoli, maica zmeilor de neoprit, îngheaţă mireanul, 
izvorul tenebrelor care tulbură lumea fiind intangibil pentru profani. Mezinul ştie 
unde să găsească bestia supremă şi poate să îi curme răutatea. De un umor ingenuu 
este portretul mamei drăcoaice dintr-un basm cules în Chirculeşti, Giurgiu: „că cică 
şi la draci tot muierile sunt mai ale dracului, şi-i cârpesc câte o dată de te miri, draci 
sunt ăia or ce sunt” (D. Stăncescu 2000: 40). Supremaţia infernală a feminităţii 
materne rezidă în capacitatea ei de zămislire a răului, gineceul conţine atât puterile 
materializate, cât şi pe cele virtuale. Mama vitregă este ipostaza profană a 
maternităţii negative, ea îi expulzează pe copiii neofiţi din mundan, prin braţul 
tatălui, biet instrument al scenariului. Mama zmeoaică provoacă puterile lăuntrice 
ale feciorului şi trebuie anihilată pentru a lăsa fertilitatea lumii să înflorească. 

Specifică smulgerii din mediul matern este jelirea exagerată a tinerilor plecaţi, 
element care nu se regăseşte în mentalul arhaic românesc: „les mères pleurent 
comme si la séparation allait être définitive, ce qui est tout à fait exact en un sens” 
(Vierne 1973). Doar colinda tip Voinic căutat prin munţi IV, (117) conţine această 
perspectivă socială asupra incursiunii iniţiatice; aici absenţa tânărului este 
iremediabilă pentru familie:  

Părinţi de veste-mi prindea/ Şi după el că-mi pleca:/ Cată-l părinţi în vârf de munţi./ 
’N vârf de munţi, în văi adânci,/ ’N văi adânci, izvoare reci./ Mi-l căta şi mi-l lăsa./ 
Fraţi de veste că-mi prindea/ Şi după el că-mi pleca:/ Cată-l fraţi în lunci şi brazi,/ Mi-l 
căta şi nu-l găsea;/ Mi-l ofta şi mi-l lăsa./ Surori de veste-mi prindea/ Şi după el că-mi 
pleca:/ Cată-l surori în lunci de flori./ Mi-l căta şi nu-l găsea./ Mi-l ofta şi mi-l lăsa./ 
Mătuşi de veste-mi prindea/ Şi după el că-mi pleca:/ Cată-l mătuşi prin brânduşi./ Mi-l 
căta şi nu-l găsea./ Mi-l ofta şi mi-l lăsa./ Veri de veste-mi prindea/ Şi după el că-mi 
pleca:/ Cată-l veri în lunci de meri./ Mi-l căta şi nu-l găsea” (Brezeanu 2000: 363-
364).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:38 UTC)
BDD-V407 © 2009 Editura Alfa



Iniţierea. Definiri europene şi tipare folclorice româneşti 
 

609 
 

Ieşirea din familiar este detaliată prin enumerarea rudelor care resimt dispariţia 
neofitului şi eşuează în a-l găsi, fiindcă ele se deplasează în planul profan, al 
itinerariilor sociale. Dacă sexului masculin îi sînt proprii spaţiul cîmpiei şi brazii, ca 
ipostază vegetală a masculinităţii, planul floral găzduieşte căutările surorilor şi 
mătuşilor. Flăcăul poate fi recuperat doar de cineva cu o condiţie similară – iubita sa, 
care îşi încheie astfel şi ea iniţierea, printr-o inversiune dinamic – pasiv. În 
Limanskova – Reni, voinicul rămîne izolat în urma binecunoscutei rătăciri:  

Dădu Dumnezeu o ceaţă,/ După ceaţă o negureaţă,/ Cărarea că îşi luară,/ Cărărui la 
negri munţi./ […] (numele fetei) de veste-a prins!/ Cărăruia că-şi lua,/ Sus la munţi că 
se urca,/ Jos, mai jos se pogora,/ Peste voinicel dădea./ Să-l trezească nu se-ndură,/ să-
l deştepte nu să-ncrede,/ Cal din nară strănuta,/ Pe voinicel mi-l trezea (ПОЕЗИЯ 
1975: 363).  

Şederea pe muntele sacru constituie o formă alegorică a morţii iniţiatice, 
pentru că tânărul este pierdut pentru familie. Ieşirea din sânul familiei este resimţită 
ca o moarte, ritualul iniţiatic provoacă, la civilizaţiile primitive, un bocet similar 
trăirilor funeste. Jelirea celui plecat, „Toată lumea să-l prăjească,/ Să-l prăjească, să-l 
căiască” (Colinde 1994: 104) deconspiră sensul iniţiatic, persoana familiară urmând 
să dispară pentru a fi înlocuită de erou. Resuscitarea şi revenirea în planul mundan 
are nevoie însă de mijlocirea eros-ului, ca punct final al elevaţiei fiinţei. În toate 
celelalte contexte ale plecării în sacru, ruperea de universul matern este lipsită de 
dramatism, unele texte de colinde redând chiar un dialog între mamă şi fiu care 
dezvăluie intuiţia parentală a traseului iniţiatic şi sugerează un sprijin, nu o încercare 
de oprire a evoluţiei ontologice. 

Secvenţialitatea procesului iniţiatic este mereu aceeaşi; folosind  terminologia 
lui Arnold van Gennep, vom spune că etapa preliminară a procesului iniţiatic 
marchează separarea de profan şi familiar, este urmată de faza de limită a trecerii, 
moment în care neofitul este supus la încercări cheie şi se termină cu treapta 
postliminară, de agregare la sacru şi reintegrare în contingent. Simone Vierne a 
sintetizat formele prin care călătoria în lumea mitică induce iniţierea neofitului: el 
trece prin ritualuri ale morţii, se întoarce la stadiul embrionar sau, în cadrul unui al 
treilea traseu arhetipal, descinde în infern / urcă la cer (Vierne 1973: 22). Aceste căi 
iniţiatice sînt de fapt ipostaze ale morţii simbolice prin care trebuie să treacă 
novicele în mod obligatoriu. Numai moartea firii perisabile, disoluţia completă a 
vulnerabilităţii naturale poate lăsa să se instaureze statutul privilegiat al fiinţei care 
„a văzut Idei”. O imagine impresionantă a lui axis mundi găsim în basmul cules de 
Ovidiu Bîrlea în Fundu Moldovei, Suceava. Aici el este un nuc, arbore faţă de care 
mentalitatea tradiţională are o reverenţă deosebită: „ 

Şî nucu čela d’e aur fačę frunzâ d’i nuc d’e aur şî nuči d’i aur, însâ ğios nu mai 
pk’ica. Ğiumătat’e ira gol şî ğiumătat’e ira cu nuči, însă nu put’ę n’ime pi lumea asta 
să-i aducă la-mpăratu nuči sau frunzâ d’i nuc (Bîrlea 1966: 532).  

Provocarea constă în imposibilitatea de a valorifica fertilitatea excepţională a 
copacului solar, care reprezintă calea de legătură între lumi:  

S-o suit t’imp d’e tri an’i d’i dzîli p copac în sus, pînă či-o ağiuns la crenği, o-nh’ipt 
toporaşăle ačele şęsă în nuc şî s-o suit pi crenği în sus, sâ vadă či-ar sâ mai vadă mai 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:38 UTC)
BDD-V407 © 2009 Editura Alfa



Adina HULUBAŞ 
 

610 
 

în sus. Cîn o ağiuns la vîrvu copaculi, la vîrvu nuculi, au văzut o casuţâ stîn în 
văzduh ş-o criangă d’i nuc d’i la nuc pînă pi pragu căsî” (Bîrlea 1966: 533).  

Motivul copacului – drum pe verticală între dimensiuni apare în numeroase 
basme, însă varianta de faţă însumează simbolul solar, cu cel al stâlpului lumii şi cu 
topos-ul casei de pe celălalt tărîm, pentru care nucul constituie un traseu marcat. 
„Verticalismul uşurează mult acest «circuit» între nivelul vegetal şi nivelul uman, 
căci vectorul său întăreşte şi mai mult imaginile învierii şi triumfului” (Durand 
1977: 427), adică exact scopul suprem al iniţierii. În colindele de fecior, ipostaza 
mirifică a arborelui lumii este prădată de dulf: „S-a născut şi a crescut, /A crescut un 
măr rotat /Cu crenguţele de aur, /Cu merele de arjint, /Da frunza de mărgărint” 
(ПОЕЗИЯ 1975: 95-96). Ciclul vegetativ al pomului este accelerat, ziua 
împărătească echivalând cu era cosmică: „…într-o zi, văzu că pomul înmugureşte, 
înfloreşte, se scutură florile şi roadele se arată; apoi spre seară dă în pârguială” 
(Ispirescu 1988: 73). Prădarea zilnică a roadelor şubrezeşte fecunditatea lumii şi 
anunţă apropierea dramatică a haosului anihilant. Fructele preţioase reprezintă 
elixirul tinereţii, tocmai pentru că însumează toată capacitatea vitală a universului: 
„No, împaratu, cum o-mbucat prima dată, aşa ca dumneavoastră, n-aveţ’ timp, 
numa’ timp, odat-o-ntinerit cu doúzăci di ai, s-o sămţât mai tânăr, cum o mâncat un 
măr din măru lui” (Oprişan 2006: 226). Iată de ce mărul este atît de preţios, jefuirea 
lui constantă sleieşte şi îmbătrîneşte natura umană, în timp ce cuminecarea din 
fructul sacru revigorează şi întoarce timpul la gloria dintâi. 

Implicaţia thanatică este o constantă a interpretărilor specialiştilor şi a textelor 
cu valoare iniţiatică. Moartea simbolică survine ulterior „riturilor preliminare de 
purificare” (Universalis 1996: 351), care evită imixtiunea nefastă a profanului în 
sacru şi este semnalată atît la nivelul geografiei ficţionale, cât şi la nivel cromatic. 
Jungla în care se afla cabana iniţiatică la culturile tribale are un corespondent artistic 
în pustiul prin care rătăcesc neofiţii, dar şi în argeaua pentru ţesut a Ianei Sînziana, 
sora peţită de fratele soare în baladă. Câmpia, pădurea şi muntele sunt spaţii sacre 
ficţionale recurente, fiecare din ele cu un corespondent în credinţele universale. O 
metaforizare completă a suferit în spaţiul românesc practica denumită „văruire 
magică” (Vierne 1973: 9). Natura specială, de spectru a neofiţilor este redată prin 
semnalul cromatic alb, ei fiind astfel vopsiţi în Congo, pe coasta Luango. La fel 
procedează şi populaţia Pangwe (Lips 1964: 360), sau cea din Oceania (Propp 1973: 
78), alteori o pudră fiind folosită (Eliade 1995: 31) pentru a da aparenţa de spirit 
lipsit de corporalitate. Atît tinerii, cît şi fetele masai din Australia, îşi acopereau faţa 
sau întregul trup cu argilă albă în timpul procesului de trecere (Gennep 1996: 84). 
Textele folclorice româneşti abundă în folosirea epitetului dalb, ce caracterizează cel 
mai frecvent faţa neofitului, ca ipostaziere a spiritului său. Colindele de fecior şi de 
fată mare, baladele fantastice şi basmele evidenţiază o etapă cathartică fin interţesută 
la nivel simbolic; eroii îşi abandonează neputinţa umană prin recluziune, rătăcire, 
sete, foame ori prin urcarea în spaţii consacrate cum e muntele. Teatralizarea 
sacrului, ca dominantă a ritualului iniţiatic tribal, s-a refugiat în puterea evocatoare a 
cuvântului transmis prin datină: desfăşurarea evenimentelor din colindele de fecior, 
spre exemplu, includ pe lângă planul fabulei atât instanţa povestitoare – colindătorii, 
cât şi auditoriul. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:38 UTC)
BDD-V407 © 2009 Editura Alfa



Iniţierea. Definiri europene şi tipare folclorice româneşti 
 

611 
 

Raportul între definirile europene ale fenomenului cultural iniţiatic şi 
indiciile retrase în textele poetice populare este, prin urmare, unul de 
cuprindere spirituală, prin integrarea mentalului tradiţional românesc în 
credinţele universale şi, în acelaşi timp, de distanţare faţă de tiparul general 
prin nuanţări specifice simţirii mistice autohtone. Absenţa unui tremendum în 
faţa modelului divin şi a lumii arhetipale permite translarea dimensiunilor 
firii în mod natural, căci omul se mişcă de fapt sub aceleaşi pârghii 
ontologice, fie că se află în mit, ori în profan. Zânele care deretică şi 
împărătesele trimise de fii să plămădească turte magice sau atinse de sacru în 
timp ce mătură demonstrează o antinomie psihologică între teroarea ce 
induce fiorul iniţiatic în timpul riturilor de trecere tribale şi armonia sub care 
tinerii neofit pătrund, prin operele folclorice româneşti, în dimensiune mitică. 

Bibliografie 

Balade 1964: Balade populare româneşti. Introducere, indice tematic şi bibliografic, 
antologie de Al. I. Amzulescu, vol. I, Bucureşti, Editura pentru Literatură. 

Basme 1996: Basme române, culegere de G. Dem Teodorescu, ediţie îngrijită şi glosar de 
Rodica Pandele şi Petre D. Anghel, prefaţă de Nicolae Constantinescu, Bucureşti, 
Editura Vitruviu. 

Berdan 1986: Lucia Berdan, Balade din Moldova, Cercetare monografică. Cu un capitol de 
etnomuzicologie de Viorel Bîrleanu şi Florin Bucescu, Iaşi, Caietele Arhivei de 
Folclor, VI.  

Bettelheim 1971: Bruno Bettelheim, Les blessures symboliques. Essais d’interpretation des 
rites d’initiation. 

Traduit de l’anglais par Claude Monod, suivi d’une discussion par André Greene et Jean 
Pouillon, Paris, Gallimard. 

Brezeanu 2000: Ion Brezeanu, Colinde de la Dunărea de Jos. Ritual, poetică, Galaţi, Editura 
Fundaţiei Universitare „Dunărea de Jos”.  

Biedermann 2002: Hans Biedermann, Dicţionar de simboluri, vol. I. Traducere din limba 
germană de Dana Petrache, Bucureşti, Editura Saeculum I.O. 

Bîrlea 1966: Antologie de proză populară epică, Bucureşti, Editura pentru Literatură.  
Brăiloiu, Comişel et alii 1977: C. Brăiloiu, Emilia Comişel şi Tatiana Găluşcă-Cîrşmariu, 

Folclor din Dobrogea. Studiu introductiv de Ovidiu Papadima, Bucureşti, Editura 
Minerva. 

Călinescu 1965: G. Călinescu, Estetica basmului, Bucureşti, Editura pentru Literatură. 
Cireş 1984: Lucia Cireş, Colinde din Moldova. Cercetare monografică. Cu 72 de melodii 

transcrise de Florin Bucescu şi Viorel Bîrleanu, Iaşi, Caietele Arhivei De Folclor, V.  
Ciubotaru, 2000: Silvia Ciubotaru, Nunta în Moldova. Cercetare monografică, Iaşi, Editura 

Universităţii „Al. I. Cuza”.  
Colindatul 2007: Colindatul tradiţional românesc. Sens şi simbol. Prefaţă, antologie şi glosar 

de Sabina Ispas, Bucureşti, Editura Saeculum Vizual. 
Colinde 1994: Colinde din Transnistria. Prefaţă de Traian Herseni. Cuvînt înainte, studiu 

introductiv, texte şi melodii culese şi notate de Constantin A. Ionescu. Postfaţă de 
Constantin Mohanu, Chişinău, Editura Ştiinţa. 

Coman 1980: Mihai Coman, Izvoare mitice, Bucureşti, Editura Cartea Românească. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:38 UTC)
BDD-V407 © 2009 Editura Alfa



Adina HULUBAŞ 
 

612 
 

Durand 1977: Gilbert Durand, Structurile antropologice ale imaginarului. Introducere în 
arhetipologia generală. Traducere de Marcel Aderca. Prefaţă şi postfaţă de Radu 
Toma, Bucureşti, Editura Univers. 

Durkheim 1995: Émile Durkheim, Formele elementare ale vieţii religioase. Traducere de 
Magda Jeanrenaud şi Silviu Lupescu. Cu o prefaţă de Gilles Ferreol, Iasi, Editura 
Polirom. 

Eliade 1994: Mircea Eliade, Nostalgia originilor. Istorie şi semnificaţie în religie. Traducere 
de Cezar  Baltag, Bucureşti, Editura Humanitas. 

Eliade 1995: Mircea Eliade, Naşteri mistice, traducere de Mihaela Grigore Paraschivescu, 
Bucureşti, Editura Humanitas.  

Universalis 1996: Encyclopaedia Universalis, corpus 12, Inceste – Jean-Paul, Paris, Éditeur 
à Paris. 

Frâncu, Candrea 1988: Teofil Frâncu, George Candrea, Românii din Munţii Apuseni, (Moţii). 
Scriere etnografică cu 10 ilustraţiuni în fotografie, Bucureşti, Tipografia Modernă. 

Gennep 1996: Arnold van Gennep, Riturile  de  trecere. Traducere  de  Lucia Berdan şi Nora 
Vasilescu, studiu  introductiv  de  Nicolae Constantinescu, Iaşi, Editura Polirom. 

Grande 1969: Grande dizionario enciclopedico UTET con 358 illustrzioni nel testo e 36 
tavole fuori Testo di cui 11 a colori, Torino, Unione tipografico – Editrice torinese. 

Ispirescu 1988: Petre Ispirescu, Legende sau basmele românilor. Ediţie îngrijită de Aristiţa 
Avramescu, vol. I, Bucureşti, Editura Cartea Românească.  

Lips 1964: Iulius E. Lips, Obîrşia lucrurilor. O istorie a culturii omenirii, Bucureşti, Editura 
Ştiinţifică. 

Luncile 1964: La luncile soarelui. Antologie a colindelor laice. Ediţie îngrijită şi prefaţă de 
Monica Brătulescu, Bucureşti, Editura pentru Literatură. 

Marian 1995: Simion Florea Marian, Nunta la români. Studiu istorico – etnografic 
comparativ. Ediţie critică de Teofil Teaha, Ioan Şerb, Ioan Ilişiu, text stabilit de Teofil 
Teaha, Bucureşti, Editura „Grai şi suflet – Cultura naţională”. 

Oprişan 2002: I. Oprişan, Basme fantastice româneşti. Vol. I Fata răpită de soare, Bucureşti, 
Editura Vestala. 

Oprişan 2006: I. Oprişan, Basme fantastice româneşti, vol. V, Fata din icoană, Bucureşti, 
Editura Vestala. 

Păsculescu 1910: Nicolae Păsculescu, Literatură populară românească, cu 30 arii notate de 
Gheorghe Mateiu, Bucureşti, Librăria Socec şi Comp. 

ПОЕЗИЯ 1975: ПОЕЗИЯ ОБИЧЕЮРИЛОР КАЛЕНДАРИЧЕ, алкэтуиря, артиклул 
ынтродуктув щи коментрииле де н. м. Бзешу. Суб редакца луи в. м. Гачак, 
кишинэу, Едитура штиица.  

Propp 1973: V. I. Propp, Rădăcinile istorice ale basmului fantastic. Traducere de Radu 
Nicolau, prefaţă de Nicolae Roşianu, Bucureşti, Editura Univers. 

Roşianu 1997: Nicolae Roşianu, Poetică folclorică, Bucureşti, Editura Universităţii din 
Bucureşti. 

Sandu–Timoc: C. Sandu–Timoc, Poezii populare dela românii din Valea Timocului, cu o 
introducere de N. Cartojan, Craiova, Editura „Scrisul Românesc”, s.a.  

Sevastos 1990: Elena Sevastos, Literatură populară, vol. I, Cîntece moldoveneşti. Nunta la 
români. Ediţie îngrijită şi prefaţă de Ioan Ilişiu, Bucureşti, Editura Minerva. 

Stăncescu 2000: D. Stăncescu, Sur–Vultur. Basme culese din gura poporului [român]. Ediţie 
îngrijită, prefaţă şi tabel cronologic de Iordan Datcu, Bucureşti, Editura Saeculum I.O. 

Vierne 1973: Simone Vierne, Rite, roman, initiation, Grenoble, Presses Universitaires de 
Grenoble. 

Wunenburger 2000: Jean-Jacques Wunenburger, Sacrul. Traducere, note şi studiu introductiv 
Mihaela Căluţ. Postfaţă de Aurel Codoban, Cluj – Napoca, Editura Dacia, 2000. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:38 UTC)
BDD-V407 © 2009 Editura Alfa



Iniţierea. Definiri europene şi tipare folclorice româneşti 
 

613 
 

Romanian Initiation Patterns in the Context  
of European Definitions 

The initiation before marriage has not yet been the subject of an extensive 
Romanian research; hence it is an exaggeration to speak about distortions when approaching 
its ritual. Our work identifies some specific implications of the completely metaphorical 
practices revealed mainly by profane carols, fantastic ballads and fairy-tales. Totemic bounds 
are fundamental when entering this rite of passage and this connection becomes visible with 
the symbolic presence of the stag and the deer. The former has a mythical power over nature 
and his acts are felt and heard only by the lad. Also he transforms himself into a golden stag, 
under the same magical resorts as the maid who becomes a hunted deer in carols and 
wedding orations. All psychoanalytical perspectives see the neophyte as departing from the 
maternal world, but Romanian traditional culture transforms the mother image into a 
reference throughout initiation. Real practices meant to induce the feeling that the neophyte 
is in fact dead suffered an artistic transformation, which, nevertheless, testifies for the 
existence of such rituals very long time ago. The general perspectives on Romanian initiation 
motifs show a coherence with universal beliefs analyzed by European researchers, and yet a 
distance from the usual pattern, given by the local mystical feeling. 

 
Iaşi, România 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:38 UTC)
BDD-V407 © 2009 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

