
527 
 

 
 
 

De la cultivarea unui model canonic la  asumarea 
programatică a intertextualităţii multiplicatoare de 

perspectivă identitară 
 

Doiniţa MILEA  
 

Interesul acordat modelelor culturale prestigioase ca şi efortul de a identifica 
un model fondator absolut au generat o oscilaţie permanentă în cultura română  între 
un conservatorism autohtonizant, care propunea prin culoare locală şi trecut specific 
un traditionalism programatic, şi un discurs sincronizator cu  doctrinele şi 
programele literare modernizatoare. Definirea identităţii naţionale a căutat un punct 
de sprijin în zone culturale de mare prestigiu ca Roma antică, Bizantul şi Viena 
imperială  în conturarea unui model narativ al identităţii generator de protocronisme 
şi de hiporbolizări geoculturale, a căror coerenţă este dată de rememorări, reluări şi 
retrăiri  ale unor modele asumate programatic de o generaţie culturală sau de alta. 
Schimbarea paradigmei culturale prin opţiunea către  deschidere, a conturat un 
model de dialog cu modele canonice europene, înlocuind miturile şi sterotipiile 
naţionale cu acelea ale spatiului european şi central-european,la un moment dat, şi 
printr-o optiune mai târzie, cu acelea ale spaţiului de peste ocean. Recunoaşterea 
puterii modelelor si asumarea lor demonstrativ-parodică în spaţiile literaturii, nu 
reprezintă o particularitate proprie numai ultimilor decenii , ci si o permanentă 
încercare a definirii identităţii de sine, în toate marile momente ale literaturii 
române, prin raportarea la modelul canonic al celuilalt . 

Studierea obiectelor culturale ale trecutului în toate contextele şi determinările 
lor, într-o lectură  de sinteză urmărind nu numai realizarea artistică, ci şi spaţiul 
socio-politic,cel al ideilor existenţial-filozofice, care oglindesc la modul semnificativ 
o lume structurată pe ideea de dialog cu modelele până la pastişare şi inversare 
parodică, devine o reconstituire a laboratorului de creatie , dar şi un model de 
construcţie identitară în sensul  topofiliei lui Gaston Bachelard, care subliniază  
dimensiunea trăită a spaţiului şi raporturile insului cu acesta. Conform lui Bachelard 
(Poetica spaţiului, 1957), indivizii stabilesc întotdeauna relaţii semnificative cu 
spaţiul, de unde interesul acut pentru modurile în care spaţiul devine o dimensiune 
simbolică a identităţii., Punctul de plecare, centrul,ca o construcţie intelectuală, 
implică consecinţe sociologice, în care frontierele sunt produsul unui proces psihic 
de delimitare, avand ca rezultat tot atatea spaţii culturale reprezentative pentru un 
individ sau un grup social şi care nu se suprapun peste limitele politic-teritoriale 
acceptate. Ca structuri spaţiale elementare, de reper, frontierele operează în trei 
registre: real, simbolic şi imaginar. Simbolicul se referă la apartenenţa la o 
comunitate ancorata într-un teritoriu şi trimite la identitate. Imaginarul conotează, de 
regulă, relaţia cu Celălalt şi cu Sine, cu propria istorie, cu miturile fondatoare sau 
destructive. Prin urmare, ca loc de articulare a unor planuri culturale, spaţiul pune în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:10:44 UTC)
BDD-V399 © 2009 Editura Alfa



Doiniţa MILEA 

528 
 

mişcare proiecţiile lor intelectuale, ideologice şi simbolice, generatoare de puternice 
marci ale identitătii şi exprimând un punct colectiv de vedere asupra modului 
specific de a fi in raport cu Celalalt. Pornind de aici, modelajul cultural exercitat 
asupra personalităţii creatoare, fie a creatorului de text ficţional, fie a analistului 
critic, a generat o tendinţă de a proiecta imagini compensatorii, graţie unui proces de 
semnificare pe care şi-a pus amprenta lumea culturală si civilizaţia europeană, dar şi 
spaţiul românesc de origine al artistului, conservat de memoria afectivă. 

Din această perspectivă, modelul construcţiei  spaţiului ficţional al lui 
Sadoveanu, în strânsă legătură cu sursele mărturisite ale creaţiei sau identificate de 
comentatori, este mai mult decât semnificativ. Încă de la apariţia romanului Şoimii 
(1904), scrisul lui Sadoveanu a fost apropiat de marii maeştri ai genului, Walter 
Scott, Victor Hugo, Henryk Sienkiewicz, Alexandre Dumas sau de sensibilitatea 
literaturii ruse, Turgheniev, Gogol, Gorki, dar şi de literatura cu haiduci.Pentru 
ilustrare, propunem două comentarii literare situate la mare distanţă în timp: după H. 
Sanielevici, citat deja, Sadoveanu apărea ca un "pastişor de rând", "care imita de 
fiecare dată pe unul sau mai mulţi scriitori străini". Astfel Şoimii ar fi "Sienkiewicz 
şi Tolstoi şi N. D. Popescu".Ducând la ultimele consecinţe efectele comparatismului, 
Alexandru Piru găseşte că "Şoimii se poate compara în cele mai bune pagini cu 
Taras Bulba de Gogol"; "Tonul e ca-n Vremuri de bejenie exuberant eroic, 
semănând cu cel din Ivanhoe de Walter Scott"; "Un spor în direcţia documentaţiei 
cât şi a conflictului înregistrăm în Neamul Şoimăreştilor, de data aceasta analogia 
putând fi făcută cu romanele istorice ale lui Henryk Sienkiewicz ( tip Prin foc şi 
sabie )" În studiul lui Nicolae Manolescu, Sadoveanu sau utopia cărţii, sfera 
circulaţiei modelelor se îmbogăţeşte cu alţi doi maeştri:  

Romanele de tinereţe au caracterul naraţiunilor romantice de aventuri şi sunt 
influenţate de scrierile asemănătoare ale lui Walter Scott, Victor Hugo şi Alexandre 
Dumas. (...) Recuzita genului e aproape toată aici: răpiri, lupte între viteji, urmăriri, 
trădări, iubiri nefericite. Erotica e romanţioasă iar psihologia convenţională, oarecum 
ca în ciclul lui Sienkiewicz, de la care provin şi câteva teme.  

 Alexandru Paleologu, (Treptele lumii sau calea către sine a lui Mihail 
Sadoveanu, 1968), vede o eliberare treptată de modele în perioada maturităţii, fixată 
la un an după studiul lui Lovinescu (1928), epocă aflată sub semnul romanului Zodia 
Cancerului sau Vremea Ducăi-vodă (1929):"(...) progresiunea lui Sadoveanu către 
sine însuşi, lentă dar sigură, în ciuda prea multelor şi grelelor biruri plătite în primii 
ani sentimentalismului tânguios sau haiducesc ( şi "voinicesc" în genere ), a întâlnit 
aproape de la început răzleţe ( foarte răzleţe ) ţâşnituri ale geniului." 

 Pornind în continuare de la Anii de ucenicie, ghid în labirintul creaţiei, care 
permite puncte de reper în ficţiunea sadoveniană, putem reface experienţa literară a 
autorului, esenţială ca treaptă în aventura literară. Aici găsim precizate acele "flori 
ale unor lecturi proaspete de haiduci naţionali" cum spune Lovinescu, dar şi marii 
autori de romane istorice care vor prilejui comparaţii mai târziu, criticilor : "De la o 
vreme primeam mai cu plăcere proza lui N. D. Popescu decât a imitatorului său 
Panait Macri. Aceşti autori erau în acel timp furnizorii editorilor populari în materie 
de haiduci şi de bandiţi. Dar pe când povestirile lui N. D. Popescu se găseau în 
prelungirea baladelor populare, ca Bujor şi Ghiţă Cătănuţă, combinaţiile lui Macri 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:10:44 UTC)
BDD-V399 © 2009 Editura Alfa



De la cultivarea unui model canonic la  asumarea programatică a intertextualităţii   
multiplicatoare de perspectivă identitară 

 

529 
 

mergeau pe un ascuţiş senzaţional, amestec adesea de crime oribile şi pornografie. 
Am rămas câţiva ani, din instinct credincios bătrânului Nedea Popescu, ale cărui 
calendare pentru toţi românii împodobeau în fiecare an şi rafturile tatălui meu. Mai 
târziu, când l-am cunoscut pe acest bun şi blând cetăţean al Bucureştilor, mi-a fost 
simpatic cât şi cărţile lui. Era un scriitor sincer încredinţat de misiunea pe care o 
avea, de a scrie pentru marea mulţime, şi era conştient că trebuie să păstreze o 
legătură firească între cântecele bătrâneşti şi romanele sale haiduceşti." 

La Sadoveanu, întoarcerea nostalgică în zona începuturilor literare 
este literatură. Şi el simte în introducerea la Anii de ucenicie, posibila 
reticenţă a lectorului: 

Mă gândesc că poate ar interesa pe prietinii mei cetitori unele informaţii, mărturisiri şi 
amintiri în legătură mai ales cu ceea ce e în mine artist. Simpla anecdotă-divertisment 
e de importanţă cu mult mai redusă pentru cei care se interesează de viaţa scriitorilor. 
Uneori, totuşi, mă voi opri şi la asemenea paragrafe. Unele din acestea din urmă, fără 
voia mea, au să aibă alură literară. Asta mă jenează puţin; aş vrea ca între mine şi 
cititorii mei, de data asta, să lipsească meşteşugul breslei din care fac parte. (s.n.). 

 Reîntorcându-ne la atelierul de creaţie, cităm din Anii de ucenicie, începutul 
aventurii fraţilor Potcoavă şi a romancierului Sadoveanu. Sadoveanu intră de fapt 
odată cu primele lecturi din marii autori de romane istorice din secolul al XIX-lea, în 
marea circulaţie a reţetei genului, care cunoscuse apogeul odată cu romantismul şi 
opera lui Walter Scott : totul fusese spus şi în momentul când scrie Sienkiewicz, 
care colorează cu apologia spiritului naţional peripeţiile şi scenele de luptă din 
trilogia sa istorică (Prin foc şi sabie, Potopul, Pan Wolodyjowski). Sadoveanu simte 
că romanul polonezului poartă cu nobleţe semnul salvării ţării de către şleahtă; eroii 
din imensa galerie de personaje fictive sunt generoşi şi nobili pe fundalul unei 
existenţe rituale. În 1909, Sofia Nădejde, care traducea romanul lui Sienkiewicz, 
Prin foc şi sabie, atrăgea atenţia cititorilor asupra faptului că în roman "vom găsi o 
parte din istoria noastră. Ne învie vremea lui Vasile Lupul." Total opus, Gogol 
oferea tânărului moldovean o descriere colorată, cu apăsate nostalgii paseiste, 
intersectată de linii fantastice de esenţă folclorică. Taras Bulba, o scriere ciudată, o 
povestire violent romantică, prin viaţa liberă, aventuroasă a cazacilor zaporojeni, 
oferea un refugiu al spiritului apăsat de norme şi convenţii şi, dincolo de asta, o 
captivantă prezenţă a stepei infinite. Poate sub influenţa acestei atmosfere, după ce 
trecuseră ani de la apariţia Şoimilor, Sadoveanu scrie un articol despre istoria 
cazacilor, în 1937, reluând apoi apropierile în 1946, cu prilejul comemorării poetului 
ucrainean Taras Sevcenko: "Căzăcimea aceasta veche, de care vorbesc şi cronicarii 
moldoveni, era simbolul vieţii libere şi a unui ideal de egalitate şi frăţie. La 1648 s-a 
ridicat Bogdan Hmelniţki, prăpădind boierimea leşască din Ukraina (...) " 
Deocamdată, încă la primele romane istorice ( Şoimii 1904, Vremuri de bejenie 
1907, Neamul Şoimăreştilor 1915) Sadoveanu trebuia definit, pentru că în textele 
sale fuzionau povestirea, poemul epic, balada, basmul, epopeea. Încadrarea într-un 
tipar îi punea probleme lui Lovinescu: "(...) nu putem totuşi, conchide la o evoluţie 
de la romantism la realism întrucât mai pe urmă, subiectele s-au învălmăşit şi, în 
definitiv, luate din fantezia populară sau din realitate, se încadrează într-o formulă 
unică, pe care am putea-o de pe acum numi materialism liric ." 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:10:44 UTC)
BDD-V399 © 2009 Editura Alfa



Doiniţa MILEA 

530 
 

Asfel pătruns în marele text al retrăirii istoriei, Sadoveanu va face ucenicia 
într-o lume în care ficţiunea se substituie treptat adevărului istoric; romanul istoric 
sadovenian va ajunge în epoca maturităţii să-şi dezvăluie propriul mecanism de 
raportare la regulile genului: va genera o povestire cu model încorporat (Nicoară 
Potcoavă într-o vânătoare simbolică nu ucide lupul singuratic, Catrina Duca are ca 
oglindă peripeţiile lui Theaghene şi a Haricleei din romanul lui Heliodor), dar 
selecţia modelelor literare sau a surselor baladeşti-istorice construieşte prin ea însăşi 
un portet interior al marelui creator. 

Interesant este modul în care, încercând sa contureze spaţiul interior al 
creatorului, Monica Spiridon (Sadoveanu-Divanul înţeleptului cu lumea, 1982), îşi 
pregăteşte aparatul de lectură, găsind în „ucenicia” viitorului scriitor trei coordonate 
fundamentale, care devin „toposuri în ficţiunea sadoveniană” (s.n.): „una cosmică – 
experienţa naturii; reiterarea unor experienţe primordiale (lunca, vânatul)” (s.n.), 
„una culturală” – de aici galeria imaginară a „dascălilor”  – şi una „parentală” – 
„orbita spirituală a strămoşilor”, „ultima, suprema treptă a uceniciei” – cu 
„rezonanţă în universul ficţiunii”. Pornind de la comentarea ultimelor rânduri din 
Creanga de aur, Monica Spiridon găseşte o semnificaţie şi o cheie de intrare în 
universul sadovenian de adâncime: „[...] finalul cărţii semnifică predarea ştafetei şi 
începutul unui nou ciclu; ideea de continuitate, de asigurare a descendenţei, joacă un 
rol de prim ordin în idealul, în modelul conceput de Sadoveanu. [...]”  

Sunt situaţii în care tiparele modelului romanului istoric sunt demolate de 
funcţionarea ironiei care acţionează subversiv asupra consumatorului de evocări 
istorice. După Vladimir Jankelevitch1 conştiinţa ironică presupune un mod de a 
înţelege relativitatea universului şi, în acelaşi timp, a propriei fiinţe, printr-o 
cuprindere simultană a tuturor posibilităţilor, prin această formă consacrată a 
duplicităţii: „Aproape nimic nu este atât de grav pe cât ne temem că este, nici atât de 
frivol pe cât sperăm să fie”. 

În 1992 apărea romanul lui Ioan Groşan, O sută de ani de zile la porţile 
Orientului. Roman istoric foileton, publicat, se pare, înainte de 1989 în paginile 
revistelor Ştiinţă şi tehnică şi Viaţa studenţească, semnat cu pseudonim (Ars 
amatoria). Un coleg de generaţie (Cristian Teodorescu, România literară,26,1996), 
aprecia cartea ca fiind „unul din cele mai savuroase texte cu cheie apărute în 
perioada anterioară” (s.n.), în timp ce Laurenţiu Ulici vedea cartea ca „o savuroasă 
parodie multiplă: de gen, de scriitură, de stil, de comportament, de moravuri, dar o 
parodie, ca să zic aşa, originală” (s.n.). Coperta a patra a volumului îşi pregăteşte 
cititorul pentru receptarea unui roman istoric mai aparte: „Domnitori, curteni, 
călugări, oşteni, răzeşi, domniţe, turci şi însuşi Papa sunt prinşi într-o povestire de 
savoare epică, cu un dialog plin de vervă, într-o parodie a stilurilor de proză, 
debordând de ironie şi umor, cu fine alunecări în situaţiile politice contemporane” 
(s.n.). 

Pentru cititorul care l-a găsit pe Ioan Groşan, un timp, în paginile revistei 
satirice Academia Caţavencu, umorul celor 250 de pagini este savuros, chiar dacă nu 

                                                 
     1 Vladimir Jankelevitch, Ironia, Ediura Dacia, Cluj, 1994, p. 85. Studiul urmăreşte şi funcţionarea 
ironiei în mecanismul parodiei: „Cu toate acestea ea este ironică prin generozitatea cu care se alătură 
greşelii pentru a o ridiculiza; o ruinează nu atacând-o frontal, ci indirect, dându-i o mână de ajutor, 
prefăcându-se a-i fi complice”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:10:44 UTC)
BDD-V399 © 2009 Editura Alfa



De la cultivarea unui model canonic la  asumarea programatică a intertextualităţii   
multiplicatoare de perspectivă identitară 

 

531 
 

poate rămâne egal cu sine pe o aşa de mare suprafaţă şi chiar dacă ironia lui Groşan 
este usturătoare; efectul acumulării este carnavalescul2:  

N-am făcut nimica, păcatele mele! începu să se tânguie Barzovie-Vodă [...] Peşcheş 
am dat, balgi-başlâc am dat, cu leahul nu m-am încuscrit, la moscal prieteni n-am 
avut, pielea prostimii nu o am luat, monastiri n-am ridicat, ci numai o pustie de teatru 
[...] hotarele le-am păstrat, se pot vedea şi astăzi, pământul   l-am însămânţat, l-am 
arat, l-am adus la sapă de lemn, am scos untul din el şi vi l-am trimis. Atunci, de ce, 
luminăţia-ta, de ce? 

Cunoscând nu doar clişeele prozei istorice autohtone, dar şi gramaticile 
narative moderne, Groşan reconstituie colorat lumea românească a veacului al XVII-
lea, căutând în faptul istoric topos-urile perene care să permită trimiterile la 
actualitate (data terminării textului este 1988). Chiar de la organizarea pe capitole, 
dialogul intertextual este evident scheletul romanului, dar şi culoarea lui: „Episodul 
8 – În care se aduce curată mulţămire cetitoriului şi răsar noi chipuri vrednice de 
ţinut minte”; „Episodul 17 – Drumuri sud-est europene”; „Episodul 18 – În drum 
spre Hârlău”; „Episodul 20 – Căldură mare la hotare”; „Episodul 22 – Descriptio 
Moldaviae”; „Episodul 25 – Gâlceava povestirilor cu lumea”; „Episodul 32 – Răsăritul 
semilunii. La Istanbul”; „Episodul 59 – Cosette”; „Episodul 71 – Iassy et ses habitants 
vă leato şapte mii şi ceva”; „Episodul 120 – Laus stultitiae”; „Episodul 146 – Amorul 
la Veneţia”; „Episodul 213 – La o Dunăre turcită”. 

În acelaşi inventar de episoade (230) regăsim şi un dialog autoreflexiv – cartea îşi 
discută organizarea având modele celebre de pastişat şi de parodiat: „Episodul 31 – 
Un episod mai slab”; „Episodul 35 – Fără titlu”; „Episodul 87 – În care 
povestitorul, folosind tehnica romanului doric, arată unele gânduri ale 
personajelor” (s.n.); „Episodul 116 – Dialog gotic”; „Episodul 148 – Episod de 
rezervă”. Textul simulează glosările şi comentează vestitul mecanism mise en 
abîme:  

Inadvertenţă în text: sfecla a fost introdusă în Moldova după Revoluţia de la 1848”; 
„Nu ne aşezarăm nici aici, nu pentru că n-am putea-o face (căci cine-l poate împiedica 
pe povestitor să se aşeze unde vrea?)” (s.n.); „ci om pune cu băgare de seamă uneltele 
noastre pe masă, om desface maşinăria în bucăţi, iar tu să fii atent la mecanism. Toată 
boala merge de la personaj. Merge personajul, merge şi naraţiunea. Nu merge 
personajul, treci pe descriere şi e jale. 

Istoria, câtă este, rămâne în planul doi şi, spre bucuria „cititorului model”, 
jocul cu tradiţia culturală românească acoperă spaţiul romanului3:  

                                                 
      2 Julia Kristeva numeşte acest joc „discurs carnavalesc”: „subversiune permanentă a lucrului spus, 
distrugere permanentă a semnului [...] care vizează să distrugă univocitatea sensului şi să-i substituie 
dublul”. Ea adaugă ca efecte „fantezia verbală” şi „la fatraserie” ale căror formule înglobează 
„jargonul ininteligibil”, „enumerarea – tendinţă de a reconstitui o serie printr-o simplă juxtapunere”, 
„repetitia”, „juxtapunerea de cuvinte autonome fără legătură de cauzalitate”. Rabelais va fi primul care 
va utiliza jocurile de limbaj cu efect carnavalesc, plasându-le într-o tramă narativă – în Julia Kristeva, 
Le Texte du roman. Approche semiologique d’une structure discursive- 
    3 Intertextualitatea este o permanenţă a textelor optzeciste: pentru aceeaşi savoare a textului, ar 
merita amintit Levantul, poemul lui Mircea Cărtărescu, care traversează prin tehnica palimpsestului, 
poezia românească (Editura Cartea Românească, 1990). 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:10:44 UTC)
BDD-V399 © 2009 Editura Alfa



Doiniţa MILEA 

532 
 

Tătarii îi înconjură, bătând sălbatic cu scările de lemn”; „Eu pă matale te înţeleg, că 
eşti în putere şi vei fi având şapte vieţi în pieptu-ţi de aramă”; „Aşa ne-a fost scris, s-
avem tihna vântului şi nestatornicia apelor”; „Ce folos că l-ai învăţat rostirea 
poeticească, dacă i-am tăiat limba? Nu era mai bine să-l fi lăsat la plug, să fi rămas 
acasă?”; „sub sos stătea frumuşel, cu aripile desfăcute, un pui de dropie, atât de 
veridic fript, că parcă una-două zbîrr! pe-o dugheană (s.n.). 

Personajul creat de Groşan are existenţa constituită din detalii hilare sau 
groteşti, împotmolit în pasta deasă a intertextualităţii, propunând cititorului „un pact 
de lectură”, evident: topos-urile sadoveniene, de exemplu, acoperă un spaţiu foarte 
întins: personaje recognoscibile, pelerinii care merg la Stambul şi se întorc, străbat 
Moldova pe uscat sau pe apă, pe la hanuri, pe la ospeţe, pe la curţile domneşti, pe 
uliţele înguste ale Istambulului, gustând bucuriile stepei, într-un limbaj ritual, care 
pastişează retorica sadoveniană, dar şi imaginea specificului românesc, aflată permanent 
în profunzimea textului. O poveste despre domni şi mazili, despre istorie şi violenţă 
în istorie, o parabolă a puterii şi căderii, o imagine a intrigilor de curte şi de harem, 
toate fixate pe clişeul peregrinilor. Este, în text, o permanentă tensiune între clişeele 
romanului istoric (personaje istorice şi de ficţiune în date istorice şi verosimile, 
aventuri, sentiment) şi meditaţia asupra sensului istoriei, asupra raportului 
personalitate-mase în istorie şi dialogul parodic şi intertextual care alunecă între 
marii maeştrii şi oralitatea de tip popular:  

Călugării mergeau prin stepă, fără grăbire. Era răcoare, ieşise şi luna. Ici se auzea un 
greiere, dincolo o furnică, cerul înstelat era deasupra lor şi legea creştinească în ei” 
(s.n.); „Dar unde sunt acum toate? [...] unde-i caftanul cu care m-am caftănit? Unde-i 
Doamna pe care o am iubit [...] Dar unde-s albinele, sfecla, cotnarul, unde mi-e vinul, 
în general? Ubi sunt?”; „A cui eşti din Hârlău? [...] Sunt de-a lu’ Pipirig. De-a lu’ 
Pipirig? Ăla de ţinea capre-n curte? [...] Ce vorbeşti dom’le? Vasilica lu’ Porojan ce-a 
trăit cu Stafidiade ce ţinea casa aia verde?. 

Nu putem spune că reconstituirea istorică nu există, că o lume posibilă a 
secolului al XVII-lea nu trăieşte în text, că o filozofie a resemnării sub loviturile 
istoriei nu domină ca „mesaj” textul („Pleacă turcii, vin tătarii, apar moscalii. Merg 
moscalii, ies haiducii şi cu ăştia nu glumeşti”). Dar originalitatea stilistică depăşeşte 
reconstituirea, tema scriitorului, a naratorului ca regizor, a construcţiei narative cu 
toarte convenţiile ei, a raportului autor-narator-cititor, a receptării textului, domină 
fabula propriu-zisă. Finalul textului este construit nu pentru romanul istoric pe care-l 
anunţa titlul, ci pentru cel autoreflexiv care este înglobator:  

Cât va mai dura această povestire? ne întrebau nu fără o anumită neîncredere în 
glasuri, întâii noştri cititori, atunci când au dat cu ochii de primele pagini ale istoriei de 
faţă. Iar noi, naivii răspundeam nu fără o anume mândrie în glas: O sută de ani de zile! 
Dar nu cât va dura timpul poveştii îi interesa pe atenţii noştri cititori, ci cât va dura timpul 
istorisirii, sau, mai pe şleau spus, cât credeam noi că vom mai putea povesti. 

În acelaşi timp, ultima pagină încheie şi jocul pastişă-parodie: „Timpul se-
ascute în urma noastră şi-n faţă se-ntunecă, vremurile încep a se zgudui şi firava 
noastră construcţie epică, oprită la jumătate, la un sfert, cine mai ştie, arată încă o dată ca 
un zid părăsit şi neisprăvit”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:10:44 UTC)
BDD-V399 © 2009 Editura Alfa



De la cultivarea unui model canonic la  asumarea programatică a intertextualităţii   
multiplicatoare de perspectivă identitară 

 

533 
 

Uneori comentariul critic sugerează elementele de recuzită care ar putea 
trimite la un gen de roman: în Zmeura de câmpie „tema istoriei şi a războiului nu 
există, ea fiind redusă la câteva rememorări disparate [...]. Războiul ca textuare a 
evenimentelor [...] şi o formă de textualizare a istoriei, o recuperare a ei în discurs” 
(s.n.); Ştefan Agopian scormoneşte pătimaş în cronici şi hrisoave. E limpede însă că 
autorul vede cu alţi ochi erudiţia fantastă, pe care o pune în pagină, fiindcă aceasta 
n-are decât rolul de recuzită alegorică; istoria reală, adevărata istorie nu e prin 
urmare avalanşa de întâmplări crude şi amare care buimăcesc personajele, 
angrenându-le în vârtejul unei apocalipse groteşti, ci forma supremă şi paradoxală a 
destinului: acesta face cartea în care personajele cred că fac istoria. Conştiinţa 
ironică „a bibliotecii” din care se hrăneşte textul, „farsele istorice”, „pretexte epice”, 
„jocul cu textul”, transformă, după părerea autorului, toate romanele în texte şi 
acestea de tip autoreflexiv, metaficţiuni. 

Abordările relecturii din această perspectivă dau  construcţiei intertextuale 
(demersului dialogic) aspectul de contestare subversivă fie a centrului, fie a marginii 
şi maschează un discurs identitar, expresie a unei deteritorializari si descentrari ale 
insului care produce discursul .În mod compensatoriu. tendinţa opusă ar fi aceea ca, 
in calitate de om al lumii, scriitorul ca şi criticul să practice world-fiction-ul 
(gommage de la voie ethnique), iar romanul să practice o cautare ascunsa, 
compensatorie. În definirea de sine textul lasă la vedere constante în care identitatea 
personală îşi găseşte sprijin, constante identificabile fie in inventarul de mituri 
naţionale, fie in acela al metaforelor obsedante pe care le selecteaza în procesul de 
geneză al universului ficţional sau analitic. Criticul, ca si scriitorul de fictiune, îşi 
construieşte o suma de reprezentari organizate intr-o topologie textuala în care, de la 
un context la altul, masina textuala discursiva pune in evidenţă interesul pentru 
construcţia de spaţii textuale purtătoare de semnificaţii şi îşi revendică, ca obiect de 
studiu, o teritorialitate culturală, un spaţiu a cărui percepţie este filtrată de normele şi 
de convenţiile culturale active în diverse comunităţi. Într-un studiu (Soi-même come 
un autre) publicat în 1991, Paul Ricoeur definea identitatea narativă şi identitatea 
personală, pornind de la constatarea  legăturii în chiasm dintre istorie şi fictiune şi  
văzând în descompunerea formulei narative o construcţie ficţională de pierdere a 
identităţii, cum s-ar putea identifica la prozatorii optzecişti. Astfel,discursul critic 
devine o ţesătura de elemente în care se regăsesc ,în egala măsură, mituri ale 
identitatii unei personalităţi creatoare, dar şi ale unui spaţiu cultural de aderenţă, 
cum este Moldova formării lui Sadoveanu sau textualismul anglo-saxon, din care 
pleacă modelul optzeciştilor.. Trasaturile esentiale ale universului fictional care ia 
naştere, ca expresie a unui individualism estetic, depăşesc modelele clasice, 
romantice, realiste, se întrepătrund într-o confuzie totală, impunând analizei critice o 
adecvare la modelul cultural şi  identitar, în acelaşi timp. 

Bibliografie 

 
Caillois 2001: Roger Caillois, Abordări ale imaginarului, traducere din limba franceză de 

Nicolae Baltă, Bucureşti, Editura Nemira 
Ricoeur 1991 : Paul Ricoeur, Soi-même come un autre,Paris, Editura Seuil 
Spiridon 2004 : Monica Spiridon, Les dilemmes de l’identité aux confins de l’Europe. Le cas 

roumain, Paris, L’Harmattan 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:10:44 UTC)
BDD-V399 © 2009 Editura Alfa



Doiniţa MILEA 

534 
 

Starobinsky 2002: Jean Starobinsky, Melancolie, nostalgie, ironie, traducere din limba 
franceză de Angela Martin, Piteşti-Bucureşti , Editura Paralela 45. 

De l'exercice d'un modèle canonique au triomphe de l'intertextualité 
multiplicatrice de perspective identitaire 

Assumer pleinement la tradition  représentait  un terme de référence permanent  tout 
comme assumer  les procédés intertextuels affichés (la citation culturelle, la pastiche, la 
parodie etc.). Les romanciers se trouvent dans la situation d’utiliser jusqu’au bout différentes 
formes, d’épuiser certaines possibilités narratives, et dorénavant il ne leur reste que de 
parodier les vieilles histoires et les formes antérieures […] non pas un épuisement du langage 
ou de la littérature, mais de l’esthétique du modernisme supérieur, celui admirable, un 
programme non pas à répudier, mais décidément terminé […] toute convention artistique 
peut être éloignée, abolie, dépassée, transformée ou même utilisée contre elle-même, afin de 
générer des œuvres nouvelles et vitales Dans la prose roumaine de la génération ’80, la 
dimension fondamentale est plutôt de nature métaréaliste : il s’agit d’un réel qui touche le 
dérisoire de l’existence mais en égale mesure le discours qui le commente – premièrement la 
fiction réaliste, mais aussi l’interprétation parodique de ses formules consacrées.  

 
Galaţi, România 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:10:44 UTC)
BDD-V399 © 2009 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

