
fORME ALE IMAGINARULUI TRADIţIONAL 
ÎN GRAIURILE ROMÂNEşTI DIN AfARA

GRANIţELOR ţĂRII

les ForMes de l’IMagInaIre tradItIonnel dans les PatoIs 
rouMaIns au-délÀ de la rouManIe

(Résumé)

l’article propose une analyse interdisciplinaire de l’imaginaire traditionnel
maléfique dans les patois roumains au-délà de la roumaine. les éléments lexicaux
et les mythes analysés montrent que les structures archétypales de l’imaginaire
traditionnel sont gardées au niveau des patois roumains analysés, dans des lexèmes
roumains, ou des lexèmes slaves: zburător/ domovic. la plupart des termes sont obtenus
par le tabou linguistique: samcă, necurăţenie. 

Cuvinte-cheie:imaginar tradiţional malefic, dialectologie, etnolingvistică,
antropologie culturală, mitologie.

Mots-clé: imaginaire maléfique traditionnel, dialectologie, ethnolinguistique,
anthropologie culturelle, mythologie.

Premise
analiza interdisciplinară pe care o propunem vizează imaginarul tradiţional

la nivelul graiurilor româneşti din Basarabia, transnistria, nordul Bucovinei,
nordul Maramureşului şi sud-estul ucrainei. Modelele circumscrise unui
studiu etnolingvistic sunt dublate de cele care aparţin antropologiei culturale,
psihanalizei şi mitologiei. 

Definerea metodei şi terminologie
Metoda de analiză porneşte de la sistemul de legături stabilite de durand

în Structurile antropologice ale imaginarului. Introducere în arhitipologia
generală: mitul/povestea ← generat de o schema (de coborâre)← arhetipuri
←simboluri (cu metamorfoze). Mitul este, astfel, un sistem dinamic de
simboluri, de arhetipuri şi de scheme, sistem dinamic care, sub impulsul unei

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:51 UTC)
BDD-V2829 © 2015 Editura Univers Enciclopedic Gold



122 Mara Iuliana Manta

scheme, tinde să se realizeze ca povestire (durand 2000: 55). Schema este o
generalizare dinamică şi afectivă a imaginii, ea constituie factivitatea şi non-
substantivitatea generală a imaginarului.şi face joncţiunea între gesturile
inconştiente ale senzo-motricităţii, între dominantele reflexe şi reprezentări
(idem: 52). Arhetipul este o constantă monovalentă a imaginarului, constituind
punctul de joncţiune între imaginar şi procesele raţionale (idem: 52-53). spre
deosebire de arhetip, simbolul este ambivalent, fiind întotdeauna produsul
imperativelor biopsihice şi al somaţiilor mediului (idem.: 38).

În privinţa mitului, pentru o analiză comparativă, am pornit de la semnificaţia
generală din mitologia românească (în special din Mitologia română de romulus
vulcănescu), pentru a prezenta, apoi, varianta mitologică păstrată la nivelul
graiurilor româneşti din afara graniţelor ţării. accepţiei iniţiale a acestui concept
i se adaugă perspectiva istoriei mentalităţii/imaginarului, care îl completează
cu dimensiunea etno-socială: „concepem mitul ca pe o construcţie imaginară:
povestire, reprezentare sau idee, care urmăreşte înţelegerea esenţei fenomenelor
cosmice şi sociale în funcţie de valorile intrinseci comunităţii şi în scopul
asigurării coeziunii acesteia” (Boia 2000: 40). Mitul este pus în relaţie strânsă
cu imaginarul, ca produs al spiritului care presupune o colecţie de imagini
sensibile, prin care se afirmă o altă realitate, îmbinată cu realitatea tangibilă,
dar care se deosebeşte de configuraţia abstractă a mentalităţilor (cf. idem: 39).
Mitul construieşte la nivelul imaginarului explicarea concretă a fenomenelor
şi evenimentelor enigmatice cu caracter spaţial sau temporal, petrecute în
existenţa omului, în universul vizibil sau nevăzut (cf. Kernbach 1996: 7).
Miturile identificate în materialul dialectal fac parte din categoria celor
cosmografice (lumile coexistente- divină, umană, demonică, teogonia,
panteonul) şi transcendentale (suprastructura demonologică- credinţa în duhuri
şi demoni, eroul arhetipal, universul dual, viaţa, moartea)1.

Schema corespunzătoare materialului analizat este de coborâre, spre teluric,
de tip htonian (relativ la aşa-zisele divinităţi subpământene). Arhetipul îl
reprezintă „fiinţa imaginară, de tip malefic”, corespunzătoare daimonilor sau
demonilor2. considerând arhetipul o constantă sau o tendinţă esenţială a
spiritului uman, acesta devine „o schemă de organizare [...] în care materia
se schimbă, dar contururile rămân.” (Boia: 2000: 15). 

1 Kernbach propune următoarea clasificare: mituri memoriale, fenomenologice,
cosmografice şi transcendentale): (idem: 10-13)

2 daimonii sunt „făpturi bivalente care exprimă un dualism convertibil între cei
doi poli ai lui, o dedublare ontologică specifică fratrocraţiei demiurgice a Fărtatului
şi nefărtatului”; „semidivinităţi mitice”; activitatea duală a daimonului este prezentă
în ceea ce se numeşte realitatea mitică. Integrat în marile religii universale, mai ales
în creştinism, daimonul a căpătat un sens peiorativ de demon, făptură mitică inferioară.
demonii sunt „făpturi monovalente care exprimă o singură structură ontologică,
specifică structurii lor maligne, ce provoacă răul: infirmitatea, boala, suferinţa, chiar
moartea. (vulcănescu: 1985: 300, 308, 309). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:51 UTC)
BDD-V2829 © 2015 Editura Univers Enciclopedic Gold



Forme ale imaginarului tradiţional 123

de altfel, arhetipurile identificate în materialul dialectal aparţin primelor
două ansambluri sau structuri arhetipale care acoperă esenţialul unui imaginar
aplicat evoluţiei istorice, conform clasificării lui Boia3. 

Imaginarul arhetipal în textele dialectale 
3.1.Mitul zburătorului
Zburătorul, „semidivinitate erotică de tipul incubilor, este un daimon

arhaic de factură malefică”. are şi variantă feminină, Zburătoroaică. se poate
metamorfoza în şarpe, zmeu sau sul de foc. umblă între miezul nopţii şi
cântători, tulbură fetele de măritat, nevestele părăsite sau văduvele; se
metamorfoza chiar în iubitul fetelor şi petrecea cu ele noaptea. activitatea este
doar oniric-erotică, zburătorul nu este vampir, nici demon al nopţii (cf.
vulcănescu 1985: 335). Zburătorul provine din alt strat al credinţelor, diferit
de cel al divinizării străbunilor gentilici, strat creat din alte nevoi spirituale. 

În TD Nistru (graiuri româneşti de la est de nistru), conceptul este
desemnat prin lexemul ‘domovíc’. articolul din glosar consemnează trei
sensuri: 1° „fiinţă supranaturală care chinuieşte din dragoste şi îmbolnăveşte
psihic fetele, femeile”; cf.zburătór; 2° „spiritul protector al casei” : trebe să
te sui în pod şi să îi dai demâncat, să-i pui pită şi să zici „domovíc, domovíc,
ia, ţi-am adus să mănânci!”. dacă vinzi casa, ş-apoi te duci la altă casă, trebi
să-l chemi să zici „domovíc! domovíc! hadi cu mine!”; 3° „poveşti despre
domovic”.

ambivalenţa termenului, referitor la arhetipul definit anterior, se poate
explica prin mai multe aspecte. Mitologic, se produce o semantizare negativă/o
confuzie (trecerea de la daimon la demon, respectiv, spirit protector al
casei/spirit malefic de tip iatromitic), mai ales că metamorfozele urmăresc
acelaşi scop- pătrunderea în casă-, iar „spaţiul” de legătură cu universul sacru
al locuinţei este „hornul”: „zburătoriu a venit şi s-a pus pin ogeac şi pin ogeac

3 a. Conştiinţa unei realităţi transcendente: domeniul supranaturalului (care poartă
amprenta sacrului) şi al manifestărilor miraculosului. acest complex defineşte o
caracteristică mentală universală prezentă, intrinsecă condiţiei umane. sacrul se
manifestă în sisteme mitice: totemismul, animismul, cultul strămoşilor etc. , precum
şi în sacralizarea unor mulţimi de obiecte sau de segmente ale spaţiului. 

b. „Dublul”, moartea şi viaţa de apoi: reflectă convingerea că „trupul material al
fiinţei umane este dublat de un element independent şi imaterial (dublu, spirit, suflet)”.

c. Alteritatea: legătura eu-ceilalţi şi noi-ceilalţi.
d. Unitatea: supune lumea unui principiu unificator (mitul androginului).
e. Actualizarea originilor: miturile fondatoare.
f. Descifrarea viitorului: imaginarul divinator.
g. Evadarea: consecinţa refuzului condiţiei umane şi a istoriei (nostalgia vârstei

de aur).
h. Lupta şi complementaritatea contrariilor: bun-rău, apă-foc, Pământ-cer etc.

(idem: 29- 31). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:51 UTC)
BDD-V2829 © 2015 Editura Univers Enciclopedic Gold



124 Mara Iuliana Manta

a întrat”. de altfel, în studiile de mitologie românească este recunoscută
confuzia cu alte fiinţe supranaturale, precum Şarpele înaripat, Zmeul
antropofag sau Demonul văzduhului (vezi vulcănescu 1985: 335). o altă
explicaţie posibilă ar fi suprapunerea reprezentărilor arhetipale româneşti cu
cele slave, având ca element comun ideea de „spirit protector al casei, al
spaţiului sacru al locuinţei ţărăneşti”. reprezentările subiective ale imaginarului
se explică, din perspectivă psihologică, „prin acomodările anterioare ale
subiectului” (Piaget, apud. durand 2000: 37) la mediul obiectiv. Prin urmare,
substratul arhaic românesc (credinţa în şarpele casei, semidivinitate zoomorfă,
unicat în mitologia românească) se «acomodează» la adstratul slav4, în care
etimologia cuvântului susţine semantismul acestuia. 

Metamorfozele referitoare la prima ipostază identificată sunt redate prin
simboluri consacrate pentru acest arhetip - foc, lumină, soare : „la femeia
văduvă o îmblat, aşa, o murit omul, dar el îmbla...”; [l-au omorât fraţii femeii
cu suliţele şi, deşi era] „ca omul, dar şi-apoi s-o făcut nu ca om, ca o soară”;
„eu am auzit di hluboc, di foc [...] spunea că la o babă [...] că s-o ridicat de
la ţintirim...la mini n-o vinit foc” (td nistru: 23-26). 

la nivelul graiurilor româneşti din Basarabia, transnistria, nordul
Bucovinei, nordul Maramureşului (td Bas), noţiunea capătă o puternică
semantizare negativă, prin monovalenţă (referire exclusivă la zona maleficului).
‘Zburător(i)ul’ este definit doar ca «strigoi», ieşind, astfel, din categoria
semidivinităţilor, pentru a deveni făptură mitică de ordin inferior. chiar dacă
graiul desemnează acest spirit şi prin termenul «domovic», sensul etimologic
al acestuia nu se păstrează: „Iaca este o femeie de-alăturea de mine, zice că
domovicul vine la dânsa, dar eu nu ştiu...dacă îi faci şi polojno la mort, [...]
şi carne şi răcituri, dar zic femeile că domovicul vine şi aista cum se mai
cheamă...”; [strigoi]; „îhî”; [cum îi zice care vine noaptea?] „zburătoriu, vine
la văduve [...] vine la femei care i-o murit omul, zice că vine pe la hornuri şi
hodorogeşte [...] zice ca o mătură intră pe hornuri şi hodorogeşte”; [şi ca să
nu se facă zburător?]; „sfinţesc casele la oameni, sfinţesc casele, se duc la
biserică” (td Bas 2000: 169). textele folosite pentru exemple au fost
literalizate. 

Povestea originii strigoiului din materialul analizat confirmă ipoteza că în
graiurile româneşti din afara graniţelor ţării se păstrează forme arhetipale,
specifice imaginarului autohton precreştin. redăm, pentru ilustrare, fragmentele
din td Bas şi din Mitologia română: „şi dac-o făcut şapte fete... dar a şaptea
a fost cu coadă, şi-aceea a fost strigoaică or dac-a făcut băieţi şapte, şase o
fost ca la lumi, dar a şaptea o fost strigoi şi-acela da de-a-n capra şi se făcea
mâţi şi câini” (td Bas: 127); omul devine strigoi prin naştere (din părinţi

4 „În poveştile lipovenilor din republica Moldova şi din românia, la etapa actuală,
domovoi, de asemenea, poate apărea în formă de şarpe de casă. Ideile despre şarpele
de casă, care aduce fericire şi prosperitate şi nicio pagubă, sunt, de asemenea,
caracteristice populaţiei est-romanice” (duşacova 2012: 1).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:51 UTC)
BDD-V2829 © 2015 Editura Univers Enciclopedic Gold



Forme ale imaginarului tradiţional 125

strigoi) sau dintr-o viaţa convertită la daimonism. Prin naştere, anumite semne
corporale şi fiziopsihice, precum şi anumite indicaţii anunţă strigoiul: al
şaptelea copil de aceleşi sex, dacă se naşte cu căiţă pe cap, şira spinării e
terminată cu o coadă cu păr etc. (cf. vulcănescu 1985: 300). Metamorfozele
strigoilor trimit la bestiarul domestic - câini şi pisici, animale diabolizate de
creştinism5: „de la noi de pe hrubi, de pe cuptor, vine un motoc aşa ia! de
mare negru şi se pune pe mine deasupra, dar eu strigam ia! s-a scoborât
domovicu cela şi mă dovieşte! ...acolo trebuie unde pui icoana să faci o cruce
de lemn şi s-o baţi acolo în ungher, în pământ, în fundament de-amu-n casă”
(td nistru : 34-35). valenţele mitologice ale câinelui se interferează cu cele
ale lupului cu care, de fapt, este înrudit genetic. câinele este un animal
htonian şi infernal (cerber), vestitor al morţii şi călăuză a sufletelor (rol
psihopomp). În credinţele poporului predomină atributele malefice ale pisicii,
fiind considerată o încarnare a diavolului; se mai crede că dacă pisica sare
peste un mort, acela se preface în strigoi (cf. evseev 1994: 117).

Mitul vrăjitoriei 
cultura populară arhaică, dezvoltată sub un control ecleziastic mai puţin

rigid ca în occident şi „arhaismul lingvistic” al românei, neinfluenţată în evul
Mediu de latina scolastică şi ecleziastică, sunt de mare ajutor în înţelegerea
vrăjitoriei europene (cf. eliade 1997: 100). 

credinţa omului că se află sub puterea unei vrăji şi chiar a vrăjitorului că
deţine o forţă supranaturală influenţează comportamentul şi relaţiile sociale
ale individului6. 

Vrajitoarele sau vrăjitorii fac parte din categoria demonilor, sunt figuri
mitologice antropomorfe care provoacă boală oamenilor sau animalelor
domestice (lasă vacile fără lapte). 

Samca este unul dintre spiritele necurate, numit Spurcată în Bucovina şi
Avestiţa, aripa satanei în Ţara românească; acesta are 19 sau 24 de denumiri
şi tot atâtea răutăţi şi se arată femeilor gata să nască, le torturează şi la
sminteşte. samca se arată femeilor şi pruncilor ziua şi noaptea, în diferite
chipuri: muscă, pasăre, cărăbuş, mâţă, câine, păianjen, găină, capră, porc,
cioară, broască etc, dar nu ca oaie, viţel şi porumbel- care exprimă nevinovăţia
şi curăţenia (cf. s. Fl. Marian 1995: 23). 

5 atât originea, cât şi metamorfozele strigoilor sunt susţinute de Mircea eliade:
strigoii-vii se nasc cu căiţă pe cap, iar ca metamorfoze enumeră câinii, pisicile, lupii,
caii, porcii, broaştele-râioase etc. acestea dau de trei ori peste cap să revină la
înfăţişarea umană. (cf. eliade 1997 : 101). 

6 Imaginarul ca realitate cu obiective concrete, de ordin istoric şi etnic, este ideea
demonstrată de istoricii mentalităţi: „vrăjitoria ne arată astfel, în mod exemplar, cum
imaginarul, fantasma, credinţa pot fi forţe istorice de primă importanţă” (le goff şi
schmitt 2002 : 491).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:51 UTC)
BDD-V2829 © 2015 Editura Univers Enciclopedic Gold



126 Mara Iuliana Manta

denumirile numeroase sunt rezultatul tabuizării lingvistice, iar la nivelul
mentalităţii populare reflectă credinţa omului în existenţa unei lumi malefice,
nevăzute. această mentalitate arhaică, generată de necunoaşterea cauzelor unor
boli, este contaminată şi asimilată de creştinismul popular. una dintre miturile
creştine, culeasă de s. Fl. Marian, spune că samca se întâlneşte cu arhanghelul
Mihail în drumul spre Fecioara Maria (gata să nască); acesta o bate cu bici
de foc până îi promite că nu se va apropia de casa în care sunt scrise toate
denumirile ei (idem.). În textele supuse analizei, samca desemnează „boala
la copii care se manifestă prin deformare fizică şi infirmitate pe viaţă”, sens
obţinut prin metonimie (cauză-efect): „oi! de samcă boleşte copilul, baba
descânta” (td nistru). 

graiurile româneşti din afara graniţelor ţării oferă o serie sinonimică bogată
în acest sens: ‘bosorcaie’, ‘descântătoriu’, ‘necurăţenie’, ‘strigoaică’,
‘voloşebniţe’, ‘vidmă’. Primul termen este înregistat în da ca regionalism „s.f.
(mitol. pop.) (trans., ungurism) vrăjitoare, strigoaică despre care poporul
crede că se tranformă în iepure, câne ş. alt animal şi ia laptele de la vaci (din
ung. bosyorkany)”. În corpusul analizat, termenul este generic, desemnând atât
vrăjitoarele (monovalente), cât şi o altă categorie, cea a semidivinităţilor
ambivalente (când rele, când binevoitoare) precum ielele, fata pădurii şi omul
nopţii: „de fata pădurii, de omul nopţii, de necurăţenii acei de bosorcăi ... se
grăi”; [femeile care luau laptele de la animale cum se numeau?] „tot bosorcăi”
(td Bas : 402); „bosorcăile mergea cântând” (idem : 338). ‘descântătoriu’
(termen obţinut prin metonimie) şi ‘necurăţenie’ sunt denumiri eufemistice
pentru aceste fiinţe malefice. arhaismul lexical al graiurilor analizate face ca
termenul ‘strigoaică’ să păstreze sensul etimologic al cuvântului: lat. striga7.
‘vidma’ exprimă, prin etimologie, referirea la domeniul htonian: „vidme din
acelea de îmblă şi mulge vaci” (td nistru : 39).

Metamorfozate ca luminiţe, sau ca zoomorfe (cal şi mânz/ mânzoc),
„bosorcaiele” apar noaptea şi sperie oamenii sau fură laptele vacilor: „m-am
uitat după ele, cum s-o dus luminile alea aprinsă aşa una, da într-un rând şî
ele aşa mere, una sus şî una jos, aşa mere, asta a fost; [...] d’apoi eu zic că
astea sîm bosorcăi” (td Bas : 314); tot în pădure, ca nişte luminiţe” (idem :
320); „mergea noaptea la vaci, la cai...şi-odată vine un mânzoc tăt ţup! ţup!
un mânz aşa..” (idem : 338); „[sunt ]oameni care spune că ... se vedea ca un
cal mare alb şi a trecut ca un vânt numai şi ... aşa l-a îngreţoşat şi a avut o
spaimă de el, zice „când m-am dus noaptea prin pădure...am umblat şi-o venit
un cal mare şi aşa o fost un vânt că mai nu l-o dat jos şi i s-o făcut rău ... că
aceea o fost bosorcaie” (idem : 408). 

din categoria semidivinităţilor antropomorfe întâlnim ‘fata pădurii’ şi
‘omul nopţii’, făpturi ciudate, malefice, care concurează între ele: „de omul
nopţii se aude că când prinde fata pădurii o omoară” (idem: 338); „a fost iarnă

7 În limba română, striga, cuvântul latin pentru vrăjitoare, a devenit strigoi,
„vrăjitor” viu sau mort (eliade 1997: 101).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:51 UTC)
BDD-V2829 © 2015 Editura Univers Enciclopedic Gold



mare, omăt [...] a zis că să nu spun, o fi umblat omul nopţii după ea [=fata
pădurii], c-amu când ea a cântat şi omul nopţii o fost şi fata pădurii şi el umbla
[...] amu el a auzit-o cântând şi ea o venit către moşul şi ea a zis către moşul
că să nu spună că ea a fost acolo, că unii, altul s-a căta-o, dar să nu-i spună,
că pe unde-o mers, p-aici ori pe aici, dar să spună că-n acea lature s-a dus, să
nu o găsească pe unde a fost ea” (idem : 382). 

Metamorfoza fetei pădurii pare a fi rezultatul confuziei cu samca: [dormea
noaptea la oi şi a văzut-o] „goală, o zis că numai păr, toată o fost păr” (idem:
337); într-o rugăciune populară, apare descrierea samcăi „părul capului ei era
până la călcâi” (s. F. Marian 1995: 24). referitor la omul nopţii, acesta nu se
întrupează, ci se face simţit prin forţe stihiale: „omul nopţii vine cu un vânt
mare” (td Bas: 338). 

Concluzii 
elementele lexicale şi miturile analizate susţin ideea că structurile arhetipale

ale imaginarului tradiţional (popular, cu asimilări ale creştinismului) se
păstrează la nivelul graiurilor româneşti din afara graniţelor ţării, fie în termeni
româneşti, fie „traduşi”: ‘zburător’ versus ‘domovic’. Mai mult, graiurile
păstrează sensuri etimologice precum ‘strigoi/strigoaică’ („vrăjitoare”), dar este
deschis inovaţiei stilistice ‘samcă’ („boală”) şi ‘necurăţenie’ (termen tabu
pentru „vrăjitoare”). analiza acestor forme ale imaginarului trădează, pe de
altă parte (din perspectivă etnologică), o realitate socială cu efecte obiective
şi concrete.

surse

academia română, Dicţionarul limbii române (a- Lojniţă), sub conducerea lui
sextil Puşcariu, Bucureşti, librăriile socec & comp. Şi c. sfetea; Imprimeria
naţională „universul”, 1913- 1948.

Marin, Maria, Iulia Mărgărit, victorela neagoe, vasile Pavel, 2000, Graiuri
româneşti din Basarabia, Transnistria, Nordul Bucovinei şi Nordul Maramureşului.
Texte dialectale şi glosar, Institutul de lingvistică „Iorgu Iordan- al. rosetti”,
Bucureşti , tipografia „Bucureştii noi”.

Marin, Maria, Iulia Mărgărit, victorela neagoe, vasile Pavel, 2011, Graiuri
româneşti de la est de Nistru. Texte dialectale şi glosar, Institutul de lingvistică „Iorgu
Iordan- al. rosetti”; Bucureşti, editura academiei române.

BIBlIograFIe

Boia, lucian, 2000, Pentru o istorie a imaginarului, Bucureşti, Humanitas;1998, Pour
une histoire de l’imaginaire, société d’éditions les Belles lettres.

Forme ale imaginarului tradiţional 127

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:51 UTC)
BDD-V2829 © 2015 Editura Univers Enciclopedic Gold



128 Mara Iuliana Manta

durand, gilbert, 2000, Structuri antropologice ale imaginarului. Introducere în
arhitipologia generală, Bucureşti, editura univers enciclopedic. 

duşacova, natalia, 2012, Locuinţa tradiţională lipovenească din spaţiul pruto-nistrean
şi stânga nistrului (sec. XIX-încep. sec. XXI); autoreferatul tezei de doctor in istorie,
academia de Ştiinţe a Moldovei, Institutul Patrimoniului cultural, cu titlu de
manuscris.

eliade, Mircea, 1997, Ocultism, vrăjitorie şi mode culturale. Eseuri de religie
comparată, Bucureşti, Humanitas; 1976, Occultism, witchcraft and cultural
fashions, the university of chicago.

evseev, Ivan, 1994, Dicţionar de simboluri şi arhetipuri culturale, timişoara, editura
„amarcord”.

Kernbach, victor, 1996, Miturile esenţiale. Antologie de texte mitologice, Bucureşti,
univers enciclopedic.

le goff, Jacques, Jean-claude schmitt, 2002, Dicţionar tematic al Evului Mediu
occidental, Iaşi, Polirom.

Marian, s. Fl., 1995, Naşterea la români. Studiu etnografic; ediţie critică de teofil
teaha Bucureşti, editura grai şi suflet- cultura naţională.

vulcănescu, romulus, 1985, Mitologie română, Bucureşti, editura academiei
republicii socialiste românia.

Mara Manta
Institutul de lingvistică al academiei române 

„Iorgu Iordan – al. rosetti”, Bucureşti

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:51 UTC)
BDD-V2829 © 2015 Editura Univers Enciclopedic Gold

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

