
485

Aproapele de departe.
Identităţi micro-zonale în societatea românească tradiţională

Adrian CRUPA

Key-words: micro-regional identities, traditional Romanian society, alterity

Motto: „Ba pînă şi diferite soiuri de români,
deosebiţi după provincia lor, au dat naştere unor

«porecle» şi caracterizări specifice, făcîndu-se
deosebiri între: trocari şi regăţeni, moldoveni,

munteni, olteni, mocani, bârsani, vrânceni,
moroşeni, momârlani, cojani, ţuţuieni şi mulţi alţii

mai mărunţei” (Stahl 1983: 19).

Studiile întreprinse de reprezentanţii Şcolii Sociologice de la Bucureşti asupra
societăţii româneşti tradiţionale au relevat faptul că gândirea omului tradiţional nu
operează cu noţiunea de infinit (în accepţiune modernă), mai exact nu-şi poate
reprezenta infinitul ca atare. Ernest Bernea remarca în volumul Spaţiu, timp şi
cauzalitate la poporul român, rod a circa patru decenii de anchete de teren, că

Ţăranul român nu are noţiunea de infinit. Nu numai că gândirea lui nu
recunoaşte şi nu lucrează cu infinitul, dar nu-l acceptă nici ca sentiment. [...] Nici un
document de teren nu confirmă prezenţa acestei noţiuni (Bernea 2005: 71).

Atunci când totuşi se confruntă cu nemărginirea, cu imensitatea, gândirea
tradiţională recurge la logica faptului concret, pornind de la premisa că lumea
văzută nu e altceva decât reprezentarea concretă, materială, a lumii nevăzute şi a
relaţiilor ce o guvernează. Mecanismul care face posibilă asimilarea noţiunii de
infinit este cel al înlănţuirii de proximităţi (cf. Pleşu 1994: 247–269 passim),
funcţionarea sa constând în reprezentarea realităţii necunoscute (infinitul) sub forma
unei înşiruiri de realităţi delimitate cognoscibile (locuri în cazul reprezentării
spaţiului sau vremi/veacuri atunci când timpul este cel reprezentat). Or, modelul
înşiruirii de proximităţi, verificat în timp în domeniul reprezentării marilor cadre ale
realului, este preluat şi folosit în gândirea tradiţională ori de câte ori omul se
întâlneşte cu necunoscutul. O situaţie specială o constituie reprezentările identitare
în contextul societăţii româneşti tradiţionale.

Imaginată îndeobşte ca un construct macro-structural relativ sintetic şi
omogen, identitatea unui grup etnic este de fapt o realitate mult mai complexă.
Aderarea insului la această identitate culturală colectivă realizată în cadrul unui
perpetuu proces de enculturaţie coincide cu recunoaşterea unei norme a cărei

 Universitatea „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, România.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:33 UTC)
BDD-V2644 © 2013 Editura Alfa



Adrian CRUPA

486

principală funcţie este de a-l situa într-un real bine definit (cunoscut). Tot ce
depăşeşte graniţele teritoriale şi culturale ale grupului/comunităţii etnice respective
intră în sfera nebuloasă a necunoscutului/străinului şi prima reacţie a celui ce
încearcă să desluşească câte ceva din acel univers este adaptarea a-normalului la
normă şi „traducerea” sa în termenii realităţii cunoscute. Procesul de translare a
necunoscutului în cunoscut poate fi lesne urmărit în modalităţile tradiţionale de
reprezentare a străinătăţii şi în relaţiile aparte pe care aceasta le stabileşte cu
imaginarul familiarului (acasă)1. Dacă în acel caz atenţia s-a axat pe reprezentările
alterităţii, în prezentul demers se au în vedere îndeosebi „modulaţiile” pe care
identitatea proprie a unei societăţi tradiţionale (cea românească, în speţă) le cunoaşte
pe parcursul definirii ei.

Identitatea unui grup etnic nu este, deci, o realitate omogenă. În interiorul ei
se nasc tot soiul de polarizări (pe diverse paliere: sociale, economice, de origine, ale
modurilor de viaţă etc.) ce conferă dinamism imaginarului identitar în aceeaşi
măsură în care sunt şi rezultatul caracterului viu al respectivei identităţi (înţeleasă
mai degrabă ca proces şi mai puţin ca stare). Crearea respectivilor poli duce la
apariţia unor tesiuni identitare interne ce conduc în cele din urmă la constituirea
unor micro-zone identitare a căror prezenţă este acut resimţită şi a căror funcţie este,
în principal, aceea de a asigura (conştient sau nu) exerciţiul relaţionării cu alteritatea
(cu ceea ce s-ar putea numi la fel de bine „alteritatea interioară”). Cu alte cuvinte,
întâlnirea cu necunoscutul/străinătatea, care se sustrage cunoaşterii directe, în situaţii
„faţă-către-faţă” (şabloanele de reprezentare şi prejudecăţile neavând aceeaşi valoare
din perspectiva gândirii concrete!), este pre-gătită, accesibilizată, pe calea
cunoaşterii in actu a acestor micro-identităţi interne ale comunităţii tradiţionale,
receptate însă ca veritabile forme de manifestare a alterităţii. De aceea se poate vorbi
despre ele ca despre nişte forme de „apropiere a depărtărilor” şi de „cunoaştere a
necunoscutului”, funcţie pe care simbolul o îndeplinea (la o cu totul altă scară
bineînţeles) în gândirea arhaică anterioară dominată de mit.

În societăţile tradiţionale ce supravieţuiesc până la începutul secolului al
XX-lea (cum este cazul civilizaţiei rurale româneşti), polarizarea identitară internă a
unui grup etnic asigură în fond dinamismul necesar vieţii sociale şi, îndeosebi,
cadrul de desfăşurare a procesului de „identificare” (în sensul de descoperire a
identităţii proprii). Se garantează astfel păstrarea unui nivel minim de conştientizare
a identităţii etnice a grupului, pregătindu-se membrii comunităţii umane respective
pentru intrarea în contact cu o alteritate etnică veritabilă (moment în care identitatea
de sine a grupului are prilejul de a se manifesta pe deplin şi de a fi, în consecinţă,
întru totul conştientizată). Rostul apariţiei acestor micro-identităţi zonale devine
evident dacă se ţine seama de faptul că pentru mare parte dintre ţăranii din perioada
interbelică străinătatea însemna în primul rând satul de peste deal, târgul sau oraşul
relativ apropiat (după cum o certifică recurenţa aceloraşi motive ale înstrăinării în
lirica nupţială ori în cântecele de cătănie) şi de-abia mai apoi altă ţară sau alt popor
(după cum o confirmă epistolele şi cântecele emigranţilor în America sau cele ale
combatanţilor români din armata austro-ungară care luptă în Primul Război Mondial
pe alte fronturi decât cel transilvănean).

1 Problematica în cauză a fost tratată mai pe larg în studiul Crupa 2007: 633–642.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:33 UTC)
BDD-V2644 © 2013 Editura Alfa



Aproapele de departe. Identităţi micro-zonale în societatea românească tradiţională

487

Ipostazele acestei „alterităţi interioare” – recunoscute de noi în sintagma
„aproapele de departe” – pot fi categorisite într-o primă instanţă (fără a avea
pretenţia epuizării lor) în:

A. Micro-identităţi zonale (de exemplu, cele rezultate în urma unor procese de
micro-migraţie ori vecinătăţile);

B. Micro-identităţi sociale: socio-istorice (de exemplu, mazilii, nemeşii,
rumânii etc.) sau socio-profesionale (de exemplu, bivolarii – cf. Popescu 1938,
voştinarii, cercarii etc.);

C. Micro-identităţi culturale (de exemplu, momârlanii, celnicii, pocăiţii etc.);
D. Micro-identităţi nominale (rezultate în urma procesului de modernizare a

societăţilor tradiţionale; de exemplu, navetiştii).

A. Micro-identităţi zonale

Specifică vechilor societăţi tradiţionale europene, instituţia vecinătăţii
cunoaşte în spaţiul românesc două forme majore: una care apare în spaţiul
transilvănean şi este direct influenţată de organizarea socială a saşilor –
Nachtbarschaft, şi o alta care apare şi în teritoriile regăţene, mai puţin organizată (în
sens instituţional), situându-se mai degrabă în zona relaţiilor de prietenie şi
într-ajutorare, condiţionate (dar nu în mod obligatoriu) de relaţiile de rudenie. Spre a
le diferenţia, Vintilă Mihăilescu propunea într-un volum dedicat acestei problematici
două modalităţi de desemnare ale respectivei realităţi: „Vecinătate” – pentru
instituţia saşilor, respectiv „vecinătate” – pentru „faptul comun al relaţiei dintre
vecini” (Mihăilescu, Coman et alii 2003: 5). Micro-identităţile zonale astfel rezultate
cunosc o varietate mare de forme diferenţiate în principal de gradul de intensitate al
organizării lor riguroase şi al coeziunii lor interne.

La un pol se situează Nachtbarschaft-ul săsesc propriu-zis, cu o organizare
rigidă, cu o ierarhie, un regulament intern şi un sistem electoral riguros alcătuite, cu
funcţii bine definite2, dar care are în acelaşi timp un caracter strict zonal (de
dispunere spaţială) şi o funcţionare preponderent mecanică – „un sat săsesc, tăiat în
mai multe zone geografice, cuprinzând un grup de vecini, indiferent dacă aceştia ar
fi sau nu rude între ei…” (Stahl 1936: 18).

Pentru coloniştii saşi, Vecinătatea îndeplineşte mai degrabă un rol funcţional
în interiorul grupului etnic, decât unul identitar în interiorul aceluiaşi grup
(conştiinţa identităţii fiind proiectată la nivelul comunităţii etnice în totalitatea ei),
excepţie făcând perioada dualismului austro-ungar (1867–1918) când – afirmă
Ferenc Pozsony:

intelectualii saşi au descoperit că Vecinătatea ar putea deveni pilonul de bază
în cadrul procesului de păstrare a identităţii etnice, a culturii şi a vieţii religioase
(Pozsony 2003: 19).

Celălalt pol, „vecinătăţile” în terminologia lui Vintilă Mihăilescu, îl constituie
vecinătăţile românilor care urmează îndeaproape dispunerea satelor pe uliţe şi coturi,

2 După cum o demonstrează capitolul dedicat Vecinătăţilor săseşti din studiul lui Ferenc Pozsony
(2003: 14–31).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:33 UTC)
BDD-V2644 © 2013 Editura Alfa



Adrian CRUPA

488

care la rându-i este de regulă dictată de gradul de rudenie3, neamul fiind cel care
ocupă mai întotdeauna o micro-zonă a satului. De această dată vecinătatea este
înţeleasă ca prelungire a spaţiului familial, o modalitate de afirmare a identităţii de
neam:

Vecinătatea e un fel de familie mai mare (s.n., A.C.), un sat mai mic… În
primul rând trebuie să mă încadrez în legile străzii şi apoi în legile satului. Există
anumite legi nescrise de bună cuviinţă, de purtare, de ajutor. La nuntă, dacă nu ai fost
invitat, dar aparţii de Vecinătate tu trebuie să te duci cu cozonaci, cu lapte şi ouă;
dincoace, când face înmormântarea, cu slănină, găină şi ouă. Trebuie să te duci, că la
rândul meu şi el mi-o adus mie. Şi aparţii de Vecinătate. Un fel de ajutor se numeşte
asta. Şi eu poate nu fac nici o nuntă, că nu am copii, dar eu aparţin de Vecinătate şi
trebuie să fac plocon. Am un vecin aicea care nu are copii; a fost la nuntă, a adus
plocon la toată lumea la nuntă, el nu consideră că nu are copii. El aparţine de
Vecinătate şi-şi vede de rânduială. Stoia Ion, tată al vecinătăţii Vâlcica de Jos,
Drăguş, Făgăraş (Mihăilescu, Coman et alii 2003: 87).

Dincolo de sensul propriu al rudeniei, ceea ce defineşte vecinătatea
românească este un anumit tip de conlocuire şi de configurare a relaţiilor sociale al
căror imperativ este mai degrabă unul etic, decât unul socio-economic:

Vecinu-i ca un neam. Decât să te superi pe un vecin, mai bine pe un neam. E
un fel de rudă, da’ mai tare ca o rudă de stă departe că s-ajută. Vezi, tot stai laolaltă şi
îl ştii cum te ştie. Vecinu-i pe-un loc, pus cu tine. Vlad Maria, 83 de ani în 1965,
Tohanu Vechi, Braşov (Bernea 2005: 40).

şi asta în principal pentru că despre vecini se poate discuta în virtutea cunoaşterii
reciproce a unei ipostaze a alterităţii apropiate, situaţie mult mai confortabilă decât
întâlnirea posibilă cu o formă radical necunoscută (deci periculoasă) a aceleiaşi
alterităţi:

Vecinu îl ştiu ce face; el nu lucră p-ascuns. Cu el hotărâm, de el ne leagă toate
helea, că, vezi, doar nu-i în casă, că cu el trăieşti împreună. Vecinu’, de e rău, îl ştii
cum te ştie el pe tine4, te poţi feri. Aşa cum vine lucru’ şi rânduiala din vecini, nu
prea-ţi vine rău. Daie A Popii Ioana, 54 de ani în 1930, Runc, Gorj (Bernea 2005: 40)

Alături de vecinătăţi, se poate analiza în cadrul acestui subcapitol şi situaţia
micro-identităţilor zonale bazate pe origine, rezultate în urma unor procese de
micro-migraţie (cauzate de foamete, conflicte, împroprietăriri ş.a.) de tipul:
„susani/suseni” – „giosani/joseni”, „munteni” – „cojani”, „ungureni”, „lipoveni” etc.
Alăturarea fortuită a două grupuri de origini diferite (de regulă unul băştinaş şi un
altul migrat/relocat dintr-o altă zonă culturală şi geografică) generează întotdeauna,
cel puţin într-o primă fază, tensiuni pe toate palierele (culturale, sociale, economice
ş.a.). Obligaţia de a vieţui lângă un necunoscut (apropiat fizic şi geografic, dar

3 „Într-adevăr, principiul de organizare socială a satului românesc, uneori chiar a oraşului
românesc, este întemeiat pe un anume sistem de rudenie de neam, care poate fi folosit atât la
organizarea administrativă sătească, cât şi la stăpânirea în obştie a averilor. […] un sat românesc
«genealogic» împărţit pe un anume număr de neamuri, fiecare având sau nu locuri de aşezare proprii”
(Stahl 1936: 18).

4 Alteritatea presupunând, deci, reciprocitatea, din perspectiva cunoaşterii, manifestată în chipul
încrederii acordată de unul, celuilalt.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:33 UTC)
BDD-V2644 © 2013 Editura Alfa



Aproapele de departe. Identităţi micro-zonale în societatea românească tradiţională

489

depărtat din perspectiva cunoaşterii) facilitează construcţia unor şabloane de
reprezentare a celuilalt cu tonalităţi preponderent negative ce se coagulează
inevitabil în – constată Henri H. Stahl:

o serie lungă de nume atribuite: munteni, cojani, băltăreţi, pădureţi, guşaţi,
momârlani, bufani, juveţi, mocani, trocari etc., [toate] constituind o colecţie din care
nuanţa ironică nu lipseşte (Stahl 1998: 51).

Numelor atribuite, grupul desemnat le opune, susţine acelaşi autor, „o serie tot
atât de lungă de nume revendicate, socotite titluri de mândrie: vrânceni, bârsani,
oşani, moroşani, olteni etc.” (Stahl 1998: 52). Procesul cunoaşterii celuilalt este cel
care până la urmă consacră unul sau altul dintre aceste două serii de nume, după ce,
de cele mai multe ori, îl va fi resemantizat în sensul îndulcirii tonului adoptat.

B) Micro-identităţi sociale
Atunci când insul se situează în interiorul grupului său de semeni, ceea ce îl

interesează mai ales este să se identifice/insoliteze prin raportare, nu la alteritatea
exterioară (cu care nu are propriu-zis de a face decât excepţional), cât la
asemănătorii alături de care îşi duce traiul cotidian. Succesiunea diferitelor
paradigme istorice, fiecare din ele cu propriile-i reguli şi ierarhii sociale, duce la
apariţia unor formule care ajută inşii în efortul lor de diferenţiere. Este contextul
favorabil apariţiei acelor micro-identităţi rezultate din originile sociale moştenite
dintr-o paradigmă istorică apusă, cum este cazul „mazililor” (cf. Dogaru 1937),
„ruptaşilor” şi a „ţăranilor” în Basarabia, ori cel al „nemeşilor” şi al „rumânilor” din
Ţara Haţegului. Surprinzător pentru cercetătorul contemporan este faptul că, deşi şi
unii şi alţii se află în vecinătatea unor popoare puternice cu care deseori intră în
conflict („moscalii” pentru basarabeni şi ungurii pentru haţegani), ceea ce primează
în orizontul lor de interes nu este consolidarea identităţii etnice comunitare
(conştiinţa de a fi „român”), cât prestigiul de care se bucură în interiorul propriei
comunităţi. Deşi, în primă instanţă poate părea o atitudine lipsită responsabilitate cu
efecte hilare – după cum o constată şi Henri H. Stahl:

„Prestigiul” pe care răzeşii îl abordau în aceste sate mixte, în care trăiau
amestecaţi cu ţărani aserviţi, fie direct unii faţă de alţii, fie faţă de un boier puternic
care căuta să-i cotropească şi pe ei, se manifesta uneori în forme ridicole, de care îşi
băteau joc pe bună dreptate ceilalţi ţărani. Tradiţia orală ni-i arată mergând la câmp cu
fierul sapei legat în batistă şi cu coada sapei purtată în chip de băţ – simulând, cu alte
cuvinte, că se duc la plimbare, nu la muncă. Ni-i arată, de asemenea, întâmpinându-se
unii pe alţii cu termenii simandicoşi de „cucoane”, „căpitane” sau „boier cutare”,
refuzând să admită căsătoria cu ţăranii din sat, ţinându-se deoparte la nunţi, la horă
sau la biserică, doar-doar să-şi mai păstreze bruma de bunăstare şi de libertate ce mai
aveau (Stahl 1998: 219),

ceea ce îi animă în profunzime este de fapt dorinţa disperată de supravieţuire
identitară. Recuperarea demnităţii pierdute se realizează pentru ei prin asumarea
unor astfel de micro-identităţi ce le întăresc conştiinţa descendenţei nobile, singura
care le mai poate confirma prestigiul lor social.

În consecinţă, inşii vor căuta să se identifice preponderent negativ, disocierea
de ceilalţi („rumâni”, dar şi „unguri”) devenind mult prioritară faţă de fireasca

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:33 UTC)
BDD-V2644 © 2013 Editura Alfa



Adrian CRUPA

490

identificare pozitivă. Iată, spre exemplificare, cum românii din Clopotiva (Ţara
Haţegului) se descriu unii pe ceilalţi, insistând mai ales pe deosebirile dintre ei
(„nemeşi” vs. „rumâni”), decât pe ceea ce-i leagă (identitatea etnică comună). Ioja
Fărcaş, un nemeş din Clopotiva, deşi recunoaşte originea sa românească („Să mă
feară Dumnezău, Domnule. Noi am fost tot rumâni […] de lege românească
greco-catolică”), insistă totuşi cu tărie să nu fie confundat cu un „rumân”5:

Şi iată cum o fost cu Rumânii şi cu Nemeşii. Nemeşii or avut averile lor,
înainte vreme, numai ei – că Românii n’or avut loc. şi Nemeşii or mers totdeauna de
bună voie a lor la armată nu ca Rumânii care fugeau de armată ca de moarte… Când o
fost Avram Iancu, tatăl meu o şezut o lună de zile la Simeria, că o luptat, vezi
dumneata, pentru averile lui… Românii or fost zileri, haia o fost averea lor; numai
când o ieşit iobăgia în 48, numai atunci or intrat şi ei în ceva drepturi şi averi…
Domnii, numai ei or fost maghiari, dar nemeşii or fost rumâni greco-catolici. Noi dela
Maria Tereza şi dela Leopold am avut averi (Conea 1936: 31a).

În aceeaşi măsură, un „rumân” de 60 de ani care preferă să-şi decline
identitatea spune cu obidă:

Da şi-acu-s otravă, Domnule; ’s otravă ca şi ’nainte, sub Unguri. Să nu-mi dea
mie Dumnezeu ce doresc ei pentru Ţara Românească. Toţi îs naţiune ungurească.
’Nainte, când îi agrăiam, trebuia să le spunem: jupâne. Acu… s’a dus. Acu le spunem
pe nume, iac’aşa (Conea 1936: 33).

C. Micro-identităţi culturale
Strâns legate de prefacerile socio-economice, transformările culturale pe care

societatea tradiţională le suferă în timp creează cadrul favorabil apariţiei unei serii
de micro-identităţi rezultate, fie în urma experienţei altor medii culturale, etnice,
cum sunt cele ale „americanilor” din Ţara Oltului („clubul husarilor”), fie drept
consecinţă a modului de viaţă („momârlanii”6, „celnicii”) sau a convingerilor
religioase („pocăiţii”). O dovadă în acest sens o reprezintă constatarea pe care
cercetătorii Şcolii Sociologice de la Bucureşti o fac pe teren, şi anume faptul că
fenomenul sectar (acele micro-identităţi cultural-religioase numite generic „pocăiţi”)
se dezvoltă cu precădere în comunităţile rurale fost-aservite (satele de clăcaşi) şi mai
puţin, sau chiar deloc, în cele moştenitoare ale ţăranilor liberi (cf. Petrescu-Craiova
1938: 47–49 passim).

Cazul special al românilor plecaţi în (şi reveniţi din) depărtări constituie
exemplificarea cea mai nimerită pentru consecinţele identitare ale procesului de
aculturaţie. Dacă vorbim de românii din America, reacţia firească a celor înstrăinaţi
într-o societate radical diferită de cea de acasă a fost de coagulare a unor centri

5 „Sărăntoc” în accepţie locală.
6 Este sugestivă în context caracterizarea pe care un gorjean o face momârlanilor: „Cei din

Hunedoara sunt gugani şi momârlani. Să iei un om deştept de la ei, nu poci să-l iei. Nu ştie decât să
tragă oaia de coadă. Este deştept pe oi, nu pe ţară. De unde poate pune ceva deştepteală, dacă stă în
vârful muntelui şi prinde putere de-i toamna ţeapăn? Sunt oameni slabi de minte şi tari de virtute.
Gugan pricopsit nu poate fi. Ei toţi sunt gugani. Şi parte dintre noi poate că sunt gugani. Dar ei ne zic
nouă «golani» şi noi le zicem, ca să ne răzbunăm, «momârlani»” Radu Cimpoieru, Băltişoara, Gorj în
Stahl 1999: 93.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:33 UTC)
BDD-V2644 © 2013 Editura Alfa



Aproapele de departe. Identităţi micro-zonale în societatea românească tradiţională

491

identitari sub forma instituţionalizată a unor societăţi precum „Societatea Română de
ajutor” ori „Fondul de ajutor şi de cultură al Drăguşenilor Americani” din Alliance
Ohio (Negrea 1933) care îi reprezintă în creuzetul cultural american, dar prin
intermediul cărora ţin legătura cu spaţiul originar, în care vor înfiinţa (după model
american) o serie de instituţii menite să cultive identitatea satului in corpore (prin
intermediul căminului cultural, bisericii şi şcolii), sau numai pe cea de neam, cum
este cazul „clubului Husarilor” (Herseni 1944: 72–97). Există însă şi situaţii inverse,
în care cei întorşi acasă după o perioadă de şedere în străinătate să nu se mai poată
adapta la ritmul de viaţă al comunităţii de origine. Ei se constituie astfel în veritabile
insule de alteritate în sânul comunităţii sale de baştină (Mosley 1936), putând fi
numiţi pe bună dreptate „departele de aproape”. Vasile Martii, „americanul din
Şanţ” nu se mai poate reintegra în comunitatea pe care o părasise timp de 16 ani şi în
consecinţă nu mai ia parte la ceremoniile comunitare: „Ieri, nevastă-mea m’a
întrebat: «De ce nu vii să vezi nunta?» I-am răspuns că în Statele Unite acestea sunt
jocuri de copii şi eu nu vreau să le văd.” (Mosley 1936: 78a)

D. Micro-identităţile nominale
Sunt micro-identităţile care apar ca rezultat al procesului de „orăşenizare” în

terminologia adoptată de Anton Golopenţia (Golopenţia 1932: 544–563, 571–572
passim), proces definit de tranziţia unui grup uman/comunităţi de la structurile şi de
la modul de viaţă tradiţional, la structurile şi modul de viaţă modern. Rezutatul
procesului de „orăşenizare” nu este întotdeauna acelaşi peste tot, ci el reflectă chimia
aparte ce se stabileşte între gradul de intensitate al condiţiilor interne a culturii
comunităţii respective (setul de valori culturale identitare şi măsura în care ele mai
sunt înţelese şi funcţionează viabil în contemporaneitate), ceea ce determină o
varietate extrem de bogată a situaţiilor ce pot fi întâlnite. Comunităţile nominale
sunt în fapt nişte hibrizi culturali „care se caracterizează prin dispariţia relaţiilor
tradiţionale, dar şi prin absenţa celor moderne, bazate pe interese de muncă, de loisir
etc.” (Radu, Furtună et alii 1996: 9) Această situare la mijlocul distanţei dintre
tradiţional şi modern are drept consecinţă imediată în plan identitar „spargerea”
identităţii comunitare tradiţionale, disoluţia omogenităţii şi organicităţii ei şi
instaurarea unui regim identitar proteic necunoscut până atunci.

Relaţiile interumane slăbesc şi, treptat, modul de viaţă devine unul solitar mai
degrabă decât unul eminamente comunitar (devălmaş, cel puţin parţial, aşa cum
ritmul vieţii agricole o permisese până atunci). Însingurarea membrilor comunităţilor
rurale româneşti din a doua jumătate a secolului al XX-lea nu este totuşi sinonimă cu
atomizarea socială ce dă naştere în societăţile occidentale omului masificat
(individului modern), ci ea se rezumă la desfacerea vechii comunităţi organice
(obştea) în grupuri/zone sociale mai mici care se suprapun fie peste familii (care la
rândul lor intră în disoluţie7), fie peste generaţii (între care se stabilesc raporturi
conflictuale), fie peste categorii socio-profesionale (cum sunt navetiştii Epocii de
aur), fie pur şi simplu pe anumite zone/uliţe din vatra satului (situaţie oarecum
similară coagulării grupurilor „de cartier” din spaţiul urban, dar radical diferită de

7 Proces ilustrat magistral în cele două volume ale Moromeţilor lui Marin Preda.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:33 UTC)
BDD-V2644 © 2013 Editura Alfa



Adrian CRUPA

492

vechea instituţie a vecinătăţii). Deşi toate aceste grupuri se vor numi în continuare
generic comunităţi săteşti/rurale, sau simplu sate, coeziunea internă este iremediabil
desfiinţată.

În cazul familiei se constată dispariţia cadrului comun în care se desfăşoară
viaţa membrilor ei, precum şi a interesului comun ce coagulase până atunci grupul
familial. Existenţa materială a gospodăriei nu mai presupune munca laolaltă, şi
implicit relaţiile solide ce se creează sub imboldul supravieţuirii, serviciile oferind
membrilor grupului domestic mijloace suficiente de trai:

Copiii noştri sunt învăţaţi de acasă cu trai mai modest – remarca cu supărare
un ţăran vârstnic din Caraş-Severin. Câştigul de 50-60 lei pe zi, ce-l au într-o slujbă…
le va părea foarte mare. Apoi, faptul că în timpul liber se pot plimba printre domni,
căscând gura la ferestrele mari ale prăvăliilor… Oraşul are destule momeli pentru cei
slabi de îngeri şi-i poate face să uite de soţia lăsată acasă. Avem noi câţiva în sat, care
au plecat la oraş după slujbe, ţărani buni, şi s-au întors stricaţi, de nu mai poţi face azi
nimic cu ei (Birou 1943: 26).

În aceeaşi măsură însă, timpul petrecut împreună de membrii grupului familial
este din ce în ce mai puţin, fapt ce afectează vizibil natura relaţiilor dintre ei: soţii se
identifică parţial cu valorile şi ritmul de viaţă al grupului socio-profesional din care
fac parte (de regulă diferite în măsura în care mediile frecventate sunt diferite), iar
copiii mai ales se formează şi trăiesc în cadrele impuse cu preponderenţă de şcoală
şi, înăuntrul ei, de grupul de covârstnici şi în cel de prieteni apropiaţi. Prestigiul
familiei, al modelelor şi valorilor sale slăbeşte, concurat fiind în noul mod de viaţă
de variate seturi de valori „importate” de fiecare membru în parte din mediul în care
îşi desfăşoară cea mai mare parte a timpului. În atari condiţii, modelul familiei
tradiţionale (centrat axiologic pe figura proeminentă a tatălui în calitatea sa de pater
familias şi afectiv pe modelul matern) nu mai convinge, fapt ce generează
nenumărate crize şi conflicte între membri: soţii trăiesc mai degrabă singuri decât
împreună, iar copiii cresc mai degrabă în afara familiei decât în interiorul ei (ceea ce
îi predispune însingurării şi unui mod de viaţă egocentric).

Problemele ivite în cadrul grupului familial se răsfrâng şi asupra grupului
extins: comunitatea rurală/satul. Identitatea acestuia din urmă, comunicată până
atunci în cursul procesului de enculturaţie sub forma reglementată cutumiar a „obştii
pe bază de tradiţii difuze”8, nemaifiind supusă girului comunităţii înseşi (control
operat prin intermediul „gurii satului” în general şi prin „strigarea peste sat” în
particular) devine laxă şi, în timp, confuză. La acestea se adaugă şi prestigiul
cultural în scădere al generaţiilor vârstnice, concurate puternic de orizontul compozit
de informaţii dobândite de cei tineri în procesul şcolarizării şi prin intermediul
mass-mediei, informaţii ce le conferă acestora de pe urmă un fals sentiment de
siguranţă, de suficienţă şi de superioritate faţă de cei dintâi. Matricea culturală

8 „Trecerea «tradiţională» de bunuri culturale are întotdeauna loc în sînul unor grupuri sociale.
Adică nu de la un individ izolat la alt individ izolat, ci între membrii unor grupări sociale, ale căror
structuri sînt «perene», adică durează, se permanentizează pe calea ieşirilor şi venirilor izolate ale
membrilor care le compun. [...] toţi participanţii la ea, fiecare deţinînd doar un fragment din cultura
globală, «anonimă, colectivă şi permanentă», au conştiinţa că ea trăieşte prin ei, astfel că îşi iau în
serios rolul pe care îl au, crezînd realmente în eficacitatea gesturilor şi cuvintelor lor” (Stahl 1983: 264,
270).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:33 UTC)
BDD-V2644 © 2013 Editura Alfa



Aproapele de departe. Identităţi micro-zonale în societatea românească tradiţională

493

asigurată de înaintaşi nemaiavând un caracter unitar şi statornic – sau cel puţin
nemaifiind receptată ca atare – identitatea rezultată capătă la rându-i un caracter
eclectic, resimţit ca atare chiar de către înaintaşi. Este elocventă reacţia unui bătrân
din Caraş-Severin – moş Pau Piele – la influenţa negativă asupra celor tineri pe care
o are tocmai formatorul lor, învăţătoarea cea nouă, care umblă

cu ţoalele când trase deasupra genunchilor, când cu ele lungite peste călcâie,
ba în ultimul timp, Doamne fereşte, a văzut-o cu sucna despicată dinapoi, până sus…
Şi-apoi… a găsit pe nepoţică şi pe fata vecinului pitite după grajd vopsindu-şi buzele
şi unghiile cu hârtie roşie (Birou 1943: 80).

La rândul lor navetiştii sunt canalul prin care identitatea formală a comunităţii
rurale (urmaşa, în plan istoric, a obştii) este desfiinţată. Desprinzându-se de cadrul
tradiţional al vieţii (înţelegând prin aceasta emanciparea faţă de controlul moral
exercitat de comunitatea de baştină, dar şi de ritmul tradiţional de viaţă al ţăranului
cu valorile sale implicite) navetistul nu ajunge să se integreze deplin nici în modul
urban de viaţă (căruia nu-i acceptă decât parţial şi selectiv valorile şi cerinţele).
Rezultatul în planul identităţii este unul hibrid şi neomogen, în care valori disparate
din lumea tradiţională a satului şi din cea superficial-modernă a oraşului se
împletesc aleatoriu, centrate fiind exclusiv pe atitudinea egocentrică a unui ins
entuziasmat de descoperirea posibilităţii unui trai hedonist.

În concluzie, micro-identităţile de tip nominal sunt rămăşiţe desemantizate ale
unei identităţi tradiţionale pierdute amestecate deseori cu frânturi disparate dintr-o
identitate nouă şi încă neînţeleasă, al căror rol nu mai este cel de a conferi un loc şi
un rost în realitate, ci de a asigura o minimă diferenţiere de restul masei umane.

Concluzii
Procesul de definire a identităţii omului tradiţional, considerat ca

ins-în-comunitate, presupune întotdeauna prezenţa alterităţii în variatele ei forme.
Numai în relaţie cu alteritatea (fie sub forma comparării, fie sub forma imitării, fie
sub forma referirii, fie sub cea a dezicerii etc.) identitatea capătă contur, se
elaborează şi se afirmă. „Aproapele de departe” este sintagma prin care s-a încercat
subsumarea tuturor formelor de manifestare a alterităţii necesare, al căror rol este de
asigura întotdeauna – chiar şi atunci când prezenţa lor nu este efectivă în realitatea
imediată – reperul necesar lămuririi propriei identităţi. Înainte de a se întâlni
faţă-către-faţă cu celălalt, omul culturii tradiţionale se pregăteşte pentru acest
moment, or pregătirea presupune deseori (mai ales în societatea veche în care
mobilitatea era excepţia, iar nu regula) „fabricarea” unui celălalt de serviciu în
relaţie cu care să se exerseze actul scontat al întâlnirii cu diferitul. Atitudinea se
dovedeşte rezistentă în timp, de vreme ce ea supravieţuieşte inclusiv procesului de
modernizare, micro-identităţile apărând şi în sânul comunităţilor nominale ce se
succed celor rurale din secolul trecut.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:33 UTC)
BDD-V2644 © 2013 Editura Alfa



Adrian CRUPA

494

Bibliografie

Bernea 2005: Ernest Bernea, Spaţiu, timp şi cauzalitate la poporul român, Ediţia a doua,
revizuită, Bucureşti, Humanitas.

Birou 1943: Virgil Birou, Oameni şi locuri din Carăş (cu 48 fotografii originale făcute de
autor), ediţia a doua, Editura Asociaţiei Scriitorilor Români din Bănat, Timişoara.

Conea 1936: Ion Conea, Nemeşi şi rumâni în Clopotiva, în „Sociologie Românească”, anul I,
nr. 3 martie, p. 30–33.

Cotaru 1938: Romulus Cotaru, Etica drăguşenilor. Criteriile morale şi filosofia practică în
satul Drăguş, în „Sociologie Românească”, anul III, nr. 7-9 iulie-septemvrie, p. 310–
338.

Crupa 2007: „Acasă” şi „străinătate”. Reprezentări în imaginarul tradiţional, în Români
majoritari/Români minoritari: interferenţe şi coabitări lingvistice, literare şi
etnologice, Iaşi, Editura Alfa, p. 633–642.

Dogaru 1937: Dumitru Dogaru, Năpădeni, sat de mazili din Codru, în „Sociologie
Românească”, anul II, nr. 7-8 iulie-august, p. 288–299.

Golopenţia 1932: Anton Golopenţia, Aspecte ale desfăşurării procesului de orăşenizare a
satului Cornova, în „Arhiva pentru Ştiinţă şi Reformă Socială”, Organ al Institutului
Social Român, Director D. Gusti, anul X, nr. 1-4, p. 544–572.

Herseni 1944: Traian Herseni, Unităţi sociale, Bucureşti, Institutul de Ştiinţe Sociale al
României.

Mihăilescu, Coman et alii 2003: Vintilă Mihăilescu (coord.), Gabriela Coman, Anne Schiltz,
Ferenc Pozsony, Vasile Şoflău, Vecini şi Vec inătă ţ i în Transilvania, Ediţia a doua,
revăzută şi adăugită, Bucureşti, Paideia.

Mosley 1936: Philip E. Mosley, Lumea psihologică a unui „american” din Şanţ, în
„Sociologie Românească”, anul I, nr. 7-9 iulie-septemvrie, p. 75-78.

Negrea 1933: Adrian Negrea, Procesul de emigrare a drăguşenilor în America, în „Arhiva
pentru Ştiinţă şi Reformă Socială”, Organ al Institutului Social Român, Director D.
Gusti, anul XI, numerele 1-4, p. 94-130.

Noe 1938: Const. Noe, Românii de peste hotare, în „Sociologie Românească”, anul III, nr.
4-6 aprilie-iunie, p. 73-81.

Petrescu-Craiova 1938: V. Petrescu-Craiova, „Pocăiţii” de la Ghindeni-Dolj, în „Sociologie
Românească”, anul III, nr. 1-3 ianuarie-martie, p. 47-49.

Pleşu 1994: Andrei Pleşu, Îngerii. Elemente pentru o teorie a proximităţii, în volumul Limba
păsărilor, Bucureşti, Humanitas, p. 247-269.

Popescu 1938: Ştefan Popescu, La Bivolarii basarabeni dela marginea Bucureştilor, în
„Sociologie Românească”, anul III, nr. 1-3, ianuarie-martie, p. 50-51.

Pozsony 2003: Ferenc Pozsony, Vecinătăţile din Transilvania, în Vintilă Mihăilescu
(coord.), Gabriela Coman, Anne Schiltz, Ferenc Pozsony, Vasile Şoflău, Vecini şi
Vecinătăţi în Transilvania, Ediţia a doua, revăzută şi adăugită, Bucureşti, Paideia, p.
14-31.

Radu, Furtună et alii 1996: Nicolae Radu, Carmen Furtună, Gabriela Jelea-Vancea,
Carmen-Cornelia Bălan, Prefaceri socio-umane în România secolului XX. De la
comunitatea tradiţională la societatea postcomunistă, Bucureşti, Editura Fundaţiei
„România de Mâine”.

Stahl 1936a: Henri H. Stahl, Vecinătăţile la Drăguş, în „Sociologie Românească”, anul I, nr.
1 ianuarie, p. 18-31.

Stahl 1936b: Henri H. Stahl, Chestionar pentru studiul vecinătăţilor, în „Sociologie
Românească”, anul I, nr. 1 ianuarie, p. 54b–55a.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:33 UTC)
BDD-V2644 © 2013 Editura Alfa



Aproapele de departe. Identităţi micro-zonale în societatea românească tradiţională

495

Stahl 1983: Henri H. Stahl, Eseuri critice despre cultura populară românească, Bucureşti,
Minerva.

Stahl 1998: Henri H. Stahl, Contribuţii la studiul satelor devălmaşe româneşti, Ediţia a doua,
revăzută, volumul III Procesul de aservire feudală a satelor devălmaşe, Studiu
introductiv şi ediţie îngrijită de Paul H. Stahl, Bucureşti, Cartea Românească.

Stahl 1999: Henri H. Stahl, Povestiri din satele de altădată cu ilustraţii şi comentarii de Paul
H. Stahl, Bucureşti, Nemira.

Vintilescu 1937: Ion Vintilescu, Merişor, un sat de „momârlani” de pe pragul porţii
sud-estice a Ţării Haţegului, în „Sociologie Românească”, anul II, nr. 11-12
noemvrie-decemvrie, p. 502-507.

The Neighbor from Afar.
Micro-Regional Identities in Traditional Romanian Society

Defining the identity of traditional man – seen as the man-inside the community –
always involves the idea of alterity under its various forms. Rise, creation and assertion of
identity, all happen only in relation to alterity (either as comparison, imitation, reference or
negation). “The neighbor from afar” is a popular phrase that seems to sum up all the forms of
alterity, whose function is to stand – even in absence of their actual manifestation in the
immediate reality – as a necessary landmark in the process of defining one’s identity. Before
actually meeting the other face-to-face, the traditional man prepares himself for the big
moment; this training (in the past especially, when mobility was more the exception than the
rule) usually implies the invention of a surrogate-other, on whom the act of getting in touch
with the genuine other is practiced. This is a persistent element in the traditional man’s
approach to alterity. It survives the process of modernization, micro-identities appearing at
the very heart of the “nominal communities” that have replaced the past century rural ones.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:33 UTC)
BDD-V2644 © 2013 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

