
459

Multiculturalismul a murit. Și ce urmează?

Romanița CONSTANTINESCU

Key-words: multiculturalism, transculturalism, reflexive turn, social
integration, minorities

Acum aproape un an, la 15 octombrie 2010, la Potsdam, la o reuniune a
organizațiilor de tineret ale CDU (Uniunea Creștin-Democrată) și CSU (Uniunea
Creștin-Socială din Bavaria), cancelarul Germaniei, Angela Merkel anunța eșecul
multiculturalismului în Germania, într-o formulare clară și care nu promitea
pertractări și retractări ulterioare. Câteva luni mai târziu (5 februarie 2011),
premierul britanic David Cameron făcea același lucru la Conferința de Securitate de
la München. Iar președintele francez Nicolas Sarkozy li se alătură într-un interviu pe
TF1 din 10 februarie 2011. Atunci când până și Vaticanul risca aceeași poziție, prin
autoritatea preșendintelui consiliului pontifical pentru cultură, cardinalul curiei
romane Gianfranco Ravasi cum se întâmpla o zi mai târziu, pe 11 februarie 2011,
imaginea ideală a unei lumi deschise diversității cu care am crescut, în care am
crezut se tulbură iremediabil. Populism? Aceste declarații au fost interpretate în
cheie dublă: și drept concesii făcute radicalilor și drept tentative de a nu lăsa o temă
de discuție importantă precum cea a imigrării numai în seama extremiștilor. Ce ea ce
arată că ne aflăm într-o situație deosebit de riscantă în câmpul acțiunii politice, chiar
dacă în câmpul dezbaterii academice obiecțiile privind conceptul și practicile
asociate multiculturalismului nu sunt noi. Frapează în același timp faptul că în
discursul politic critic la adresa multiculturalismului trimiterile la dezbaterile
academice lipsesc cu desăvârșire, deși – subteran – acestea legitimează parolele
politicului. Prin urmare, politicienii știu că se pot apăra ușor invocând la nevoie
dezbateri în curs și dezvoltări teoretice noi dedicate pluralismului cultural, dar, cu
excesivă pudoare și multă lejeritate, nu își dezvăluie niciodată „alibiurile” în fața
marelui public, care, în lipsa unui context aprofundat al discuției, unei detalieri a
reproșurilor, unui proiect substitutiv, face cu strigătul de izbândă „multiculturalismul
a murit“ ce vrea. Absența oricărei urme de doliu la încă un deces pe câmpul ideilor
nobile e cel puțin suspectă1. Iar atentatele care au îndoliat Norvegia și întreaga lume
impun oricărei tentative de critică adusă de acum înainte multiculturalismului să fie
cântărită cu mai mult atenție și să fie prinsă într-o articulație de argumente care să

 Universitatea Karl-Ruprecht, Heidelberg, Germania/ Universitatea din București , România.

1 Despre reproșurile ce se aduc multiculturalismului vezi Sarah Song: „Multiculturalism“ în
Stanford Encyclopedia of Philosophy, articol publicat la 24.09.2010,
http://plato.stanford.edu/entries/multiculturalism/

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:34 UTC)
BDD-V2641 © 2013 Editura Alfa



Romanița CONSTANTINESCU

460

dovedească discernământ și respect pentru cei care, nevinovați, au plătit cu viața
pentru idealul unei societăți deschise, mai bogate și vitale, cosmopolite.

A aduce critici felului în care proiectul multiculturalist a reușit să ne apropie
de acest ideal nu înseamnă însă a exalta valorile nativismului, nostalgia pentru un
trecut imaginar în care unui număr restrâns de indivizi, nemulțumiți de ei înșiși, li se
pare că pot găsi urmele unei identități „pline” și promisiunile vagi de solidaritate ale
unei așa-zis uniforme comunității „originare”. Scopul politicii europene nu este
acela de a readuce naționalismul (și tribalismul) în Europa, iar critica adusă
multiculturalismului de către liderii politici europeni este una onestă, care vizează
întrebarea dacă multiculturalismul este cadrul cele mai propice pentru integrarea
imigranților sau dacă politicile urmărite până acum nu trebuie ajustate, astfel încât să
servească mai bine intereselor imigranților de realizare de sine și de reprezentare
politică și construcției sociale europene în ansamblul său.

Să privim mai îndeaproape declarația cancelarului german, ca prima într-un
lanț de reacții asemănătoare. Angela Merkel amintea tinerilor politicieni creștin -
democrați că Germania a invitat în anii '60 o seamă de muncitori străini, întâi
italieni, greci, spanioli, apoi turci, ajungându-se treptat la o situație neanticipată
inițial și nedorită, în care aceștia au devenit imigranți: „Și acum aceștia trăiesc la
noi. O vreme ne-am mințit singuri. Ne-am spus: nu vor rămâne, într-o bună zi nu vor
mai fi aici. Nu aceasta este realitatea. Și bineînțeles a existat tentația de a spune:
acum construim aici o societate multiculti și trăim unii alături de ceilalți și ne
bucurăm unii de alții – numai că această tentativă a eșuat, a eșuat absolut”2. Se
străvăd aici trei lucruri. – Primul: că proiectul multiculturalismului e o alegere
conjuncturală și neautentică în fond, societatea germană fiind surprinsă nepregătită,
silită la o atitudine politic corectă față de o imigrație neașteptată. Multiculturalismul
apare ca o utopie autoimpusă care travestește prost rezistența. Al doilea:
multiculturalismul ridicat la rangul de proiect de stat a sprijinit pe de o parte
toleranța pasivă față de celălalt, iar pe de altă parte a motivat diviziunea, segregarea
culturală, conducând la societăți paralele: „trăim unii alături de ceilalți” (în cele ce
urmează vom vedea care ar fi putut fi interesul statului să accentueze și să
perpetueze diferențele). Al treilea: chiar luând în serios proiectul multiculturalist (iar
germanii au reputația că dacă se apucă de o treabă, indiferent de mo tive, atunci o fac
cu temeinicie) bucuria traiului în comun se lasă așteptată, toți partenerii sociali sunt
nemulțumiți, petrecerea duminicală sau carnavalul cultural a eșuat. Diagnosticul este
exact, iar cuvintele cancelarului au o sinceritate neașteptată și care uimește,
dovedind „poticneala” ideologică, perplexitatea în fața eșecului. Există o
nemulțumire a politicii germane că s-a ajuns aici. Eșecul este al statului și al
politicilor sale, iar cancelarul Germaniei și-l asumă aici.

Europa a acceptat cu multă greutate doctrina multiculturalismului, așa cum
s-a desprins ea acum mai bine de treizeci de ani din mantaua postcolonialismului

2 „Und jetzt leben sie bei uns. Wir haben uns 'ne Weile lang in die Tasche gelogen. Wir haben
gesagt: Die werden schon nicht bleiben, irgendwann werden sie weg sein. Das ist nicht die Realität.
Und natürlich war der Ansatz, zu sagen: Jetzt machen wir hier mal Multikulti und leben so
nebeneinander her und freuen uns übereinander – dieser Ansatz ist gescheitert, absolut gescheitert.
“Transcriere reuters a discursului din 15.10.2010 (http://www.focus.de/politik/videos/multikulti-fuer-
merkel-gescheitert-fuer-seehofer-tot_vid_20559.html)

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:34 UTC)
BDD-V2641 © 2013 Editura Alfa



Multiculturalismul a murit. Și ce urmează?

461

american. Un intelectual european cu stagii de predare în Statele Unite precum Paul
Ricoeur arăta că multiculturalismul american are un grad de autenticitate care
lipsește celui european, el așezându-se pe doi piloni, care sunt forța vieții asociative
americane și preeminența puterii locale asupra puterii federale3. Această serioasă
fundare a doctrinei face ca disputele între federaliști și comunitarieni, între
universaliști și relativiști, de exemplu, să aibă o cu totul altă importanță pentru
americani, și anume una concretă, practică. Varianta radicală a multiculturalismului
american care se abține de la a judeca fapte și tradiții culturale dintr-o perspectivă
supraordonată culturilor particulare (aici exemplele merg de la preceptele de drept
până la cele de modă, de la, să spunem, tradiția lapidării la cea a purtării vălului) a
intrat în Europa în conflict cu ideea de supraordonat, de universal, care are aici
caracter abstract, transistoric, fără referință spațială sau temporară, fără adeziune la
un grup. Dimpotrivă, în America supraordonatul este întotdeauna un centru de
putere (să ne gândim la „puterea federală”), manipulat în interes mai mult sau mai
puțin evident de către un grup. Europa nu face melting-pot din culturile sale diverse
(de aici a plecat și multiculturalismul american, de la nevoia de a nu topi culturile
într-un amestec indistinct), dar preferă metafora „castronului de salată”, în care
ingredientele se regăsesc distincte, dar nu separate, dând împreună un gust bun
mâncării frugale. Binele particular trebuie să se regăsească în binele comun, e un
imperativ etic simplu, societatea se dorește plăcută și în ansamb lu, și în detaliu.
Adversarii multiculturalismului acuză că statul a încurajat particularitățile în
detrimentul identității colective, locale, că a creat o societate artificial divizată,
fragmentată, lipsită de solidaritate, marcată de dezechilibre sociale. Din perspectivă
europeană, multiculturalismul a ajuns să reprezinte apogeul naționalismului fracturat
în „naționalisme” sau particularisme antagonice, disputându-și cu forță simbolică
egală una și aceeași lume.

Pentru a pune în evidență dimensiunile dezacordului mă voi opri în cele ce
urmează la acele critici la adresa multiculturalismului care vin din partea celor pe
care proiectul ar fi trebuit să-i privilegieze: din partea minoritarilor. Kenan Malik,
neurobiolog și jurnalist britanic pune eșecul integrării pe seama politicii
multiculturalismului4. El se referă în mod particular la situația Germaniei: în loc să
ofere cetățenia cetățenilor turci stabiliți aici, precum și a copiilor lor născuți pe
teritoriul german (din 4 milioane de turci stabiliți în Germania, abia 500.000 au
primit cetățenia germană) statul german a încurajat proiectele culturale de sprijinire
a identității turce, în speranța ascunsă că dorul de casă și nostalgia vor fi mai
puternice decât noile obișnuințe de muncă și viață, iar acestea – alături de stresul ori
inconfortul cultural de a trăi într-o altă comunitate, cu altă limbă și alte tradiții – îi
vor face pe turci să se reintegreze în țara de origine. Această politică a avut
consecințe catastrofale atât pentru prima generație de imigranți care nu a primit
sprijin adecvat pentru o mai bună și durabilă inserție socială (de exemplu prin

3 Paul Ricoeur, La critique et la conviction, Entretiens avec François Azouvi et Marc de Launay,
Paris: Calmann-Levy, 1995, 93−94.

4 Kenan Malik, „Das zwangsläufige Versagen der Multikulti-Politik” în „Die Presse“ din
06.11.2010, http://diepresse.com/home/meinung/debatte/608155/Das-zwangslaeufige-Versagen-der-
MultikultiPolitik. Cfr. și Seyran Ateş, Der Multikulti-Irrtum. Wie wir in Deutschland besser
zusammenleben können, Berlin: Ullstein, 2007.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:34 UTC)
BDD-V2641 © 2013 Editura Alfa



Romanița CONSTANTINESCU

462

cursuri de limbă germană și de comunicare interculturală), dar mai ales pentru cea
de-a doua și a treia generație, generații care, deși în posesia instrumentelor culturale
care garantează succesul social (limbă, educație), s-au trezit cuplate la o identitate
artificială, folclorizată, idealizată, apăsată – de care înșiși părinții și bunicii lor erau
în cea mai mare parte străini. Trăsături etnice spoite și false nu conduc, bineînțeles,
la repatriere, căci țara de origine apare într-o lumină mai proastă decât festivalul de
folclor… Alienarea minorităților este rezultatul unei politici pline de cinism, în fond
prea puțin interesate de un viitor cu adevărat comun.

Multiculturalismul tranșează problema identității imigrantului în favoarea
identității de origine, autentică, care are dreptul la reprezentare și trebuie apărată de
tentativele de asimilare forțată. Statul își desemnează adesea un partener pentru
politicile sale protecționiste la adresa minorităților care poate ignora însă grupuri și
aspecte identitare perifere. Ia naștere o opresiune asupra indivizilor sau grupurilor
vulnerabile din interiorul unui grup, asupra „minorităților interne”, asupra
dizidențelor, silite la conformare cu o imagine simplificată sau denaturată de sine.
Protecția externă conduce la restricții interne întru simplificarea dialogului
intercultural. Atunci când vorbim despre diaspora românească dezbinată nu facem
decât să observăm complexitatea înțelegerii de sine pe care o practică românii din
străinătate. Înțelegerea celuilalt prin trimitere la originea sa nu este, trebuie să o
recunoaștem, decât cea mai simplă, nu și cea mai subtilă cale de a -l identifica.
Înseamnă adesea a-l disloca artificial pe imigrant și pe descendenții acestuia din
viața sa cotidiană, din experiențele mult mai bogate în interacțiuni pe care le-a trăit.
Faptul că literatura migranților se bucură în întreaga lume de mult interes este
dovada cea mai bună că imigranții au nevoie de experiențele și reflecțiile celorlalți
care au trecut printr-o experiență asemănătoare și nu numai de conservarea
trăsăturilor lor originare, a căror reprezentare este manipulată adesea politic de țările
de proveniență sau de partidele locale în alegeri (merită consemnat aici faptul că
președintele turc, Abdullah Gül, într-un interviu pentru „Süddeutsche Zeitung” își
îndemna conaționalii aflați în Germania să învețe bine germana, subliniind că
așteaptă de la ei după atâția ani să o vorbeas că fluent și fără accent).

Tocmai de aceea un concept care se bucură de mai multă încredere în
momentul de față este acela de transculturalitate, care surprinde mai bine balansul
apartenențelor la indivizii multiculturali, dizolvarea granițelor dintre aceste
apartenențe, dialogul identităților în interiorul fiecăruia 5. Conceptul are mai multe

5 Termenul este propus pe ruinele multiculturalismului de profesorul Wolfgang Welsch de la Jena.
Cfr. W. Welsch, „Transkulturalität − Lebensformen nach der Auflösung der Kulturen”, în: Information
Philosophie (1992), Heft 2, 5−20. Mai recent: „Transkulturelle Gesellschaften”, în: Kultur in Zeiten der
Globalisierung. Neue Aspekte einer soziologischen Kategorie, ed. Peter-Ulrich Merz-Benz, Gerhard
Wagner (Frankfurt/Main: Humanities Online 2005), 39−67; „Über Besitz und Erwerb von
Gemeinsamkeiten”, în: Tradition und Traditionsbruch zwischen Skepsis und Dogmatik - Interkulturelle
philosophische Perspektiven, ed. Claudia Bickmann, Hermann-Josef Scheidgen, Tobias Voßhenrich,
Markus Wirtz (Amsterdam/New York: Rodopi 2006), 113−147, on-line: „Transculturality − the
Puzzling Form of Cultures Today” în Spaces of Culture: City, Nation, World, ed. Mike Featherstone,
Scott Lash, Londra: Sage 1999, 194−213, http://www2.uni-jena.de/welsch/. Wolfgang Welsch
recunoaște ca predecesor în creație terminologică pe Fernando Ortiz care folosește termenul
transculturacion pentru a descrie felul în care în societatea cubaneză, pe fondul cultivării tradiționale a
tabacului și a importului unei culturi noi, a trestiei de zahăr, apar noi modele sociale și culturale care nu

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:34 UTC)
BDD-V2641 © 2013 Editura Alfa



Multiculturalismul a murit. Și ce urmează?

463

avantaje: în primul rând el face ca diferența între „nativ” și „imigrant” să se
transforme într-o nuanță: în fond fiecare cultură este hibridă și transgresivă,
permeabilă, cu toții suntem într-o mai mare sau mai mică măsură, conștient sau nu,
mai vizibil sau mai puțin vizibil purtători ai transculturalității, indivizi transculturali,
trăind diasporesc. Omul contemporan se regăsește cel mai bine în Peer Gynt. În al
doilea rând acest concept pune în valoare mai bine parcursul cultural al fiecăruia, în
sens etic kierkegaardian povestea sa de viață. În aceste poveste, între identitățile
asumate au apărut interacțiuni, conflicte, cărora fiecare individ în parte a trebuit să le
dea o soluție, foarte concretă, practică, mereu supusă probelor, renegociată cu sine și
cu ceilalți. Ele nu au dispărut, fiecare lăsând măcar o urmă. Dar, pentru
incomesurabilitatea culturilor despre care vorbește multiculturalismul, a trebuit
găsită adesea în practica cotidiană dacă nu măsura comună, măcar puntea, trecerea
cât de fragilă dintr-o lume în alta, care știm că există măcar în pragul unor
experiențe fundamentale cum sunt nașterea sau doliul.

Înlocuirea unui concept activ – social vorbind – cu un altul nu este un
simplu joc intelectual fără urmări. Transculturalismul nu este o simplă variațiune la
multiculturalism sau interculturalism, o schimbare de prefix. Dacă
multiculturalismul se axa pe diferențele în interiorul unei societăți, iar
interculturalismul pe diferențele și schimburile dintre culturi, transculturalismul are
meritul de a focaliza mai bine asupra diferenței interioare, în cadrul identității
personal asumate. Sigur că peisajul conceptual și analitic al ultimilor 30 de ani nu
merită simplificat până la negarea oricăror merite. Problematica transculturalității
este desigur prezentă deja în studiile dedicate identității plurale. Dar cum conceptele
culturale nu sunt concepte inocente sau neutre, ci au potențialul de a-și influența în
mers obiectul, să sperăm că societatea multiculturală de astăzi va deveni o societate
transculturală, nu o societate fără diferențe, ci a diferențelor îmbogățite, dar totuși a
diferențelor mai mici, infinitezimale pe o largă scală a apropierii dintre noi.

Multiculturalism is Dead. What Next?

At the beginning of this decade, several important voices from the European
political system asserted that the public policies associated with the concept of
multiculturalism were a failure. The present study records the criticism on multiculturalism
and policies to date that have encouraged a multicultural society in Europe. In Germany, for
instance, but not only there, people thought that supporting the cultural expression of the
migrants’ original identity was a necessary measure that was sufficient for stimulating
tolerance, reciprocal understanding and the society’s transformation into a multicultural
society. This cultural and apparently generous policy had, nevertheless, a dark side: the state
acted secretly hoping that the immigrants’ home sickness and nostalgia will become more
powerful than the new work and life habits, and that the latter – along with the cultural stress
or discomfort of living in another community, with another language and other traditions –
will make the immigrants return and more easily reintegrate into their country of origin. It is

intră într-un proces de aculturație, ci într-un schimb propice din care elementele inițiale ale schimbului
ies îmbogățite. Prin urmare, ‛transculturacion’ desemnează acea metamorfoză genuină a influențelor
culturale care nu este identică cu aglomerarea sau mozaicul (Fernando Ortiz, Tabak und Zucker. Ein
kubanischer Disput [1940], Frankfurt/Main: Insel 1987).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:34 UTC)
BDD-V2641 © 2013 Editura Alfa



Romanița CONSTANTINESCU

464

difficult to prove that the host country truly had a hidden agenda, yet it is certain that such
policies have led to distortions of the second or third generation migrant’s self-
understanding. These generations were faced with being coupled to an artificial identity
which was artificial, folklorized, idealized and forced – and which was strange to their
parents and grandparents as well. Of course that embellished and false ethnic features do not
lead to repatriation, since the country of origin always appears in a worse light than a
folklore festival … Moreover, encouraging a certain retouch of the other’s image, carefully
selected in order for it to be sponsored, has led to the apparition of dissident attitudes in the
minorities’ midst, to the so-called „internal minorities”, as a result of them being forced to
conform to a simplified or deformed self-image. This article discusses the chances of a new
concept that needs to guide the European public policies – the concept of transculturalism.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:34 UTC)
BDD-V2641 © 2013 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

