
429

Sursele bizantine ale identității românești

Dan CHIŢOIU1

Key-words: identity, cultural model, interpretation

Probabil că românul de astăzi are una din cele mai complexe identități
culturale. Există numeroase argumente în favoarea unei asemenea afirmații, s-a scris
mult pe asta. Mai dificil este să se găsească elementele de constanță, cele care
alcătuiesc liniile stabile ale acestei identități. Tocmai aspectul de complexitate este
cel care trebuie avut în vedere într-o astfel de încercare. Prin „complexitate” nu
înțelegem ceva de genul unei complicații rezultate din cumularea de elemente;
complexitatea este mai mult și altceva decât o îngrămădire de factori. Atunci când se
ajunge cu adevărat la fenomenul de complexitate, vorbim de o situație în care
predictibilitatea este dificilă, pentru că intervine un dinamism care este propriu doar
acestei situații. Dacă asta s-a dovedit a fi situația în sistemele complexe identificate
de științele experimentale, nu mai puțin putem vorbi de așa ceva în identitatea
culturală a unui neam precum cel al nostru. Nu pot fi decelate pur și simplu o serie
de elemente care ar fi dominante și pe această bază să se poată stabili o „hartă” a
identității. De altfel, despre ceea ce este propriu românului au putut vorbi autori care
au dovedit la rândul lor un excepțional rafinament și o excepțională complexitate a
gândului. Mă gândesc la nume precum Constantin Noica, Dumitru Stăniloae, Mircea
Vulcănescu. Constantin Noica vorbește despre sentimentul românesc al ființei.
Noica argumentează această idee prin formulările neobișnuite puse în joc de limba
românească; prin modulațiile românești ale ființei născute din iscodiri și întrebări;
prin semnele și sclipirile ființei peste lume, de nașterea unui sentiment al ei cu
privire la lumea făpturilor reale, dând chiar și realităților individuale de o clipă sorții
de a fi sau măcar de a deschide câmpuri ontologice, ca tot atâtea pâlpâiri de ființă
(Noica 1996: 151–152). Dumitru Stăniloae vede ca dimensiune fundamentală a
spiritului românesc echilibrul. El susține că balansarea spiritului românesc între Est
și Vest – sau componenta orientală și occidentală a conținutului său – are ca rezultat
un echilibru general al spiritului său. Însă nuanțează: spiritul românesc, asimilând
componente străine atât de multe într-o sinteză deplină sau putând-se conforma cu
ușurință unor medii străine, se aseamănă culorii albe, în care se sintetizează culorile
variate ale spectrului solar fără să se mai recunoască, dar în care ele se cuprind
virtual și din care fiecare iese în relief în mediul propriu ei (Stăniloae 2001: 40).

1 Acknowledgement. Această lucrare a fost realizată în cadrul proiectului „Societatea Bazată pe
Cunoaștere – cercetări, dezbateri, perspective”, cofinanțat de Uniunea Europeană și Guvernul României
din Fondul Social European prin Programul Operațional Sectorial Dezvoltarea Resurselor Umane
2007-20013, ID 56815.

Academia Română, Filiala Iași, România.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:56:57 UTC)
BDD-V2638 © 2013 Editura Alfa



Dan CHIŢOIU

430

Mircea Vulcănescu face referire la o dimensiune românească a existenței.
Vulcănescu afirmă că

ceea ce constituie un neam este o realitate care stă la încheietura metafizicii cu
istoria, o unitate de soartă, de destin în timp, unitate pentru care pământ, sânge, trecut,
lege, limbă, datini, obicei, cuget, credință, virtute, muncă, așezăminte, port, dureri,
bucurii și semne de trăire laolaltă, stăpânire și asupriri constituie doar chezășii, semne
de recunoaștere, peceți, temeiuri (Vulcănescu 1991:13).

Românul are în spate o istorie mult mai complexă decât ne-o descriu
manualele sau tratatele de istorie. Cu siguranță, omitem multe întâmplări importante
care au jucat un rol în configurarea identității culturale a românului. Pe de altă parte,
atunci când indicăm o identitate culturală ce ar caracteriza românul trebuie să nu
uităm că nu este vorba în primul rând și peste tot de o influență a producției culte,
trebuie să ne acomodăm cu interpretarea că, mai ales în spațiul românesc, factorul
cultural este adeseori discret sau disimulat. De aceea, orice comparație directă cu
ceea ce s-a petrecut în Occidentul european începând cu modernitatea nu este doar
improprie, ci duce și la un complex de inferioritate ce nu poate fi depășit decât dacă
se stabilesc cu atenție criteriile și instrumentele de interpretare puse în joc.

Modernitatea occidentală a fost traversată de câteva paradigme obsesive ce au
părut pentru autorii din acel spațiu ca reprezentând fără doar și poate reprezentarea
supremă a esenței lucrurilor. Au acționat presupoziții venite din două orizonturi: cel
al filosofiei naturii și cel al metafizicii. Filosofia naturii a pus în joc paradigma
universului-ceasornic ca model de înțelegere a tot ceea ce se petrece în realitatea
fizică, ca și în cea umană. Metafizica a fost traversată de obsesia esenței, a ceea ce
este dincolo de sensibil în mod stabil și fundamental. Aceste constante ce au
direcționat gândirea și cercetarea pe un interval de timp important, unul ce a făcut
diferența față de medievali, nu puteau să nu lase urme în profilul omului occidental,
cu toată dificultatea unei asemenea sintagme. (Românul, locuitorul Răsăritului
european în genere, nu a urmat acest traseu; noi am receptat aceste paradigme ale
modernității târziu și nu din cauza unei desincronizări istorice). O altă presupoziție
ce a dominat modernitatea occidentală a fost cea a progresului, paradigmă ce a avut
între consecințe perspectiva interpretativă potrivit căreia tot ce a existat în trecut
reprezintă o sumă a etapelor prin care s-a parvenit la vremea superioară a
modernilor. De aceea, filtrele interpretative puse în joc au urmărit să pozitiveze doar
acele elemente din istorie care adevereau această viziune a progresului. De fapt, a
fost pus în lucru un reducționism care a respins tot ce nu se potrivea acestei intenții
hermeneutice. Este motivul pentru care Voltaire, bunăoară, socotea istoria
Bizanțului ca penibilă. O vreme a încremenirii, stereotipiei, obscurant ismului.
Desigur, filtrul hermeneutic implicat aici era furnizat de iluminism, cu accentul său
exclusiv pe rolul pozitiv și pozitivist al rațiunii. Abia la sfârșit de veac nouăsprezece,
Wilhelm Dilthey atrage atenția asupra diferenței între ceea ce el numea științe ale
naturii și științele spiritului, insistând că ceea ce trebuie asociat spiritului este
înțelegerea și nu explicația (Dilthey 1999: 72). Înțelegerea este furnizată de actul de
retrăire, de refacere la modul simpatetic a trăirilor care se găsesc în expresiile
culturale. A trebuit să mai treacă încă jumătate de veac până s-au putut formula
exigențe hermeneutice care să poată susține o atitudine critică față de presupozițiile

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:56:57 UTC)
BDD-V2638 © 2013 Editura Alfa



Sursele bizantine ale identității românești

431

care au condiționat cristalizarea modelului cultural al Occidentului european.
Textele lui Hans Georg Gadamer sunt cele care au atras atenția asupra nevoii acestei
raportări critice. Abia odată cu jumătatea veacului douăzeci a fost posibilă
reconsiderarea contribuției Răsăritului creștin la identitatea Europei. Depășirea
stereotipurilor în descrierea spiritualității și culturii bizantinea depins de stabilirea
unor noi soluții interpretative.Este limpede că o bună înțelegere a propriului
identității românești depinde de acest tip de reevaluare, întrucât suntem oameni ai
Răsăritului european.

Consider că există câteva aspecte centrale ale spiritualității bizantine care au
avut o influență identificabilă și astăzi în conturul identității românului. Trebuie în
primul rând indicată fundamentala distincție care apare încă din primul orizont
patristic, în veacul patru, cea între persoană (hypostasis) și natură (ousia).
Dumnezeu-treime este înțeles ca tri-personal, ca având fundamental dimensiunea
persoanei, hypostasis. Persoana, în această înțelegere, este caracterizată de alteritate
absolută, de unicitatea şi irepetabilitate, însă această alteritate nu poate fi exprimată
şi încadrată conceptual, singura cale fiind trăirea alterităţii ca fapt concret, ca relaţie
irepetabilă. Putem cu ușurință găsi distincția între noțiunea de persoană și cea de
individ, cea din urmă impusă de modernitate, care pune accentul pe natura umană.
Individul este suma caracteristicilor umane ce pot face obiectul unei analize
cantitative, a unei măsurători. Caracteristicile individului nu au unicitate, cel mult
combinația lor poate indica într-o anumită măsură particularitatea sa. Pe de altă
parte, pentru bizantin, realitatea era, în ultimă instanță, ceva ce ține de dimensiunea
hypostaticului: nu există natură ca atare, orice natură ființează hypostatic. Însă, dacă
un copac are o existență hypostatică, și omul împărtășește acest mod de a exista, însă
cu o fundamentală diferență: el este Chipul lui Dumnezeu şi are, spre diferență de
copac, o altă dimensiune, care poate fi descrisă prin putința libertății. Această
libertate nu trebuie însă înțeleasă doar ca una de alegere, una în plan moral, ci una
ființială, libertatea de a fi. Cel mai înalt înțeles al libertății omului este cel al felului
în care acesta decide să se situeze în lume.

Influența acestei atitudini a spiritualității bizantine în fața existenței a
influențat, pe o cale sau alta, întregul areal al Răsăritului european. Influența asupra
românilor s-a făcut nu neapărat direct, ci și prin alte circuite, cum ar fi cel slav.
Semnele influenței acestei raportări la realitate se găsesc în felul în care românul
înțelege să se înțeleagă pe sine și să se plaseze în lume. Cu toate alterările și
schimbările, accentul pe dimensiunea persoanei înseamnă pentru român o căutare a
relației față către față , cadrul instituțional, de orice nivel, nefiind decisiv.
Modernitatea aduce instituția, cadrul instituțional, ca mediu și reglare a raporturilor
între oameni. Românului nu îi este proprie reglarea instituțională de factură
occidentală, chiar dacă se adaptează la ea. Este foarte vizibilă tendința de stabilire a
unor raporturi pe o logică paralelă cu cea instituțională, pentru că se caută relația
personală. Această relație față către față implică o transmitere mult mai complexă
decât schimbul unor cuvinte, este o „priză de realitate” a celuilalt, în care
schimburile afective sunt foarte importante. Dacă accentul pe natură a însemnat,
pentru modernitatea occidentală, căutarea „naturii” a orice și construirea realității
sociale ca un fel de a doua natură, instituțiile pe care Occidentul le-a exportat în
spațiul post-comunist au purtat această marcă. Românul nu se simte în ale sale în

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:56:57 UTC)
BDD-V2638 © 2013 Editura Alfa



Dan CHIŢOIU

432

aceste cadre instituționale și caută instinctiv o rezolvare la nivel informal. Situația
este mult mai dramatică pentru românul care se duce să lucreze în spațiul occidental,
pentru că nu poate găsi la ceilalți felul de comunicare care îi este propriu.
„Adaptarea” românului în spațiul occidental este de cele mai multe ori una de
conjunctură, rămânând insatisfacția interioară a lipsei de autentică relație ș i
întâlnirea cu celălalt. Occidentul de astăzi este obsedat de standarde, de
standardizarea tuturor aspectelor vieții sociale și nu numai, pe considerentul că
evaluarea necesităților sociale a individului reprezintă calea care poate optimiza
viața comunitară. De aici și tendința – care vine chiar din partea oamenilor acestui
tip de societate – de a-și standardiza relațiile dintre ei. Este o credință a Occidentului
în perfecționarea naturii umane pe cale socială. Românul, cu rădăcinile sale
bizantine, caută o îmbunătățire de alt fel, cea a relației personale, și nu a vreunei
naturi. Chiar dacă o face implicit, fără a conștientiza asta. De aceea, se resimte
nevoia de comunicare într-un anumit fel, care nu este nici pe departe pe potriva
funcționalismului pragmatic al relațiilor „bine puse la punct”. Miza pe care românul
o caută în comunicare este unicitatea relației, irepetabilul, deosebitul. De aceea, are
nevoie de timp, de mult timp pentru asta, ceea ce din punctul de vedere al unei
societății eficientizate este mai degrabă o pierdere. Românul nu se simte bine atâta
timp cât nu încearcă să se facă prezent la modul acesta irepetabil al persoanei în fața
celuilalt, și când asta se întâmplă în spațiul occidental, ridică adesea nedumerire.
Pentru că omul occidental nu este învățat să aibă o astfel de nevoie, nu este
inculturat în direcția căutării irepetabilului, a ceea ce este cu adevărat propriu cuiva,
ci mai degrabă caută să se apropie de celălalt potrivit presupoziției că ceea ce
apropie este similarul. Imagologia dragostei propusă de producțiile hollywoodiene
ilustrează foarte bine asta. Este foarte limpede tendința de standardizare a reacțiilor
afective, ca și a modului în care se rezolvă conflictele sentimentale.

Românul așteaptă altceva și de la conducători i săi sau chiar de la șefii
ierarhici ori de la patroni. Chiar dacă actualmente această așteptare este mai puțin
vizibilă, nu înseamnă că ea lipsește, și ea vine tot din rădăcinile pe care le are din
spiritualitatea bizantină. Pentru că în Bizanț a funcționat un alt sens al ierarhiei.
Binele social nu înseamnă pentru bizantin nimic altceva decât posibilitatea
participării la transcendenţă, prin cea mai bună cale cu putinţă. Împăratul nu este nici
el termenul ultim al statului, întrucât nu este decât tot un mijlocitor, deşi la cel mai
înalt nivel în spaţiul imanenţei. Treptele ierarhiei administrative sunt mai ales nivele
de participare la Bine, şi în acelaşi timp manifestări ale acestuia către cei ce se
găsesc într-un plan inferior. Diferenţa între aceste trepte nu este o diferenţă între
ceva mai bun şi ceva mai rău, ci de fapt o putință diferită de participare. În acest fel,
ierarhia nu se stabileşte la modul voluntar, ci este dictată tocmai de putinţa şi măsura
în care o fiinţă poate primi Adevărul şi în acelaşi timp să îl împărtăşească celorlalţi.
În plan concret, organizarea administraţiei a încercat să țină seama de acest ideal, şi
a fost întotdeauna făcută diferenţa între slăbiciunile omeneşti ale funcţionarului
imperial şi simbolul reprezentat de funcţia sa, astfel că excesele de orice gen nu au
pus nicicând la îndoială viabilitatea modului de organizare a structurilor statului
bizantin. O asemenea așteptare străbate cumva și în atitudinea de astăzi a românului
de la puterea politică sau cea economică. Patima politică din spațiul românesc are și
alte conotații decât ceea ce animă viața politică a Occidentului. Românul așteaptă de

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:56:57 UTC)
BDD-V2638 © 2013 Editura Alfa



Sursele bizantine ale identității românești

433

la cel care exercită puterea să ofere mai mult decât buna organizare care să garanteze
binele material. Se caută, în cel care exercită puterea, participarea sa la ceva
excepțional, ceea ce se poate traduce într-un soi de harismă pe care să o poată
transmite mai departe. Românul așteptă o împărtășire anume de la conducătorul său.

Se mai poate identifica în ceea ce caracterizează felul de a fi a românului, în
comportamentele sale statornice, și o atitudine aparte față de instrumentele pe care le
folosește. Cu uneltele, cu dispozitivele, cu aparatele. Rădăcinile acestei atitudini vin
din atitudinea vizuală care și-a pus pecetea pe spiritul bizantin: iconicul. Icoana este
altceva decât simpla imagine, decât o simplă supra-față. Ea îşi are modalitatea sa de
a prezenta adevărul despre proto-tipul său: semnifică adevărul fără a-l epuiza, în
felul în care este o exprimare dinamică a asemănării fără de asemănare. Icoana îşi
dezvăluie însemnătatea sa esenţială, aceea de chemare la relaţie personală, la
experimentarea inefabilului deschiderii persoanei în ek-stasis către Persoana sau
persoanele zugrăvite. Icoana nu rămâne pentru bizantini în sfera esteticului, deşi
iconoclasmul propunea o asemenea accepţie, ci depăşeşte chiar şi modalitatea
conceptuală de înţelegere a adevărului, către contemplare – o atitudine
contemplativă în faţa reprezentării iconice ce înseamnă mai degrabă o experienţă
participativă supra-raţională.

A privi o icoană înseamnă, în înţeles bizantin, a deschide neîncetat o relaţie
participativă, un ek-stasis ce nu poate fi descris nici în categoriile esteticului, deşi le
cuprinde, nici în cele ale raţiunii, ci în ceea ce poartă numele de contemplaţie, în
sensul de experiere a înfăţişării prin simţuri şi minte, dar dincolo de simţuri şi minte,
a persoanei. Această atitudine în privire vine, pentru român de la prezența sa în
biserică, locul unde i se arată în alt fel ceva ce nu este o simplă imagine. Există un
transfer de atitudine de acest fel, ce s-a înrădăcinat odată cu trecerea generațiilor,
către uneltele și instrumentele pe care românul le folosește. Dacă occidentalul, cel
care a inventat mijloacele tehnice actuale, mai ales cele electronice, are față de
acestea o atitudine strict practică și le vede ca extensii ale capacităților sale, românul
are tendința de a conota mai mult. El caută ceva dincolo de supra -fața instrumentelor
de care se folosește, vrea ca instrumentele să îi ofere mai mult decât o utilitate, are
tendința să caute în instrumente un acces la ceva mai profund. De fapt, ceea ce se
caută în aceste modalități de a exploata proprietățile naturii accesul la felul de
dezvăluire propriu iconicului. Se caută taina. Această atitudine poate fi sesizată
chiar și în felul în care se uită românul la televizor. Realizezi acest lucru observând
cum o fac cei care sunt inculturați în arealul occidental. Românul oscilează între a
trata televizorul ca un partener – îl ține deschis toată ziua – sau ca pe un prilej de
acces contemplativ la ceva mai mult decât simpla imagine. Oricum ar fi, nu poate fi
vorba de a trata lucrurile doar ca supra-fețe: există mereu căutarea a ceva mai adânc.

Acestea sunt posibile interpretări ale felului în care coordonatele culturii și
spiritualității bizantine au exercitat o influență decisivă și constantă asupra felului de
a fi a românului. Însă, precizăm din nou, această influență a fost mai puțin
directă,decât una primită prin tot felul de factori culturali sau moduri de viețuire
prezente în tot Răsăritul european. Desigur, există multe alte „ingrediente” ale
modului românesc de a fi, cu importanța fiecăreia dintre ele. Dincolo de aceste
posibile trasee interpretative, trebuie să constatăm că există un propriu al românului
care se concretizează într-o atitudine integrală. Un fel de a fi care se constituie

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:56:57 UTC)
BDD-V2638 © 2013 Editura Alfa



Dan CHIŢOIU

434

într-un anume fel de realitate. Ce vreau să spun este că un anume fel de inculturare
are efecte cu mult mai vaste decât constituirea unui ethos: modul cultural de a fi al
omului însemnă calea pe care el constituie realitatea, nu doar calea prin care se
raportează la ea. Studii foarte recente dovedesc impactul gândurilor, prin intermediul
creierului, asupra materiei. O influență care se exercită în primul rând asupra
propriului trup, până la nivel celular. Conceptul de „realitate” nu trebuie confundat
cu termeni precum lume, ființă, esență etc.: realitatea se constituie la prinexercitarea
capacităților de cunoaștere specifice omului asupralucrurilor (este dificil, potrivit
fizicii actuale, să mai vorbești de materie). Pe aceste considerente, se poate afirma că
realitatea nu este constituită doar de capacitățile particulare ale individului, întrucât
aceste capacități îmbracă „haina” culturii în care acesta este format, a neamului în
care s-a născut. Realitatea este ceva care se formează și la nivel comunitar, este și
rezultat propriului unui neam. Întâlnirea între oameni formați în areale
cultural-naționale diferite este, din acest motiv, întotdeauna o provocare. Pe de o
parte, apare o dificultate de înțelegere reciprocă. Aceleași lucruri, aceleași situații,
aceleași sentimente sunt conotate și reprezentate diferit. Pe de altă parte, este șansa
deschiderii la înțelegerea celuilalt, posibilitatea de parvenire la înțelesuri noi ale
realității. Nu se poate vorbi de superior și inferior în modul în care este privită și
trăită lumea din orizontul unui neam sau altuia, ci de diferit.

De aceea, complexul de inferioritate pe care l-a încercat românul, mai cu
seamă în ultimele decenii, nu are absolut niciun temei, este doar rezultatul lipsei de
înțelegere a sinelui neamului. Nevoia de a ne reface înțelegerea noastră de sine ca
neam, de a ne reprezenta acum și cu mijloacele actuale propriul ce ne marchează
este mai actuală ca nicicând. Acum, când sunt milioane de români peste granițe,
viețuirea în alte contexte culturale și sociale reclamă, mai mult ca oricând,
re-stabilirea propriului ființei românului, pentru că altfel ne vom pierde printre
ceilalți.

Bibliografie

Dilthey 1999: Wilhelm Dilthey, Construcția lumii istorice în științele spiritului , trad. Virgil
Drăghici, Cluj-Napoca, Editura Dacia.

Nellas 2002: Panayotis Nellas, Omul – animal îndumnezeit. Perspective pentru o
antropologie ortodoxă, trad. Ioan I. Ică Jr., Sibiu, Editura Deisis.

Noica 1996: Constantin Noica, Sentimentul românesc al ființei, București, Editura
Humanitas.

Scrima 2008: André Scrima, Antropologia apofatică, București, Editura Humanitas.
Stăniloae 2001: Dumitru Stăniloae, Reflecții despre spiritualitatea poporului român,

București, Editura Elion.
Vulcănescu 1991: Mircea Vulcănescu, Dimensiunea românească a existenței , București,

Editura Fundației Culturale Române.
Tatakis 2010: Basile Tatakis, Filosofia bizantină, trad. Eduard Florin Tudor, București,

Editura Nemira.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:56:57 UTC)
BDD-V2638 © 2013 Editura Alfa



Sursele bizantine ale identității românești

435

The Byzantine Sources of the Romanian Identity

There has been much discussion on the characters that mark the identity of the
Romanian cultural space. Various interpretations have been proposed, often contradictory.
But it is hard to deny that the Romanian cultural identity and spirituality owes much to the
Byzantine heritage. Finding a proper understanding of the great themes of the Byzantine
spirituality is therefore the point where we can start to establish fast or less fast the character
of their influence on the Romanian self. In my communication I discuss some vital issues of
the Byzantine cultural tradition, intending to determine whether they are ingredients (explicit
or implicit, visible or hidden) of today’s identity of the Romanians.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:56:57 UTC)
BDD-V2638 © 2013 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

