
371

Ce fel de revoluţie dorea Eliade?

Oana SOARE

Key-words: the treason of the intellectuals, revolution vs reaction, spiritual
vs political, new man

Cum s-ar putea oare explica paradoxul că Eliade, care într-o serie de articole
din anii 1934-1936 se plasa pe poziţia unui Julien Benda, să ajungă apoi să se înscrie
în categoria intelectualilor care au trădat? Argumentele şi acuzele preluate în
manieră subiectivă, dar recognoscibilă de la Benda se întorc, la un moment dat, din
cauza unor anumite analogii false, împotriva sa însuşi. Ca să folosim o frază celebră
a lui De Maistre, Eliade trece de la pledoaria pentru contrariul revoluţiei la aceea
pentru o revoluţie contrară.

„Totul a fost potrivnic inteligenţei în lumea modernă”, constată Eliade în
articolul Viitorul inteligenţei?1, înţelegând prin termenul general de „inteligenţă”
imperativul de „a nu confunda planurile şi valorile”, meteahnă căreia, şi într-un alt
articol reluat în volumul Fragmentarium, îi găsea rădăcinile în secolul al XIX-lea
(echivalent, pentru Eliade, al mult detestatului secol al XVIII-lea de către
antimoderni). Sistemele filosofice, dar şi unele ideologii ale modernităţii, fie şi ale
modernităţii în răspăr, adică ale modernităţii antimoderne sunt socotite de Eliade
false ontologii reducţioniste, „grave şi criminale confuzii de planuri (spiritul = sex;
spiritul = luptă de clasă; spiritul = sânge)” (Eliade 1990: 53), toate având drept cauză
„o barbarie mentală” care „reduce ultimele rudimente de inteligenţă la scheme
mentale” (Eliade 1990: 53). Ca şi pentru Benda, pe care deocamdată nu-l numeşte,
primatul naţionalismului, identificarea acestuia cu hegemonia unei rase, sau
marxismul ar fi stigmatele lumii moderne. Li s-ar adăuga „iluminismul,
pozitivismul, [...] istoricismul”, care ar aşeza cultura europeană „sub semnului
profanului”2. Oroarea de reducţionismul modernităţii3 apare şi în articolul Noul

 Această lucrare a fost realizată în cadrul proiectului „Valorificarea identităților culturale în
procesele globale”, cofinanțat de Uniunea Europeană și Guvernul României din Fondul Social
European, prin Programul Operațional Sectorial Dezvoltarea Resurselor Umane 2007-2013, contractul
de finanțare nr. POSDRU/89/1.5/S/59758.

Institutul de Istorie și Teorie Literară „G. Călinescu ” – Academia Română, București, România.
1 În „Vremea”, an VIII, nr. 372, 20 ianuarie 1935, reluat în Eliade 1990: 52.
2 Articolul Profani, reluat în Eliade 1994: 100.
3 Raportarea polemică la trei dintre principalii promotori ai modernităţii – este vorba de Freud,

Nietzsche şi Marx – este comentată şi de Matei Călinescu (2002). Folosind termenii lui Ricoeur,
criticul observă că Eliade ar opune „hermeneuticii suspiciunii” a celor trei o „hermeneutică a
încrederii”; în timp ce sistemelor primilor trei au ca efect o „demitologizare” a lumii, încercările lui
Eliade merg în sensul unei „remitologizări” a acesteia (vezi mai ales Călinescu 2002: 147-148).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:29 UTC)
BDD-V2632 © 2013 Editura Alfa



Oana SOARE

372

barbar, unde hitlerismul şi marxismul îi apar ca două forme de „solidarizare cu un
anumit totem şi cu o anumită economie” şi ca două distopii, în care „sângele (rasa)
şi clasa socială vor fi formulele prin care lumea se va împărţi din nou în două, ca la
începutul Evului Mediu”4. Schemelor reducţioniste ale modernităţii le este opus un
repertoriu clasicist sintetic, esenţializat. „Adevărul, Frumosul, Binele - şi-au pierdut
majuscula”, exclamă Eliade angoasat (Eliade 1990: 54), „ele încep să aparţină unei
anumite rase, sau unei anumite clase sociale” (ibidem). Aşa cum în 1927 propusese
propriei generaţii un Itinerariu spiritual, în 1935, în consonanţă cu un Maritain, spre
exemplu, va cere „reabilitarea spiritualităţii”, pe care o consideră capabilă de a reda
anvergura plenară a fiinţei umane. Acest om al spiritualului, pe care Eliade îl
socoteşte, asemenea extremiştilor de dreapta din epocă, „un om nou”, s-ar opune
celuilalt „om nou” marxist, „abstract, pozitivist, ateu” (ibidem: 67), „«om nou» visat
de materialiştii secolului XIX, cel mai primar şi mai steril secol din câte a[u] existat
în istoria gândirii” (ibidem). „Omul nou” visat de Eliade, aflat dincolo de „orice
primat politic, de orice ideologie” ar trebui să se concretizeze „printr-o răsturnare de
valori spirituale, printr-o nouă icoană a omului despre sine însuşi” (ibidem: 69), fiind
astfel opus „omului nou” „făcut cu ajutorul revoluţiei”. Eliade mai adaugă: „Omul
nou nu se face în serie, ci prin experienţe adânci, reale. Omul nou nu se aşteaptă de
la cineva sau de la un partid” (ibidem).

Atunci când intelectualul modern confundă planurile, începând să
propăvăduiască rasismul, marxismul sau naţionalismul, atrăgându-şi vehemenţa lui
Benda, Eliade preferă deocamdată, din binomul cultură/politică, primul termen. Un
articol din 21 februarie 1935 se intitulează chiar Cultură sau politică?. În faţa
invaziei politicului, cultura (creaţia spirituală) se plasează în poziţie reactivă, prin
refuzul de participare şi deci prin izolare:

Semnalul timpului nostru nu ne îndeamnă deci la politică, la fapta stimulată, la
faptă provocată de alţii. Semnalul timpului ne îndeamnă la cultură, pe unii, şi la faptă
proprie, pe alţii. Faptă proprie, nu papagalicească (Eliade 1990: 65).

Ideile, doctrinele livrate „maselor” - câtă oroare are Eliade, care asociază
aristocraţia cu elitele, de acest cuvânt! - se vulgarizează, îşi corup sensurile; însă
unele dintre aceste idei - şi aici Eliade iese din schema lui Benda - fuseseră
promovate de el însuşi. Există mai mulţi Eliade în această perioadă, şi probabil că
inventarierea diferitelor sale ipostaze ar fi elocventă. Livrate însă maselor, opiniei
publice, idei pe care el însuşi le promovase, ca naţionalismul, înţeles ca accentuare a
profilului spiritual, sau ortodoxismul, i se par degradate, irecognoscibile:

„Popularizarea” ideilor nu înseamnă, în România, absorbirea lor treptată în
public, fertilizarea lor firească, înseamnă transformarea lor în valenţe politice. Ideile
sunt terfelite, îngroşate, automatizate până la dezgust (Eliade 1990: 71).

Când „revoluţia” este pe toate buzele, cel care pledase pentru reactualizarea ei
după paradigma reabilitării spiritualului se vede contrazis, iar decizia de a deveni, în
aceste condiţii, „contrarevoluţionar” este un pas pe care şi alţi antimoderni
dezamăgiţi l-au parcurs:

4 Noul barbar, în „Vremea”, an VIII, nr. 373, 27 ianuarie 1935, p. 3; reluat în Eliade 1990: 54.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:29 UTC)
BDD-V2632 © 2013 Editura Alfa



Ce fel de revoluţie dorea Eliade?

373

Este cumplit să asişti la asemenea terfeliri. Să vezi cum „revoluţia” - sensul
oricărei generaţii care vrea cu orice preţ să-şi depăşească tradiţia – a ajuns astăzi cel
mai eficace mijloc de şantaj. Ce-ar fi să devenim „contrarevoluţionari”?5.

Teza lui Benda agită presa românească din acea perioadă, însă, printr-o
anticipare paradoxală, prin contrariul ei, enunţat mai târziu în Franţa bizantină.
Anticiparea s-ar explica prin substratul ideologic marxist care o colorează în ambele
cazuri şi prin unele locuri comune ale discursului de acest tip, puse în circulaţie mai
devreme în câmpul cultural românesc. Astfel trădarea cărturarilor înseamnă, în
special pentru presa de stânga, lipsa de opţiune a intelectualilor pentru stânga sau
dreapta. Această coloratură doctrinară maniheistă, care sancţionează din start orice
comentariu diferit sau numai neutru, este surprinsă de Eliade în articolul Criza
românismului:

Mă minunează pe de o parte acei oameni care te socot fascist fără voia ta
pentru că ai pomenit de „românism” - pe de altă parte cei care te acuză de trădare sau
de indiferentism dacă nu strigi de 12 ori pe zi „românismul să prospere”. Multă vreme
n-am ştiut că a vorbi de „românism” înseamnă a fi mercenar hitlerist – după cum
n-am ştiut că a vorbi numai o dată pe zi despre acelaşi lucru înseamnă a fi subversiv şi
primejdios siguranţei Statului (Eliade 1990: 87).

Dar Eliade rămâne pe poziţia primului Benda, cel din Trădarea cărturarilor,
ale cărui idei le expune indirect în articolul Renaştere românească (1935c: 7):

A nu „face politică” nu este o trădare, dimpotrivă, acei care se refuză astăzi
politicii constituiesc ultima rezistenţă a spiritului public în România (Eliade 1935d:
81).

Sau, din acelaşi articol:
Dispreţul „intelectualilor” pentru viaţa politică nu e o trădare. A nu lua

atitudine faţă de o grupare politică, a privi cu dispreţ sau cu nepăsare zecile de partide
care apar, se zbat şi dispar – rezerva aceasta totală faţă de fenomenul general de
descompunere a vieţii politice, nu înseamnă „trădare”, nici „laşitate” (Eliade 1935d:
81).

Şi revoluţia pe care o propune Eliade, în schimb, este poate contrariul
revoluţiei:

S-ar putea spune, fără niciun paradox, că ei [intelectualii neimplicaţi în
disputele politice, n.n.] sunt adevăraţii revoluţionari. Deoarece revoluţia înseamnă
ruperea oricărei relaţii cu un anumit stil de viaţă. Atitudinea non-politică are astăzi
funcţiunea unei revoluţii non-violente (ibidem),

implicând o „afirmare a valorilor etice, spirituale, civile” (ibidem).
Literatura, creaţia în general, fiind esenţialmente apolitică, este implicit reacţionară,
deoarece nu cooperează şi nu se poate înscrie în filonul „revoluţionar” al
imperativelor politice contemporane; orice imixtiune a politicului ar semăna cu o
partidă de şah haotică, pe care o imaginează într-un articol intitulat Paradoxele
primatului politic. O partidă de şah în tranşee... (Eliade 1935c: 3, 9):

5 Cum încep revoluţiile..., în „Vremea”, an VIII, nr. 380, 17 martie 1935, p. 3; reluat în Eliade
1990: 72.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:29 UTC)
BDD-V2632 © 2013 Editura Alfa



Oana SOARE

374

căpitanul ar lua regina adversarului, ar schimba pionii după plac şi-ar culege orice
piesă i-ar conveni, fără să mai îngăduie adversarului nicio mişcare pe motivul că el e
superior (ibidem: 138)6.

Într-un alt articol, intitulat România în eternitate, politicului, înţeles ca şi
contemporaneitate efemeră şi degradantă, ca o cantonare într-un prezent corupt şi
concret, îi este opusă „eternitatea”, timpul major şi absolut, a cărei întrupare s-ar
regăsi în primatul creaţiei. Dar aici se întrevede o contaminare neliniştitoare, creaţia
reprezentativă fiind, pentru Eliade, singura întruchipare viabilă a naţionalismului,
înţeles în chip absolut, deşi atât de circumstanţial:

Dar ce altceva este această creaţie, decât setea de eternitate, cel mai cert şi mai
valid instinct omenesc? Naţionalismul nu poate face nici el excepţie, creaţia şi, deci,
eternitatea sunt axele şi premisele sale. (Eliade 1990: 128).

Sau, într-o formulare şi mai exactă:
Cei mai glorioşi „naţionalişti” nu sunt eroii, nici şefii politici [...]. Cei mai

glorioşi „naţionalişti” sunt creatorii care cuceresc de-a dreptul eternitatea (ibidem)7.

O nuanţă polemică în raport cu acuzele primite din partea presei de stânga sau
cu înseşi mizele unei creaţii propagandistice se resimte în două dintre articolele lui
Eliade, Turnul de fildeş şi Cuvântul maselor. Primul dintre ele este interesant din
mai multe puncte de vedere. Răspunsul la învinuirea că ar sta în turnul de fildeş reia
câteva dintre constantele discursului antimodern cu privire la caracterul reactiv,
reacţionar al artei faţă de formele politicului, respingând ideea „angajării” ei
revoluţionare. Însăşi folosirea metaforei „turnului de fildeş” şi apelul, pe alocuri, la
antifrază – care nuanţează şi raportarea polemică la locurile comune ale discursului
propagandistic de stânga – accentuează încrederea lui Eliade în creaţia cu majusculă:

6 O excelentă punere în context al caracterului implicit reacţionar al literaturii oferă Albert
Thibaudet în celebra sa Histoire de la littérature française: de 1789 à nos jours, unde remarcă, pe de o
parte, hiatusul existent între câmpul socio-politic şi cel literar, şi, pe de altă parte, defazarea asumată,
indirect polemică, a celui de-al doilea în raport cu primul. Analizând în paralel fenomenul revoluţiei de
la 1789 şi literatura epocii respective, Thibaudet constata lipsa de substanţă a celei de-a doua, separând
ideea de Revoluţie de cea de literatură canonică. În Les idées politiques en France, Thibaudet
surprindea deplasarea literarului spre dreapta în condiţiile unei Franţe orientate spre stânga politică.
Teza lui Thibaudet, existentă ca intuiţie şi în reflecţiile dezamăgitului Chateaubriand, devine o
constantă a discursului antimodern. În discursul românesc, preluată probabil din constatările
romanticilor francezi dezamăgiţi, ideea apare, poate pentru prima oară la Costache Negruzzi care, într-o
„scrisoare” din Negru pe alb, constata eclipsa totală a literaturii generată de revoluţia de la 1848. Ideea
revine în treacăt şi la Mircea Eliade, în articolul intitulat Renaştere românească (Eliade 1935c: 7), unde
remarcă „hiatusul între mişcarea de ascensiune viguroasă şi creatoare a literaturii şi artei româneşti – şi
procesul de descompunere a vieţii sociale şi politice”, descompunere cauzată în special de persistenţa
liberalismului.

7 Pe de altă parte, creaţia majoră este universală; rostite în contextul anilor 35, aceste truisme
primesc, implicit, o încărcătură polemică. Creaţia majoră înseamnă tradiţie majoră, opusă unei
contemporaneităţi politizate şi unei istorii ireversibile: „Nicio revoluţie, niciun măcel, niciun cataclism
nu va putea ucide pe Dante Aligheri, pe Michelangelo, pe Leonardo [...]. Oricât de mare ar fi saltul care
s-ar întâmpla în istorie – salt înainte sau salt înapoi - lumea va avea veşnic nevoie de această Italie din
eternitate. După cum lumea va avea nevoie de Eschil, Platon, Cervantes sau Shakespeare” (Eliade
1990: 128).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:29 UTC)
BDD-V2632 © 2013 Editura Alfa



Ce fel de revoluţie dorea Eliade?

375

Turnul de fildeş suferă însă cu prilejul revoluţiilor care vin şi al revoluţiilor
care se pregătesc. Turnul de fildeş reprezintă atitudinea «intelectualilor», atitudinea
laşă, trădătoare a intereselor sociale sau patriotice, atitudinea dramatică şi inutilă, şi
aşa mai departe. Turnul de fildeş este marele obstacol al revoluţiei universale.
Revoluţia nu poate începe din pricina «intelectualilor» care stau în turn şi creează
diversiuni «spirituale» (ibidem: 74-75).

Mai interesantă este a doua parte a lucrării, în care Eliade nu mai camuflează
cu totul referirea indirectă la Benda, al cărui patos se regăseşte în virulenţa latentă cu
care lansează o critică a „intelectualilor” care au pus bazele României moderne,
modernitatea începând cu paşoptismul şi extinzându-se până la Gândirea
antimodernă şi chiar şi la tânăra generaţie, din care face el însuşi parte:

De când există România modernă, o imensă parte a energiilor sale creatoare
s-au concentrat asupra unor obiective politice sau sociale [...]. România a fost un stat
creat de «intelectuali»; şi toate etapele prin care a trecut au fost soluţionate de către
„intelectuali” (ibidem: 75).

Nostalgia lui Eliade cu privire la „legiunea de savanţi, de literaţi, de gânditori,
măcinată zilnic în sterpe lupte politice” (Eliade 1990: 76), resemnarea sa în faţa
acestei situaţii umple latent sensurile unei fraze precum: „La noi nici nu se poate
vorbi de o «trădare a clericilor», căci nu avem ce trăda” (ibidem). În Cuvântul
maselor... (Eliade 1935a: 6), în faţa presiunii „colectiviste” a stângii sau a dreptei de
a transforma literatura în artă propagandistă, Eliade îşi propunea „a reactualiza un
deplasat «aristocratism»”, pledând pentru autonomia esteticului şi pentru elitismul
său intrisec. O literatură obedientă cerinţelor „maselor”, produs sau instrument al
acestora, ar fi un hibrid neliniştitor, provocat de o „criză de masochism general al
scriitorilor care ar dori să se angajeze”, uitând de elitismul intrinsec al artei de orice
fel:

Este vorba de a spune celor câteva sute de semidocţi – care se cred învestiţi cu
dreptul divin de a vorbi în numele maselor – de a le opune un adevăr simplu şi etern:
că „masele” n-au ce căuta nici în creaţia artistică, nici în creaţia ştiinţifică sau
filosofică (Eliade 1935a: 96).

O „literatură revoluţionară, proletară, rasistă” (ibidem: 96), pe scurt, o
literatură ideologică sau ideologizată se articulează în jurul unor teze extrinseci, este
lipsită de criterii de judecată şi, în plus, introduce şi ideea absurdă a progresului în
câmpul literar, „progres” receptat exlusiv în măsura în care noul scriitor devine
obedient ideologiei:

Un Thibaudet, Alain, Borgese, Gosse, Curtius – nu mai au nicio cădere să
promoveze sau să respingă o operă literară. De acum, criteriile vor fi stabilite de
gustul literar al maselor. Un Gladkov e mai mare decât Racine şi Shakespeare, un
reporter sovietic sau un articol hitlerist este mai mare decât Balzac. Ce va place
maselor, numai aceea va putea fi numită literatură revoluţionară, proletară, rasistă.
(Eliade 1935a: 96)8.

8 Aici este poate locul potrivit pentru a face trimitere la un alt articol al lui Mircea Eliade, intitulat
Cultura scriitorului (1936: 1). Aici Eliade opune modei literare a unor epoci o serie de modele
absolute, făcând implicit o pledoarie pentru o cultură majoră a scriitorului, la şcoala clasicilor.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:29 UTC)
BDD-V2632 © 2013 Editura Alfa



Oana SOARE

376

Fervoarea antimodernă a acestor articole ale lui Mircea Eliade şi, într-o bună
măsură, refuzul net al politicianismului, devin şi mai percutante dacă le privim în
lumina unei analogii pe care publicistul o face în câteva dintre articolele sale, ca
Demagogie prerevoluţionară sau Destinuri româneşti. În chip semnificativ pentru
repulsia sa pentru modernitate, Eliade vede în epoca sa o reanimare a paşoptismului,
pe care îl consideră exclusiv în lumina împrumuturilor de ordin politic şi social din
doctrina revoluţiei franceze, şi pe care îl analizează în cheie maioresciană, prin
teoria formelor fără fond:

O singură şi mare primejdie ne pândeşte, în acest ordin al realităţilor spirituale:
paşoptismul. Paşoptismul înseamnă, înainte de toate, maimuţăreală europeană. Şi
astăzi, din motive care o privesc, Europa este antispirituală. Noi nu avem niciun
motiv să imităm - şi de data aceasta, aşa cum am imitat la 1848 – Europa. Forţele
creatoare ale neamului nostru trebuie să-şi spună cuvântul9.

Însă anumite analogii surprinzătoare prin confuzia planurilor (asocierea
creaţiei cu naţionalismul major, spre exemplu) sau însăşi ironia cu care paşoptismul
dat afară pe fereastră se întoarce pe uşă (credinţa în profetismul intelectualilor, care
reia o idee dragă celor dintâi romantici) sau poate paradoxul de a îmbina teza lui
Benda cu exact contrariul ei, implicarea intelectualului în politică, încep, de la un
punct încolo, să îşi spună cuvântul. Eliade începe să propună, în locul contrariului
unei revoluţii (pe care o vede întrupată în hegemonia spiritualului), o revoluţie
contrară. Presiunea pe care o operează schemele generale ale modernităţii asupra
acestui antimodern, presiune care explodează într-o serie de articole care par scrise
de un Cioran ceva mai temperat, merită să fie analizate. Să amintim în treacăt de
ruptura dintre generaţii pe care o propovăduieşte Eliade, de cezura care ar separa
generaţia sa de orice tradiţie, de sincopa istorică din care ar fi răsărit aceasta,
afirmată în profeticul Anno domini din 1928. Ce antimodern ar fi putut oare să
exclame: „Aşadar – nu avem de ce să privim înapoi. Nu trebuie să privim niciodată
înapoi. Ce putem găsi?” (Eliade 1936: 125) sau să lanseze următorul îndemn
referindu-se la înaintaşi: „Să-i urâm!” (Eliade 1936: 127)? Numai un antimodern
care îşi urăşte părinţii pentru a se întoarce la bunici, ca să-l parafrazăm pe Mircea
Vulcănescu, din articolul Tendinţele tinerei generaţii în domeniul social şi

Clasicismul este înţeles în cheie călinesciană, Eliade propunându-i ca modele absolute pe Dostoievski,
Proust, Stendhal, Balzac, Shakespeare, Dante, Cervantes etc. În raport cu acesasă tradiţie majoră,
Eliade sancţionează dorinţa scriitorului de a urma cu o fidelitate oarbă o anumită modă, înverşunarea sa
de a rămâne „contemporan” şi prizonier prezentului pe care, implicit, l-ar considera superior: „Dorinţa,
necesitatea de a fi contemporan, de a trăi în contemporaneitate, de a nu pierde nimic din tot ce aduce,
bun sau rău, prezentul – este însă mai puternică decât orice disciplină. Scriitorul anevoie – şi cu mari
riscuri – se poate libera de aceată necesitate. Este un instinct de socializare cu tot ce se face într-un
anumit ceas în ţară; solidarizare cu Parlamentul, cu strada şi cu vitrina. Cât ar fi de efemere şi de inutile
aceste fulgurante evenimente - ele contribuie totuşi la intuirea «prezentului». Şi scriitorului – mai mult
decât oricărui intelectual – i se pare că a fi în prezent este cea dintâi datorie a sa” (Eliade 1936: 146).

9 Destinuri româneşti, în „Vremea”, an IX, nr. 430, 22 martie 1936, p. 3, în Eliade 1990: 152.
Această angoasă apăruse şi într-un articol anterior, Demagogie prerevoluţionară: „Sunt gata, aşadar, să
împrumute din afară aceste elemente revoluţionare, ca şi înaintaşii lor de la 1848 – deşi există, între
hotarele ţării, destule forţe revoluţionare autohtone. Ceea ce ni se pregăteşte acum este un nou
paşoptism; adică o nouă serie de împrumuturi politice, făcute de oameni care structural nu pot înţelege
nevoile timpului” (Eliade 1935b: 135).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:29 UTC)
BDD-V2632 © 2013 Editura Alfa



Ce fel de revoluţie dorea Eliade?

377

economic. Activismul prin disperare10. Însă această întoarcere în timp cu două
generaţii este contrabalansată de imperativul depăşirii tradiţiei. Pariul pe viitor
înţeles prin investitură mesianică ca reper temporal absolut - somarea din Anno
domini - iată o reverie a modernităţii extreme care îl seduce pe Eliade. Folosind
termenii săi de mai târziu, din Mitul eternei reîntoarceri, spre exemplu, această miză
pe viitor îl scoate din cantonarea în eternitate înţeleasă ca non-timp, non-durată şi îl
face să parieze pe istorie, înfăptuind însăşi eroarea care, în opinia sa, ar sta la baza
modernităţii.

Alături de aceste două constante ale discursului modern – încrederea în viitor
şi anihilarea tradiţiei trebuia să apară şi a treia, tovarăşa fidelă a celorlalte două, şi
anume ideea de „revoluţie” - şi ea apare, încărcată însă de o sumă de constante ale
discursului antimodern, dar şi modern, pe care Eliade le enumeră într-un articol
polemic, „Generaţia în pulbere”: „ortodoxia, autenticitatea, neo-realismul, primatul
spiritualului, primatul colectivului, omul nou, libertatea civilă şi libertatea interioară,
românismul etc.” (Eliade 1990: 131). Cel care, un an mai târziu, îl va menţiona
indirect pe Benda în opoziţia dintre politic şi spiritual, era autorul unui articol cu
încărcătură profetică intitulat Poimâine, în care expunea exact contrariul tezei lui
Benda. Intelectualii ar fi „creatori de fapte”, care văd „dincolo de cotidian, [...] jocul
de forţe subterane care pregătesc istoria de «poimâine»”; ei ar forma chiar o
„avangardă”:

Ele [forţele unei ţări, n.n.] sunt purtate şi exaltate numai de către „intelectualii”
unei ţări; de avangarda care singură, pe frontierele timpului, luptă contra neantului
(Eliade 1990: 32).

Ei, intelectualii, ar fi „avangarda” şi din cauza faptului (sau, după Eliade,
datorită faptului) că „orice mişcare politică îşi are rădăcinile în ideile unui
intelectual sau unui grup de intelectuali”11. Cantonat în istorie, Eliade îşi reciteşte
unidirecţional apoliticul Itinerariu spiritual din 1927 şi îl reinvesteşte ca pledoarie
pentru o altă „revoluţie”. Mai mult, ascultând de un impuls care va acţiona în alt
sens în prozele sale fantastice, Eliade scoate „intelectualul” din timp şi îl proiectează
în viitor, o dată prin profetismul intervenţiilor sale care, aşa cum am văzut, ar
anticipa mişcările politice, şi a doua oară prin sincopa dintre această poziţie de
avangardă şi durata mai lentă prin care ideile sale vor fi apoi încetăţenite. Astfel
spus,

intelectualul se află cu mult înainte, ocupat să creeze ceva care să muşte din
eternitate, sau să facă ceva care numai după mulţi ani va fi precipitat în stradă, va
căpăta valoare politică (ibidem: 33).

Aşa că intelectualul, în chip profetic, ar fi proiectat exclusiv în viitor,
incapabil de eventuala întoarcere înapoi, care îi caracterizează, de regulă, pe
antimoderni:

10 Inclus în Vulcănescu 2005: 680-705. Iată citatul din Vulcănescu: „Peste părinţii care şi-au
dispreţuit părinţii, tineretul se îndreaptă spre bunici ca să înnoade firul unei tradiţiuni rupte”.

11 De ce sunt intelectualii laşi?, în „Criterion”, an I, nr. 2, 1 noiembrie 1934, p. 2; reluat în Eliade
1990: 32.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:29 UTC)
BDD-V2632 © 2013 Editura Alfa



Oana SOARE

378

În ceasul unei revoluţii sau unei crize, intelectualul adevărat se află prea
departe ca să se mai poată întoarce înapoi. El a trecut de mult pe acolo. Ceea ce pare
nou pentru mase este de mult trăit, asimilat, consumat pentru el (ibidem).

Aşadar, ce tip de revoluţie dorea Eliade, pentru că este clar că dorea una? În
primul rând, o revoluţie spirituală, dezbărată de politic, care să propună un
reviriment al ortodoxiei, o nouă formulă a „omului nou” şi, nu în ultimul rând,
situată dincolo de hitlerism şi de marxism, deoarece aceste două forme sunt două
ideologii reducţioniste şi, mai mult decât atât, imitându-le, s-ar cădea din nou în
„maimuţăreala” paşoptistă. În această ultimă privinţă, este interesant unul dintre
textele aşa-zis legionare ale lui Eliade, şi anume Contra dreptei şi contra stângii12.
Condamnarea stângii şi a dreptei se realizează şi prin menţionarea binomului
revoluţie/reacţiune, contestat din cauza schemelor şi afilierilor sale rigide; Eliade
pare a opta pentru o revoluţie reacţionară13, sau pentru o revoluţie situată dincolo de
binomul reducţionist în care a situat-o disputa ideologică începută după Revoluţia
Franceză. Chiar şi paradoxul şi aparent oximoronul acestei propuneri, vizând o
revoluţie a fondului reacţionar, care l-ar situa pe Eliade, poate, în linia atipică a
unora dintre filosofii germani, vorbeşte de dilema profundă în care s-au aflat şi alţi
criterionişti (a se vedea cazul şi mai complicat al lui Cioran, care articulează, în
Schimbarea la faţă, teme antimoderne pe scheme ale modernităţii, în ultimă
instanţă). Iată un citat revelator pentru dilema lui Eliade:

Am văzut că există „dreaptă” şi „stângă” în Apus – am inventat şi noi una. Să
avem şi noi „dreapta” noastră! Să avem şi noi „stângă” noastră! În fond, ce avem noi
de-a face – cu nevoile neamului nostru – cu asemenea scheme apusene?! Pentru noi,
pentru istoria şi realităţile noastre de azi, există numai două drumuri: înainte şi înapoi,
revoluţie sau reacţiune. Să nu se confunde „stângă” cu revoluţia şi „dreapta” cu
reacţiunea, să nu se confunde realităţi cu formule, fenomene organice cu ideologii
abstracte. Stânga poate fi tot atât de reacţionară ca dreapta - şi vice-versa (Eliade:
2001: p. 96).

Această revoluţie atipică, pe care Eliade o consideră „cea mai mare revoluţie a
veacului”, ultima şi superioară celorlalte ar fi o revoluţie creştină; iar această
revoluţie pe care Eliade o socotea sublimă, această utopie ar fi fost posibilă, în
opinia publicistului, prin doctrina mult mai schematică a Legiunii. Probabil că
aceeaşi exasperare, care se întâlneşte şi la Cioran, în faţa naţionalismului îngust al
doctrinei legionare, îl face pe Eliade să nu-şi asume paternitatea asupra celebrului
răspuns la ancheta De ce cred în biruinţa mişcării „legionare”? din decembrie
1937, un text alcătuit, probabil, din colaje din articolele sale, cărora li se oferă acum
o interpretare şi o direcţionare clare. Şi totuşi, revoluţia creştină a lui Eliade
rezonează cu doctrina legionară, dar câtă diferenţă între tratarea teoretică exaltată a

12 În „Credinţa”, an II, nr. 59, 14 februarie 1934, p. 2; reluat în Eliade 2001: 95-96.
13 Citându-l pe Pierre Bourdieu (L’ontologie politique de Martin Heidegger), Daniel Dubuisson,

într-o interpretare care prin reducţionismul maniheist aminteşte de critica pe care o practicau şi
ideologii realismului socialist, vorbeşte de o „revoluţie conservatoare” (vezi Dubuisson 2003,
subcapitolul „Metafizică şi politică: Eliade şi Heidegger”). Aşa cum ideologii realismului socialist îi
contestau pe scriitorii moderni după grila marxist-leninistă şi jdanovistă, reproşându-le de fapt chiar
modernismul, Dubuisson contestă câteva locuri comune ale discursului antimodern al lui Eliade
(anti-liberalismul, critica democraţiei) prin grila primei modernităţi, de sorginte iluministă.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:29 UTC)
BDD-V2632 © 2013 Editura Alfa



Ce fel de revoluţie dorea Eliade?

379

lui Eliade şi realitatea istorică pe care a instaurat-o şi o instaurase! Iată un pasaj
revelatoriu în acest sens dintr-un alt articol al lui Eliade, Revoluţie creştină14:

Lumea modernă, de la Renaştere încoace, trecuse pe lângă acest creştinism
răsăritean, ignorându-l sau dispreţuindu-l. [...] Şi iată, deodată, la zece ani după
sincopa ortodoxiei ruseşti (destul de aproximative, de altfel) – apare o nouă formă de
viaţă istorică, revoluţionară, alimentată de ortodoxie. De abia acum începe a fi înţeles
sensul acestei revoluţii creştine care încearcă să creeze o România nouă, creând întâi
un om nou, un creştin perfect - şi care înlocuieşte vechea „viaţă politică” printr-o
„viaţă civilă”, adică restaurează raporturi de omenie şi de creştinătate în sânul
aceleiaşi comunităţi de sânge (Eliade 2001: 51).

Contrar opiniilor avansate de Daniel Dubuisson sau Alexandra
Laignel-Lavastine, conform cărora Eliade şi-ar fi ocultat în scrierile de după 1949
trecutul şi concepţiile „legionare” sau şi-ar fi interzis orice tip de disculpare în
privinţa aşa-zisului său colaboraţionism, viitorul istoric al religiilor şi-a revizuit însă
atitudinea faţă de propria implicare politică din tinereţe. Elocventă în acest sens este
o notaţie de Jurnal, din 26 septembrie [1952]. La acea dată, Eliade scrisese deja
Mitul eternei reîntoarceri, în care identifica modernitatea cu valorizarea istoriei. În
Jurnalul său, Eliade se referă la obiceiul, pe care l-ar avea de vreo cinci sau şase ani,
de a-l reciti pe Hegel, de „două sau trei ori pe an”, pentru a înţelege „sensul
«istoriei»”. L-ar interesa în special decizia luată de Hegel pe 14 septembrie 1800 în
sensul unei «virile unification avec le temps (= l’histoire)», presupunând imperativul
«de dépasser la scission entre „l’absolue finitude” de l’existence intérieure et
„l’absolue infinitude” de l’objectivité du monde extérieur» (Eliade 1973: 192).
Această hotărâre a lui Hegel ar semăna cu «la décision de ma génération d’„adhérer”
à la politique pour s’intégrer au moment historique, se défendre contre „l’abstrait” et
éviter l’évasion dans l’irréel» (ibidem). Această recitire, prin Hegel, a imperativului
generaţiei sale de a îmbrăţişa istoria, laolaltă cu antinomia tipar tradiţional/ tipar
modern, analizată în Mitul eternei reîntoarceri, arată că Eliade încadrează,
retrospectiv, implicarea în istorie, adică în politică, a generaţiei sale în schemele
modernităţii. Această înscriere şi implicare în timp şi istorie ar fi o «grave erreur,
„validée” et transfigurée par Hegel, qui oblige les „intellectuels” à renier leur propre
vocation.» (ibidem) Din contră, constată Eliade în 1952, intelectualii ar trebui să
reziste „spiritului timpului”, chiar cu riscul de a fi aruncaţi la „pubela istoriei”. În
1952, Eliade revine la primul Benda, cel din Trădarea cărturarilor, la antimodernul
care vitupera la adresa modernilor pentru care „Statul, Paria, Clasa sunt astăzi, de-a
dreptul, Dumnezeu”.

Bibliografie

Călinescu 2002: Matei Călinescu, Despre Ioan P. Culianu şi Mircea Eliade. Amintiri, lecturi,
reflecţii, Bucureşti, Editura Polirom.

Dubuisson 2003: Daniel Dubuisson, Mitologii ale secolului XX Dumézil, Lévi-Strauss,
Eliade, ediţie augumentată, traducere din limba franceză de Lucian Dinescu,
Bucureşti, Editura Polirom.

14 În „Buna Vestire”, an I, nr. 100, 27 iunie 1937, p. 3; reluat în Eliade 2001: 51.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:29 UTC)
BDD-V2632 © 2013 Editura Alfa



Oana SOARE

380

Eliade 1935a: Mircea Eliade, Cuvântul maselor..., în „Vremea”, an VIII, nr. 391, 9 iunie, p.
6.

Eliade 1935b: Mircea Eliade, Demagogie prerevoluţionară, în „Vremea”, an VIII, nr. 413,
10 noiembrie, p. 3.

Eliade 1935c: Mircea Eliade, Paradoxele primatului politic. O partidă de şah în tranşee..., în
„Vremea”, an VIII, nr. 417, 8 decembrie, p. 3.

Eliade 1935d: Mircea Eliade, Renaştere românească, în „Vremea”, an VIII, nr. special de
Paşti, [21 aprilie], p. 7.

Eliade 1936: Mircea Eliade, Cultura scriitorului, în „Viaţa literară”, an X, nr. 4, 15
decembrie 1935-1 ianuarie, p. 1.

Eliade 1973: Mircea Eliade, Fragments d’un journal, 1945-1969, vol. I, traduit du roumain
par Luc Badesco, Paris, Gallimard.

Eliade 1994: Mircea Eliade, Fragmentarium, 1939, ediţia a II-a, Bucureşti, Humanitas.
Eliade 1990: Mircea Eliade, Profetism românesc, vol. II, România în eternitate, Bucureşti,

Editura Roza Vânturilor.
Eliade 2001: Mircea Eliade, Texte „legionare” şi despre „românism”, ediţie de Mircea

Handoca, Cluj-Napoca, Editura Dacia.
Vulcănescu 2005: Mircea Vulcănescu, Opere, I, Dimensiunea românească a existenţei,

ediţie îngrijită de Marin Diaconu, prefaţă de Eugen Simion, Bucureşti, Editura
Fundaţiei Naţionale pentru Ştiinţă şi Artă, Univers enciclopedic.

What Kind of Revolution did Eliade Want?

In the present article, we intend to analyze the tension suggested by some concepts
and schemes of modernity on the anti-modern Eliade, especially noticeable in the manner he
interprets the idea of revolution in the context of the years 1934-1937.

Although, at first, Eliade excludes the imperative of the primacy of politics, proposing
a cultural reconfiguration through spirituality, after wards the publicist starts pleading for a
right-wing revolution in some of his articles from that period. In spite of the modern vector
involved in the idea of revolution, it strikingly contradicts the meaning of modern revolution
(through its anti-democratic, anti-progressionist character, fostering spiritual values, the
return to origins, and the restoration of the meanings of tradition). In this essay we shall try
to read Mircea Eliade’s texts, as well as some of his diary notes in which the author refers to
this aspect of his articles, using Antoine Compagnon’s theory about anti-modernity, as the
Romanian author can be included in this group.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:29 UTC)
BDD-V2632 © 2013 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

