
157

Civilizaţia romanului şi teoria epicului superior
arhitecturat1

Şerban AXINTE

Key-words: architecturally superior epic, universal novel, theory of the
novel, theory of genre

Mirela Roznoveanu propune într-un amplu eseu publicat iniţial în două
volume2 o teorie a romanului,  extinzând câmpului referenţial al noţiunii de roman,
punând în discuţie totodată însăşi ideea de gen literar. Autoarea consideră că multe
dintre textele intemeietoare ale culturii umanităţii precum Ramayana, Cartea
morţilor, Iliada, Vechiul Testament sunt romane. O astfel de abordare nu putea să nu
stârnească reacţii critice categorice. Liviu Petrescu, de pildă, cu toate că îi
recunoaşte Mirelei Roznoveanu o anumită orientare în domeniul genologie
romanului, afirmă că, în demersul său critic, autoarea

face apel, în mod precumpănitor, la o metodă şi la procedee prin excelenţă
empirice, cu totul neindicate aici. În sfera genologiei, argumente de ordinul
sensibilităţii sau al intuiţiei nu sunt de natură să facă, ele singure, discuţia să înainteze.
Genologia reclamă mai degrabă o analiză de tip teoretic, o definire cât mai precisă şi
mai diferenţiată a termenilor şi noţiunilor de bază. Or, după lectura lucrării de faţă,
cititorul va rămâne cu mari perplexităţi, din pricina tocmai a definiţiilor atât de
evazive pe care le elaborează autoarea (Petrescu 1984: 4).

Liviu Petrescu trasează şi unele recomandări pentru abordarea mai
convingătoarea a perspectivei propuse de Mirela Roznoveanu, perspectivă
întemeiată pe afirmarea caracterului transistoric al formelor romaneşti. După părerea
criticului amintit, mai utilă ar fi fost, ori o evidenţiere în cadrul textelor analizate a
acelor trăsături ce ar putea trimite la o paradigmă a romanului, ori o reinterpretare a

1 „Această lucrare a fost realizată în cadrul proiectului „Valorificarea identităţilor culturale în
procesele globale”, cofinanţat de Uniunea Europeană şi Guvernul României din Fondul Social
European, prin Programul Operaţional Sectorial Dezvoltarea Resurselor Umane 2007-2013, contractul
de finanţare nr. POSDRU/89/1.5/S/59758.

 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”, Filiala din Iaşi a Academiei Române, România.
2 Mirela Roznoveanu, Civilizaţia romanului. Rădăcini, Bucureşti, Editura Albatros, 1983 şi

Civilizaţia romanului. Arhitecturi epice¸Bucureşti, Editura Cartea Românească, 1991.  În anul 2008
autoarea publică varianta unificată şi revizuită a celor două volume: Civilizaţia romanului. O istorie a
romanului de la Ramayana la Don Quijote, Bucureşti, Editura Cartex. Citările din studiul de faţă au în
vedere ediţia din 2008.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:44:54 UTC)
BDD-V2610 © 2013 Editura Alfa



Şerban AXINTE

158

unor particularităţi considerate anterior (în mod eronat) ca aparţinând altor forme
literare ale epicului.

O reacţie critică mai în concordanţă cu reuşitele teoretice şi cu intenţiile
exegetice ale Mirelei Roznoveanu îi aparţine lui Hristu Cândroveanu. Acesta nu s-a
lăsat deloc convins că Ramayana¸ Ghilgameş sau epopeele bizantine şi renascentiste
ar fi romane, dar atrage atenţia că autoarea nici nu şi-a propus totuşi să identifice în
aceste opere mai mult decât nişte structuri romaneşti (Cândroveanu 1984: 9).
Discuţia noastră porneşte chiar din acest punct. În ce măsură existenţa unor structuri
romaneşti în anumite opere literare poate să le confere acestora statutul de romane,
în ciuda unor diferenţe specifice evidente. O foarte scurtă discuţie despre ideea de
gen literar mi se pare utilă în acest moment.

Genul, o serie deschisă

Ideea de gen literar a fost definită în diverse feluri, dar toate accepţiunile îi
indică statutul de agent al cunoaşterii sistemice, în ciuda specificului individual al
operelor literare prin care acestea au de multe ori tendinţa de a nu se lăsa încadrate
perfect într-o categorie anume (Schaeffer 1989). Însăşi natura estetică a creaţiei e
disidentă în raport cu convenţionalitatea şi rigiditatea unor taxinomii. Din acest
motiv, această metodă de clasificare rămâne pur orientativă şi parţial în afara
gândirii estetice. Aşa după cum apreciază Adrian Marino,

orice grup de note literare comune cere un nume, o definiţie, chiar dacă
denumirea va fi convenţională sau arbitrară. Odată fixat, „ numele” genului împlineşte
o funcţie necesară : descriptivă, empirică, instrumental-practică, de orientare. Pe scurt,
euristică (Marino 1973: 704).

Critica fenomenologică înţelege genul ca pe o schemă de receptare a textului.
Îl implică, aşadar, mai mult pe cititor. Pentru că îi oferă acestuia un orizont de
aşteptare confirmat sau infirmat de operele individuale într-o dinamică a
identificărilor şi distanţărilor. Antoine Compagnon crede că acea concretizare
realizată de actul lecturii este

inseparabilă de constrângerile generice, în sensul în care convenţiile istorice
proprii genului de care cititorul presupune că ar aparţine textul îi permit să
selecţioneze şi să limiteze, dintre resursele oferite de text, cele pe care le va actualiza
lectura sa. Genul, în calitate de cod literar, ansamblu de norme, de reguli ale jocului,
informează cititorul despre modul în care va trebui să abordeze textul, şi îi asigură
astfel înţelegerea (Compagnon 2007: 187).

Dacă genul se prezintă ca o serie deschisă (Marino 1973) atunci de ce totuşi
capodoperele tind să comunice între ele mai mult prin diferenţe decât prin
asemănări? O variantă de răspuns ar fi aceea că elementele „de serie” ale operelor
literare sunt la rândul lor rezultatul unor permutări şi a unor procese de combinaţie a
mai mulţi invarianţi. Contează întotdeauna ponderea pe care unii dintre aceştia o au
în faţa altora. Chiar şi elementele de insolit prin intermediul cărora „seria” rămâne
mereu deschisă rezultă din alchimia invarianţilor.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:44:54 UTC)
BDD-V2610 © 2013 Editura Alfa



Civilizaţia romanului şi teoria epicului superior arhitecturat

159

Peripateia, particula romanului
Un gen este, până la urmă, o constrângere a esenţei, o libertate supravegheată

prin intermediul acelor invarianţi ce fac posibilă funcţionare sistemică a unor
atribute de natură estetică.

Regândind ideea de gen, Mirela Roznoveanu reduce numărul invarianţilor şi
dă o pondere mult mai mare altora. Înţelege peripateia, „schimbarea neaşteptată a
destinului”, „aşteptarea contrazisă de desfăşurarea evenimentelor”, drept punct de
plecare al romanescului. Vede într-un opus al Dysnarrativia capacitatea fiinţei de a
nara, care face posibilă aflarea unui sens al sinelui şi al unui sens despre ceilalţi.
Această unitate minimală, peripateia, ar fi sâmburele ideii de naraţiune, cea care îşi
află în roman cea mai amplă şi răspândită reprezentare.

Cercetătoarea numeşte însă romanul un epic superior arhitecturat ce
păstrează în sine, acumulează şi cristalizează valorile unei civilizaţii, oferindu-le
posibilitatea să se manifeste estetic şi după dispariţia respectivei civilizaţii.
Concepţia se bazează pe o înţelegere a fenomenului estetic ca pe o succesiune de
opere individuale ce există într-un spaţiu şi timp individualizat, dar şi ca un
continuum spaţio-temporal de stări virtuale: „Înainte de a fi receptat, obiectul estetic
creat sau necreat există ca o pură potenţialitate” (Roznoveanu 2008: 26). Din acest
motiv şi epicul superior arhitecturat pare a fi „acelaşi şi totuşi altfel pretutindeni”.
Acelaşi pentru că poate fi înţeles, recunoscut şi valorizat din perspectiva gererală a
culturii, altfel pentru că arhitecturile estetice ce conţin în ele însele memoria unor
civilizaţii diferite nu se pot suprapune niciodată.

Autoarea îşi răspunde sieşi la întrebarea de ce acest gen ar avea în mod special
capacitatea de a reînvia altfel odată cu fiecare civilizaţie. Romanul, ca orice alt
sistem, ar fi compus dintr-o structură şi o arhitectură. Prima componentă ar fi
formată din „elementele preexistente”: gramatica, unităţile imframateriei estetice,
selectate şi actualizate în mod diferit în funcţie de fiecare operă în parte. A doua
componentă, arhitectura, ar consta din funcţiile epice interne (alegorică, simbolică,
profetică, iniţiatică, reflexivă) ce s-ar realiza prin intermediul personajelor a căror
aventură s-ar dezvolta epic, cu pornire de la anumite intersectări şi rememorări
destinate să realizeze în scriere o „polifonie temporală”:

Romanul este epic superior arhitecturat – în sensul organizării dinamice a
funcţiilor sale interne şi externe în jurul unui dialog temporal purtat atât între
personaje şi narator, cât şi între viziunea personajelor (exprimată prin acţiune,
rememorare, reflexivitate) şi a celor ce relatează (comentariu auctorial), scriu textul
(reflexie teoretică, istorică, naratologică) sau îl receptează (comentariul critic). Epicul
se re-arhitecturează mereu altfel în fiecare cultură şi civilizaţie (Roznoveanu 2008:
28).

O sinteză a sintezei

Primele forme de roman sunt conţinute, după Mirela Roznoveanu, în Tipul
vedic, Ramayana fiind o structură epică ce se raportează la o realitate extratextuală,
„un text în care epicul şi poezia coexistă dincolo de orice rivalităţi”, şi în care sunt
înglobate toate relaţiile, structurile, temele, motivele, obsesiile, efectele stilistice
narative etc. Această formă de artă se apropie foarte mult de ceea ce înţelegem noi

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:44:54 UTC)
BDD-V2610 © 2013 Editura Alfa



Şerban AXINTE

160

astăzi prin roman, tocmai datorită caracterului proteic al acestuia. Odiseea celei mai
populare specii a genului epic continuă cu Ghilgameş, text ce prefigurează apariţia
altor capodopere ale genului. Mirela Roznoveanu stabileşte mereu geneza unei opere
literare şi identifică legăturile (uneori involuntare) ce se înfiripă la nivel
macrotextual, între scrieri separate de adevăraţi eoni culturali. Reducând totul la o
singură frază, afirmăm că romanul lui Ghilgameş aduce în atenţie, înaintea
Vechiului şi a Noului Testament, ideea confirm căreia „numai cuvântul sau, mai
bine spus, arta cuvântului poate eterniza un destin” (Roznoveanu 2008: 89).

Autoarea analizează literatura egipteană din perspectiva sau prin filtrul
timpului. Deosebit de interesantă este ideea că prezentul dramatic şi eternitatea au
unul şi acelaşi chip pentru cititorul prezumtiv al unor scrieri de tipul Cărţii morţilor.
Roman se pare că este însăşi Biblia; autoarea demonstrează acest fapt, prin
interpretarea acesteia din perspectiva naratologiei. Naratorul care narează în numele
lui Dumnezeu, naratorul care îl ignoră, dar nu îl neagă pe Dumnezeu, naratorul
martor asemeni lui Dumnezeu, naratorul care l-a pierdut pe Dumnezeu, naratorul
care ţine locul lui Dumnezeu, naratorul care îl regăseşte şi narează în numele lui
Dumnezeu reprezintă multiplele faţete ale autorului-narator, omniscient şi etern.
Biblia se pare că anticipează toate vocile posibile, toate instanţele ordonatoare aflate
în spatele unui text. Romanul chinez este considerat homofonic, expresie a spiritului
sintetic chinez ce condensează mai multe lumi imaginare şi mai multe arhitecturi
epice într-un text unic. În legătură cu Iliada se avansează ideea că aceasta ar fi fost
inspirată de alte scrieri anterioare, pe care  Homer nu le recunoaşte însă drept
temelie a arhitecturii sale epice. Romanul lui Apuleius e înţeles ca replică la adresa
romanului grec, convenţia metamorfozei înlesnind crearea unei psihologii şi
pătrunderea autorului în conştiinţa personajului său, tehnică ce anticipează marea
proză analitică a secolului douăzeci. Dacă a fost sau nu Aurelius Augustinus o
„verigă de aur” în dezvoltatea romanului universal este întrebarea care persistă şi
după minuţioasa analiză a Mărturisirilor, singura hagiografie cunoscută a eului, a
sufletului  autorului.

În capitolul Decorul unei idei sunt stabilite reperele epicului arab, în formula
căruia personajul narator pune accentul asupra aventurii personale („ea însăşi o suită
de metamorfoze”) ce impune romanului o anumită notă realistă, „unde evenimentul
prim este selectat de persoana retorului, faţă de care păleşte orice altă aventură”.

Romanul japonez este comentat din perspectiva unei estetici a libertăţii
nelimitate, care determină, pe de o parte, caracterul antiepic al acestuia, şi, pe de altă
parte, posibilitarea de a condensa în sine „mult mai multe sensuri decât se rostesc”.
În Permanenţa unei sinteze se demonstrează faptul că spiritul culturii răsăritene s-a
configurat în Bizanţ

prin obsesia realismului istoric într-o cultură unde realismul nu avea ce căuta;
în ruptura eului creator care scria pe de o parte cum se cerea, dar în ascuns aşa cum îi
dicta conştiinţa; în imposibilitatea romancierului, tiranizat de operele clasice, de a
opta pentru un stil personal într-o cultură unde stilul a devenit o soluţie salvatoare; în
criza opţiunilor filosofice într-un univers al ideilor sfâşiat de eclectism sau dogme; în
împovărătoarea stimă faţă de modelele caracterologice vechi ce păreau a lumina prin
echilibru, dar nu mai corespundeau sufletului nou; în refugiul în teme neangajante; în

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:44:54 UTC)
BDD-V2610 © 2013 Editura Alfa



Civilizaţia romanului şi teoria epicului superior arhitecturat

161

modul în care romancierul înţelegea să slujească duhul ortodox, fervoarea creştină a
maselor prin crearea eroului smerit şi mântuit (Roznoveanu 2008: 480).

În penultimul capitol, autoarea fixează dubla filiaţie a romanului medieval
occidental, prima de factură clasică, latină, a doua de natură bizantină. Ca o
concluzie la analiza operelor unor autori precum Chrétien de Troyes sau Giovanni
Boccaccio, este accentuată ideea că, în acea perioada, „pentru prima oară în istoria
romanului occidental spiritul Orientului şi spiritul Occidentului fuzionează pentru a
se despărţi apoi pentru multe secole” (Roznoveanu 2008: 552). Redescoperirea
romanului greco-latin a fost urmată de apariţia şi impunerea ca model dominant în
cultura europeană a romanului cavaleresc. Păşind pe urmele lui Pulci, Tasso,
Ariosto, Castiglione sau Rabelais, cercetătoare ajunge la Cervantes, cu alte cuvinte,
face posibilă întâlnirea (în interiorul capitolului final, De la Orlando la Don Quijote)
dintre parodie şi obiectul parodiat. Toate asemănările şi deosebirile dintre cele două
arhitecturi epice sunt privite simultan prin ochii ambele feţe ale lui Ianus.

Ecuaţia totalităţii

Mirela Roznoveanu rescrie devenirea romanului nu doar în manieră
diacronică. Fiecare segment al cărţii este conectat la întreg, orice amănunt primeşte
un rol important în procesul rezolvării unei ecuaţii a totalităţii. Vorbind despre
romanul indian, grec, latin, chinez sau japonez, cercetătoare mărturiseşte şi ceva
despre prezent. Trecutul îşi determină viitorul, tot aşa cum prezentul repune în
discuţie şi interpretează toate lumile de dinaintea sa. Din acest motiv sunt de părere
că autoarea reface de mai multe, dintr-o perspectivă polifonică, destinul romanului.

Nu am putut prezenta şi analiza aici mai detaliat conţinutul fiecărui capitol în
parte, dar am încercat să sistematizez unele dintre acele idei pe care călătorul-
hermeneut a vrut să le desluşească mai întâi pentru sine pentru a le înapoia culturii,
împreună cu amprenta sa personală, abia după ce va fi refăcut, de nenumărate ori şi
în diferite moduri, drumul de la Ramayana la Don Quijote.

Cum anume se modifică ideea de roman prin această lărgire problematică a
domeniului genului? Ce reprezintă până la urmă în câmpul teoriei literare acest
ambiţios proiect? O inadecvare crasă sau o viziune revoluţionară. Nici una, nici alta.
Ce a făcut exact Mirela Roznoveanu reiese, după părerea mea, chiar din titlul
studiului său. Mă refer în special la termenul de „civilizaţie”, pe care îl înţeleg puţin
diferit decât cea care l-a propus. Deci, nu doar în sensul că romanul, epicul superior
arhitecturat, păstrează în sine, acumulează şi cristalizează valorile unei civilizaţii.
Îmi imaginez această civilizaţie ca pe un uriaş background capabil să iradieze
domeniul limitat al formelor romaneşti aşa cum sunt ele acceptate în genere.
Romanul ca gen şi romanele în particular, chiar şi acelea de strictă actualitate,  pot fi
interpretate sau doar clasificate prin apel la o coordonată socio-culturală mult mai
largă în spaţiu şi timp. Aşadar, o civilizaţie pe verticală, nu doar pe orizontală. Un
teatru al rudelor din toate timpurile punând în scenă o piesă din actualitatea
imediată.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:44:54 UTC)
BDD-V2610 © 2013 Editura Alfa



Şerban AXINTE

162

Bibiliografie

Cândroveanu 1984: Hristu Cândroveanu, „Civilizaţia romanului”, „România literară”, nr. 31
Compagnon 2007: Antoine Compagnon, Demonul teoriei. Literatură şi bun simţ, traducere

de Gabriel Marian şi Andrei-Paul Corescu, Cluj-Napoca, Editura Echinox.
Ducrot,  Schaeffer  1996: Oswald Ducrot, Jean-Marie Schaeffer, Noul dicţionar enciclopedic

al ştiinţelor limbajului¸ traducere de Anca Măgureanu, Viorel Vişan, Marina
Păunescu, Bucureşti, Editura Babel.

Marino 1973: Adrian Marino, Dicţionar de idei literare¸ Bucureşti, Editura Eminescu.
Petrescu 1984: Liviu Petrescu, Bravuri genologice pentru uzul elevilor, „Tribuna”, nr. 20.
Roznoveanu 2008: Mirela Roznoveanu, Civilizaţia romanului. O istorie a romanului de la

Ramayana la Don Quijote, Bucureşti, Editura Cartex.
Schaeffer 1989: Jean-Marie Schaeffer, Qu’est-ce qu’un genre littéraire?, Paris, Éditions du

Seuil.

The Civilisation of the Novel and the Theory of the Architectually
Superior Epic

Mirela Roznoveanu, in her ample essays initially edited in two volumes, proposes a
theory of the novel by extending the field of reference of the concept of the novel and putting
into question the very notion of literary genre. The author considers that many of the
founding texts of human culture are in fact novels: Ramayana, The Book of the Dead, The
Illiad, The Old Testament are seen as novels.

The present paper represents an analysis of the way in which Mirela Roznoveanu
reanalysed the idea of genre. She saw it as a limitation of a common essence, or as a freedom
constrained by invariants which make possible the systematic functioning of certain aesthetic
attributes. The scholar reduces the number of invariants and promotes some instead of others
traditionally seen as highly important. She proposes peripateia, „the sudden change of one’s
destiny” or „the expectation contradicted by the unfolding of events”, as the starting point of
the novel character. She sees in Dysnarrativia the opposite of the capacity to narrate, which
makes possible the act of finding a meaning to the self and to others. This minimal unit,
peripateia, might be the seed of the idea of narration, which finds in the novel its most ample
and widespread representation.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:44:54 UTC)
BDD-V2610 © 2013 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

