
 
 
 

Aspecte ale profetismului literar în pașoptismul românesc 
 

Crina POENARIU∗ 
 

Key-words: literary prophet, Romanian Biedermeier romanticism, national 
liberation, contemporary prophecy 
 

Profeția biblică a fost descrisă, sugestiv, drept „o viziune comprehensivă a 
condiției umane”, în traseul ei de la creație la salvarea finală, viziune pe care 
Northrop Frye o vede, mutatis mutandis, sinonimă „imaginației creatoare”. În acest 
cadru, profetul modern „vede omul într-o stare de alienare, cauzată de propriile lui 
rătăciri” (Frye 1999: 167). Mai mult, în accepțiunea lui Gilbert Durand, „omul 
Făgăduinței” sau „omul profetic” se înalță în fața unor „măști specializate”  ale 
alienării omului, străin de revoltă sau de contestație, fiind „cel care recheamă la 
ordine” și cel care „restabilește principiul ordinii” ce-l „desfigurează” pe om. Pe 
seama artiștilor romantici este pusă această titulatură de profeți, oameni care invocă 
„figura omului primordial”, „depozitar al făgăduinței” și care au în ei puterea 
imanentă „de a accepta sau a respinge accesul la similitudinea cu divinitatea” 
(Durand 2006: 55−56). În contextul teritoriului autohton, o serie de astfel de 
„rătăciri” au generat în mod inerent nașterea unei elite care simțea condiția umană în 
cele mai intime resorturi ale ei. Dintre ele, pot fi amintite scindarea eului din 
concepția tradițională odată cu infuzia ideilor moderne în societatea românească a 
primei jumătăți a veacului al XIX-lea, profunda inegalitate socială datorată 
diferenței dintre clase, politica Porții otomane, disparitățile economice, lipsa 
accesului la educație pentru popor, industrializarea și „moda” dinspre țările 
occidentale, precum și nonconformismul atitudinii față de divinitate, în concurență 
cu teosofia tradițională. Pentru a realiza o schiță o câtorva trăsături profetice 
desprinse din perioada romantismului românesc în varianta sa Biedermeier, 
demersul de față introduce conceptul de profetism în sfera semanticii sale moderne, 
observând câteva dintre accepțiunile și condiționările sale moderne, accente ce se 
regăsesc, în mare parte, în literatura noastră pașoptistă.  

Un profet al timpului său, Chateaubriand sintetizează magistral rolul 
profetului modern, în mijlocul convulsiilor sociale, a spiritului de revoltă și a 
sentimentului acut de transformare a societății tradiționale. În una dintre scrierile 
sale politice, el afirmă că, „pentru a-ți sluji patria cu adevărat, trebuie să te supui 
revoluțiilor care vin odată cu trecerea secolelor și, pentru a fi un om al țării tale, 
trebuie să fii un om al timpului tău” (Chateaubriand, apud Compagnon 2008: 97). 
Într-un mod specific literaturii, scriitorul-profet, „omul timpului său”, discută în 
termeni contemporani dilemele cu care se confruntă umanitatea în drumul ei 

                                                           
∗ Universitatea „Lucian Blaga”, Sibiu, România.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:32 UTC)
BDD-V2550 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Crina POENARIU 

 324 

distructiv atât al sinelui, cât și al celuilalt, oferind soluții pentru depășirea situației 
problematice în care falsele speranțe create de falși profeți sunt urmate de anxietate 
și disperare (Watson 2009: 1−2). Această povară de a aduce societății ai cărei literați 
sunt „tălmăciri” cu privire la starea umanității este prezentă și în teritoriul românesc, 
vizând nu doar morala, ci și etica și emanciparea națională din perioada pașoptistă. 

 
Profetismul în varianta sa modernă 
În bibliografia profetismului modern poate fi semnalată o considerabilă 

polisemie ireductibilă, uneori angrenată în contexte polemice. Astfel, Renan îi 
numea pe profeți − journalistes, James Darmesteter – socialiști, Max Weber – 
demagogi, Charles Péguy – sfinți. Conferindu-le un loc privilegiat în escatologia 
socială, Ernst Bloch îi numea pur și simplu utopiști. Mai recent, ducând la extrem 
abordarea sociologică și eradicarea metafizicului, Bernard-Henri Lévy le spunea 
resistants (Néher, apud Antohi 1991: 98). 

Totuși, exegezele profetismului tind să dividă tendințele de a percepe 
fenomenul „supranumirii” profeților. Primul curent este cel care înțelege profetismul 
ca „atitudine anistorică, larg umană, condiționată de etică, dar subordonată, în ultimă 
instanță, arbitrajului metafizic al divinității”, iar cel de-al doilea plasează profeția în 
istorie, fiind un fenomen „legat de timpul și spațiul biblice, ai cărei istoriografi sunt 
profeți”. Dacă primului curent i se atribuie o retorică din domeniile psihologiei și ale 
moralei, discursul celui de-al doilea curent „vorbește limba istoriei și a metafizicii” 
(Néher, apud Antohi 1991: 98). În demersul de față vom înțelege profetismul drept o 
atitudine față de condiția umană și față de istoria națională ce izvorăște din 
semnificația primară a termenului, dar care, mutatis mutandis, îmbracă o culoare 
locală, specifică societății românești.  

În sfera conceptuală a profetismului sunt cuprinse și elemente precum 
legitimitatea autorității profetice, condiția profetului în lume și, implicit, misiunea 
sa, precum și viziunea sa cu privire la viitor. Astfel, sinonimul autorității profetice 
poate fi considerat, în lumea modernă, „pluralismul cultural”, pe care Northrop Frye 
îl legitimează autorității ascunse a subiectului artistului, o autoritate ascunsă care, în 
ciuda nerecunoașterii sociale, face obiectul loialității subiectului artistului (Frye 
1999: 166−167). Discursul profetic poartă în mod imanent un mesaj social în 
întreaga-i structură, bazat pe o „vocație metafizică”. Teoreticienii profetismului 
modern consideră acest mesaj osmoza a trei dimensiuni: „tradiția și viața”, „esența și 
existența”, „Cetatea oamenilor și Cetatea lui Dumnezeu” (Néher, apud Antohi 1991: 
100). Conștiința modernă este marcată în resorturile sale și de revolta prometeică și, 
pe fundalul acesta al revoltei, dar cu un alt tip de angajare, filosofii moderni reduc 
profetismul la condiția omului revoltat par excellence. El este legitimat cu puterea 
de a revendica în mod absolut ordinea unei „lumi drepte” în contextul unor mutații 
sociale care, începând cu sfârșitul secolului al XVIII-lea, modifică fundamental 
resorturile umanității, iar înțelegerea profeției ca revoltă derivă tocmai din această 
nouă structură a mentalităților orientate spre rațional a statului și a societății 
moderne (Néher, apud Antohi 1991: 104). Cu privire la viziunea asupra viitorului, 
demersul modern al profetismului este concurat de o altă „viziune” asupra viitorului, 
concurentă ideii biblice conform căreia timpul nu este ciclic, ci ireversibil. Această 
viziune modernă este utopia, care-l implică pe om în „aventura viitorului”. Matei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:32 UTC)
BDD-V2550 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Aspecte ale profetismului literar în pașoptismul românesc 

 325 

Călinescu observă dublul aspect al utopismului viitorist în felul următor. Pe de-o 
parte, viitorul este soluția ieșirii din „coșmarul istoriei” – o istorie decadentă, în care 
utopistul nu-și găsește locul; pe de altă parte, concepția de viitor se conjugă cu 
„erezia” occidentală a ireversibilității timpului – aceasta datorită concepției de 
perfecțiune ce implică o repetabilitate ad infinitum (M. Călinescu 2005: 75). Aceste 
elemente și altele din sfera profetismului, anunță un „timp al profeților” în perioada 
pașoptismului românesc. 

 
Un „timp al profe ților” în varianta pa șoptismului românesc 
„Timpul profeților” este o sintagmă care ar putea, în mod legitim, să 

caracterizeze momentul culturii noastre din perioada pașoptistă. Această perioadă, 
prin dinamica sa și prin efervescența specifică unei mentalități a „începutului de 
drum”, cunoaște o serie de caractere specifice unui fenomen profetic, în care spiritul  
profeției este activat de împrejurări de criză în societate în diversele-i resorturi, în 
timp ce seismografii acestor mișcări iau poziții în favoarea binelui societății 
respective. Ioana Bot a observat că transferul semantic al profetismului în laicitate, 
înglobat în atitudinea unui mesianism de tip naționalist, se reflectă în creația poeților 
pașoptiști, care „deviènnent les prêtres d’un nouveau culte, où la patrie est célébrée 
– suis le modèle de Michelet – comme un «dieu vivant»” (Bot 2003: 14−15). 

Despre Biedermeier sau varianta romantismului întârziat – prezent și în țara 
noastră, Virgil Nemoianu ne spune că reprezintă „secularizarea unei secularizări” 
sau „microarmonia” unor societăți mai mici, în care segmente precum 
„naționalismul”, „radicalismul”, „socialismul”, sunt instrumente în calea 
transformării umane (Nemoianu 2004: 45−46). În acest context, 

numitorul comun al acestor reduceri este istoria, divinitatea romantismului 
târziu; prin capturarea trecutului, ea garanta viitorul. Revenirea la starea paradisiacă 
este interpretată ca întoarcerea la un moment precis din istorie. Renașterea națională, 
reforma socială, restabilirea conservatorismului sunt momente istorice prin natura lor 
(Nemoianu 2004: 47). 

Aceste elemente vor căpăta ecou la noi în prima jumătate a secolului al XIX-
lea. Dincolo de Carpați, în anul 1838, Barițiu se întreabă în gazeta „Foaie pentru 
minte, inimă și literatură”, deși retoric, dar profetic,: „Dar voi, genii românilor, unde 
dormitați?”. „Răspunsul” va veni odată cu Introducția lui Kogălniceanu, moment 
sincron cu fenomenul „primăverii popoarelor”, acea renaștere a sentimentului 
național în țări din estul și centrul Europei, dintre care și Țările Române (Manolescu 
2008: 151). Din punctul de vedere al emulației profetice, vom lua însă în considerare 
o perioadă mai largă a pașoptismului. În accepțiunea pe care Paul Cornea o dă 
pașoptismului românesc ca mișcare cultural-politică, acesta ia naștere după 
momentul 1821 – răscoala lui Tudor Vladimirescu și, timp de peste trei decenii, 
devine vectorul mișcării de emancipare a societății românești aflată în pragul 
modernității. Forma „conștientă de sine” a acestei mișcări se realizează plenar la 
„Dacia literară” și „Propășirea”, având ca repercursiuni mutații profunde în 
compartimentele spirituale ale societății și reflectă, pe plan ideologic, lupta pentru 
emanciparea națională și reorganizarea burghezo-democratică a statului (Cornea 
1974: 5). Mesianismul acesta romantic, ca atitudine, cuprinde un element dinamic –

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:32 UTC)
BDD-V2550 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Crina POENARIU 

 326 

profetismul, demers în care scriitorii „se văd pe ei înșiși în ipostaze simbolice”, iar 
cuvintele lor au un „efect” profetic, cărora li se adaugă alte elemente de decor1, ca 
semn exterior vizibil de adeziune simbolică la tagma profeților din vechime (Călin 
1975: 63). Accentele mesianice puternic manifestate în literatura noastră pașoptistă 
se regăsesc în special la Bălcescu și la Kogălniceanu, fiind impregnate de cauza 
libertății naționale (Călin 1975: 67). Cele două obiective majore ale doctrinei 
pașoptiste vizează tocmai acest aspect: „eliberarea națională și reorganizarea 
burghezo-democratică a societății” (Cornea 1974: 15), adică înfăptuirea libertății 
„din afară”, care va facilita înfăptuirea libertății „din ăuntru”, cum remarca și 
Bălcescu.  

Din definiția pașoptismului se poate constata că acesta cuprinde două 
componente ideologice, dispuse dialectic în dinamica epocii (Cornea 1974: 6−7), în 
fapt două direcții ale emulației profetice în epocă, ambele, deși rareori tangente, 
având totuși misiunea comună de a aduce o viziune mai bună asupra condiției 
românilor; cât despre programele direcțiilor, unele au fost ancorare în realitate, altele 
au sfârșit în utopie. Așadar, „luminiștii” sunt orientați spre valorile apusene, militând 
pentru reforme și educație ca elemente de emancipare ale „norodului”, în timp ce 
cultura capătă la ei accente pedagogice și utilitariste. Printre promotorii unei astfel 
de ideologii, Paul Cornea îi amintește pe Gh. Asachi, I. Heliade Rădulescu, 
P. Poenaru, profesorii școlilor naționale din Muntenia și Moldova și mulți ardeleni. 
Cealaltă componentă ideologică ar fi ramura „naționaliștilor, revoluționari și 
democrați”, care vor să accentueze acțiunea de emancipare culturală a poporului prin 
„luptă politică”. La ei apare ideea de angajare a literaturii, de „specific național”. 
Printre promotorii unui astfel de curent se numără, în opinia lui Paul Cornea, 
redactorii și colaboratorii „Daciei literare” și „Propășirii” – M. Kogălniceanu, 
V. Alecsandri, C. Negri, C. Negruzii ș.a., gruparea radicalilor munteni – 
N. Bălcescu, C.A. Rosetti, I. Brătianu, Alecu Russo, precum și tânăra intelectualitate 
ieșită din școlile Blajului care, în mai 1848, a condus lupta pentru eliberare națională 
din Transilvania – S. Bărnuțiu, A. Treboniu Laurian, Eftimie Murgu, Al. Papiu-
Ilarian ș.a. 

Situația dificilă în care se aflau acești „profeți” ai timpului lor se datorează  
„începutului de drum” pe care ei trebuiau să-l instituie, început ce vizează toate 
aspectele vieții, atât din punct de vedere politic și social, cât și cultural. Activitatea 
lor s-a extins în mai multe sfere, de la poezie la știință și de la învățământ la politică 
(Cornea 1974: 27).  

Generația pașoptistă ilustrează în câmpul culturii noastre o psihologie care s-ar 
putea numi „a începutului de drum”. E situația cărturarilor care au privilegiul dar și 
riscul de a intra în arenă într-un moment de cotitură a istoriei, când o schimbare 
bruscă de perspectivă autoriză luarea în posesie a unor pământuri deșertice sau 
năpădite de vegetația trivială a locurilor abandonate. A „începe” e un act al tinereții, o 
dovadă de elan creator, de încredere în ordinea lumii (Cornea 1974: 26). 

Această situație dificilă datorată fenomenului „telescopării” (concept introdus 
de Virgil Nemoianu) sau al „arderii etapelor” i-a făcut pe pașoptiștii români să se 

                                                           
1
 Vezi toga lui Heliade. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:32 UTC)
BDD-V2550 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Aspecte ale profetismului literar în pașoptismul românesc 

 327 

consume pe ei înșiși în fondarea temeliilor, sleindu-se de puteri pentru activitatea 
ulterioară din noua structură societală, motiv pentru care nedreptul verdict al 
ingratitudinii va plana deasupra vieții lor încă de pe vremea domniei lui Al. I. Cuza. 
Jertfa adusă de ei pe altarul societății românești va fi curând aruncată în derizoriu, 
revirimentul având loc doar în posteritate (Cornea 1974: 28−29). 

Detaliind profilurile lor, primii noștri profeți de sorginte romantică nu aderă la 
aspirații prometeene, adoptând un sentiment al religiozității care, în cazuri 
excepționale, trecea în limita deismului. Tendința de a introduce textul biblic în 
scrieri este una comună, fapt ce se observă chiar și în domeniul moralei, 
fundamentată în natură de către luminismul occidental. Schimbarea pornește din 
interiorul individului, din cele mai intime resorturi ale sale, vor spune un Heliade, 
Asachi sau Barițiu în gazetele lor, mutație în gândire care va duce nu doar la 
libertatea spiritului, ci și a individului (Cornea 1974: 186). Paul Cornea a evidențiat 
fără echivoc modul în care se naște „ideea națională” în conștiința primilor noștri 
romantici (Cornea 1976: 546−547). Criticul este de părere că nu există o relație de 
cauză-efect între criza feudalismului și apariția la noi a romantismului, ci mai 
degrabă în termenii unui context favorabil apariției unei noi paradigme de gândire a 
etnicului și naționalului, odată cu instalarea unei noi mentalități. În această 
„explicitare a noii mentalități”, discursul ia o formă „sensibilizată”, demarând o 
serie de mutații în gândire și expresie, în mod special artistică, în structura 
semnificatului. 

Din punct de vedere tipologic, George Călinescu divide în două faze 
activitatea pașoptiștilor români – una a „mesianicilor utopici”, cealaltă a 
„mesianicilor pozitivi”. Din prima categorie fac parte „cântăreții ruinelor”, 
„damnații”, cultivând o estetică a decrepitudinii care își găsește un corespondent în 
lirica noastră la Cârlova și alții.  Unul dintre precursorii mesianismului lui Heliade și 
C. A. Rosetti este Tudor Vladimirescu, cel care în scrisorile și în „proclamațiile” 
sale dă dovadă de un „stil viguros și biblic”. 

Dar pre balaurii care ne înghit de vii, căpeteniile noastre zic, atât cele 
bisericești cât și cele politicești, până când să-i suferim a ne suge sângele din noi? 
Până când să le fim robi? [...] Că ne ajunge, fraților, atâta vreme de când lacrămile 
noastre nu s-au mai uscat! (Vladimirescu, apud G. Călinescu 1982: 130). 

Printre mesianicii utopici, Călinescu îi mai numără și pe Gr. Pleșoianu, 
interesat de ideologia progresistă a literaturii române, promovând educația în 
mijlocul poporului prin manualele sale școlare și scrierile sale literare, pe C. A. 
Rosetti, care avea credința că „tot omul e dator să facă ceva bun pentru patria sa” (G. 
Călinescu 1982: 167). În sfera utopismului este inclus și limbajul Proclamației din 
1848, infuzatată de un stil mazzinian și o grandilocvență religioasă care-L considera 
pe Dumnezeu relevat prin intermediul națiunilor (G. Călinescu 1982: 170). 

Din categoria mesianicilor pozitivi, caracterizați de un spirit critic și de un stil 
carbonar, pot fi enumerați Heliade, Kogălniceanu, Bălcescu ș.a. Despre unii, 
Călinescu are o părere destul de critică în ceea ce privește spiritul superior pe care îl 
adoptau2. Pe de altă parte, pe mesianicii pozitivi Călinescu îi consideră apți de a 
                                                           

2 Este și cazul lui Heliade, pe care G. Călinescu îl consideră  lipsit de simțul practic, dezaxat 
și dezinteresat de realitățile din jurul său, și mai degrabă un utopist. D. Popovici consideră că 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:32 UTC)
BDD-V2550 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Crina POENARIU 

 328 

traduce „în termenii ei pozitivi” misiunea pe care ei înșiși și-au asumat-o, aceea de a 
profeți eliberarea națională. Concepția profetică a lui Kogălniceanu este lămurită în 
Introducția  la „Dacia literară”, iar apoi în „Propășirea”, în vreme ce la Nicolae 
Bălcescu, un democrat și un progresist ce „glorifică omul providențial și eroul”, are 
un limbaj religios ce trădează puternica sa înrâurire în concepția implicării divinității 
în istoria națională. 

În zadar glasu-mi, unit cu al unui mic număr, strigă „războiu și răzbunare!” 
Nici un echo puternic nu-i răspunse în mulțime. Îmi ascunsei atunci ochii cu mâinile 
mele mele ca să nu mai vază această umilitoare priveliște și din inima-mi zdrobită 
scăpă aceste cuvinte „Dumnezeul părinților noștri ne-a părăsit” (Bălcescu, apud G. 
Călinescu 1982: 190). 

Fără a discuta calitatea de „original” sau „fals” în termenii călinescieni ai 
Cântării României a lui Alecu Russo, ne vedem totuși nevoiți a sublinia câteva 
dintre rândurile care, prin excelență, se aseamănă cu vorbele multor profeți biblici. 

Domnul Dumnezeul părinților noștri înduratu-s-a de lacrimile tale, norod 
nemângâiet, înduratu-s-a de durerea plămâielor tale, țara mea?...Nu ești îndestul de 
smerită, îndestul de chinuită, îndestul de sfâșiată? Văduvă de ficiorii cei viteji, 
plângite fără încetare pe mormintele lor, precum plâng și jălesc femeile displetite pe 
săcriul mut al soților (Russo, apud G. Călinescu 1982: 191). 

Unul dintre poeţii precursori ai modernităţii literare româneşti, Cezar Bolliac, 
parcurge etapa efervescentă a unirii principatelor române de la 1848, condiţie 
unionistă la care aderă, atât pe plan politic, în articolele sale de teorie literară (Către 
scriitorii noştri , 1844; Poezia, 1846 etc.), dar şi în poezii cu o tentă umanitaristă. 
Teoretician al misiunii sociale a poeziei, Cezar Bolliac vede în poezie o „facultate 
spirituală”, cu înrâurire creatoare. În epoca modernităţii noastre literare timpurii, 
poetul-profet – pe filieră socialist-utopică – militează pentru egalitatea claselor 
sociale, emanciparea femeii, desfiinţarea proprietăţii ş.a. Un profet al „echilibrului 
între antiteze”, cu tangenţe heliadeşti, el adoptă varianta mesianică a poeziei sociale 
într-o mare parte a creaţiei sale poetice. O va exprima în arta sa poetică La muza 
mea (1847), în care este ilustrată „misia” prescrisă creştinului poet, prezentă mai 
apoi în alte poezii sociale cunoscute în epocă. Pledoaria sa este pentru echilibru 
social,  un echilibru în care idealurile sociale pot îmbrăca haina poeziei, producând o 
revoluţie în conştiinţă, revoluţie ce se vrea mântuitoare. Fără a fi un manifest, poezia 
sa are un profund accent umanitarist. Poeziile sale sociale, influenţate şi de tehnica 
lui V. Hugo, se desfăşoară ca argumente ce pregătesc o concluzie umanitaristă. 
Poetul, în concepţia sa, este un factor social combatant, aspirând spre redescoperirea 
religiei Raţiei şi a libertăţii, în ciuda opoziţiei pe care o poate întâmpina, opoziţie ce 
ar duce chiar la sacrificiu de dragul „misiei”. În acest sens, concluzionând, unul 
dintre cele mai asemănătoare profile ale generației pașoptiste cu misiunea profeților 
biblici este realizat de Paul Cornea:  

                                                                                                                                                      

mesianismul heliadesc este tributar influențelor franceze și idealului său politic umanitarist, în timp ce 
enciclopedismul este un produs al împrejurărilor (Popovici 1977: 313). Structural, Heliade este un 
revoluționar, motiv pentru care atitudinea sa profetică își găsește resortul în aceste latențe 
revoluționare, deși, spre sfârșitul vieții, entuziasmul i se va diminua. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:32 UTC)
BDD-V2550 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Aspecte ale profetismului literar în pașoptismul românesc 

 329 

Angajați de timpuriu în lupta împotriva ordinii feudale, au trăit hăituiți și în 
nesiguranță, în marginea societății, ocupând posturi subalterne ori nestatornice, fiind 
amenințați, clipă de clipă, de rigoarea represivă a stăpânirii. Îndeosebi după 
înfrângerea revoluției de la 1848, când și-au văzut averea risipită, căminele pustiite, 
nădejdile spulberate, și au trebuit, cu obidă și cu jale, să ia drumul lung al pribegiei – 
ei au cunoscut experiența dramatică a suferinței, a unei suferințe cu atât mai crude cu 
cât era, deopotrivă, materială și morală (Cornea 1974: 28). 

Perioada ce a urmat înfrângerii de la 1848 a fost o perioadă a exilului, în care 
pașoptiștii români au pus problema societății românești în termenii acordului dintre 
„național și social”  (Cornea 1974: 17), influențați și de realitățile națiunile în care 
erau exilați. Această perioadă surprinde două tendințe. Prima este cea a 
„revoluționarilor din exil”, care „trăiesc dezastrul cu fervoare, amestecând 
luciditatea dureroasă a analizei cu speranța mesianică într-o resurecție salvatoare”; 
cea de-a doua este marcată de „perioada refluxului revoluționar”, o perioadă în care 
interioritatea este mai accentuată, într-un mod depresiv, cu „oftări neputincioase” și 
„voința de a experimenta condiția umană până la limită”. În cea de-a doua perioadă, 
tabu-urile religioase sunt explorate, iar imaginea condiției umane este împinsă până 
în zona miticului (Cornea 1974: 187−188). Înainte de 1848, dar mai ales după acest 
an al înfrângerii revoluției, se petrec mutații în imaginea poetului, căpătând valorile 
„profetismului oracular și mesianic” în descendența lui Victor Hugo, dar și al 
nonconformismului religios sub forma „luciferismului byronian” (Cornea 1974: 
191). Perioada exilului revoluționarilor va fi una în care profilul lor profetic va 
prinde contur. La unii dintre ei, cum este exemplul lui Heliade Rădulescu, imaginea 
profetului din vechime devine întruchiparea propriilor destine, mai ales a destinelor 
poetice3.  

Discursul profetic pașoptist 
În profeția modernă, „adevăratul” subiect este unul grandios, care 

„transfigurează prezentul” (Antohi 1991: 98). Limbajul „generației mesianice” din 
perioada emulației pașoptiste este subordonat, cum observă și teoreticienii acestei 
mișcări, „unor deziderate ale momentului istoric” (Beșteliu 1978: 20). „Limbajul” 
vremii a fost unul „colorat”, îmbibat de patetism și teatralism, în mod special la 
munteni, dar ilustrând tinerețea limbii și a structurii sufletești aflate în construcție. 
Literatura acestor patrioți are un aspect propagandist, având misiunea clară a 
emancipării naționale. Paul Cornea motivează lipsa capodoperelor din această 
perioadă prin prisma vicisitudinilor cărora acești profeți ai timpului lor au fost 
supuși (Cornea 1974: 34). De aceea, literatura este privită în epocă din două 
perspective: una ca „mijloc” – îndeplinind o funcție educativă și propagandistică, o 
alta ca „scop”, ca „artă a cuvântului”.  

Discursul profetic specific generației ce debutează în perioada premergătoare 
anului 1848 este cuprins atât în publicații, scrisori, memorii ș.a., dar și pe plan 
poetic, deși fără instrumentele necesare, însă adecvate vremurilor și împrejurării. 
Creația lirică va manifesta un spirit de emulație tot mai ridicat în rândurile 
                                                           

3 La Heliade Rădulescu există un puternic paralelism în Descrierea Europei dintre istoria 
exodului poporului Israel și cea a destinului românilor, iar Moise devine simbolul eliberării, 
întruchiparea absolută a profetului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:32 UTC)
BDD-V2550 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Crina POENARIU 

 330 

scriitorilor pașoptiști, chiar dacă nu a semnalat o literatură poetică a capodoperelor. 
Ioana Bot a observat că lirica pașoptistă are două axe principale, aflate sub sfera 
modelului lamartinian. Cea dintâi surprinde „le messianisme de l’idéologie 
révolutionnaire”, în care discursul capătă forma unui „appel au combat ou annonce 
d’un avenir d’or («viitor de aur țara noastră are/și prevăd prin secoli a ei 
înălțare...»)”, în timp ce retorica poeziei dezvoltă „un discours à la rhétorique 
souvent exhortative, ayant le goût des amplitudes et du récitatif exemplaire”. Cea 
de-a doua axă este ilustrată de „une espèce de panégyrique historique, évoquant (où 
imaginant) les scènes d’une histoire exemplaire” (Bot 2003: 14−15). 

Imaginarul discursului generației mesianice este hiperbolizat, adesea noțional, 
invocându-se, de altfel, motive specifice unei epoci marcate de o fervoare în 
structurile societății, moment în care vechilor structuri politice li se ia legitimitatea, 
iar noile structuri, încă situate în viitor și, până la 1830 considerate utopice, încep să 
prindă contur. Din imaginarul discursului nu lipsesc „noaptea, ruina, cimitirul, 
grandilocvența retorică a meditației”. Cu toate acestea, sentimentul zguduirii 
resorturilor este de-abia în stare incipientă la primii noștri romantici, motiv pentru 
care la Cârlova ruinele sunt „monument slăvit”, pentru Alexandrescu un motiv de 
reflecție asupra trecutului glorios, iar la Heliade Rădulescu sunt substituite unor alte 
motive istorice, cum ar fi bătăliile sau evocarea unor eroi naționali (Beșteliu 1978: 
44).  

Constantin Ciopraga consideră că acest romantism preeminescian este 
„îmbibat de sevă populară, se afirmă pe un fundament social specific, subliniat 
energetic, apt să dinamizeze” (Ciopraga 1997: 28). Gheorghe Crăciun se arată mai 
sceptic cu privire la conștiința literară a pașoptiștilor, lipsind-o de „accente 
particulare” sau de o „individualitate subiectivă specifică” în domeniul creației. 
Criticul vede în „tonul sec, didactic, înecat în entuziasm facil” o lipsă a unei 
condiționări interioare, prea cuminte în raport cu gândirea romantică revelatoare 
(Crăciun 1998: 49). Totuși, Ciopraga vede în generația pașoptistă o generație 
convinsă de „necesitatea acțiunii”, ceea ce înseamnă că elemente profetice ca „oda 
patriotică, balada, legenda istorică, literatura cu mesaj, patosul hugolian” întregesc 
acest „risorgimento” românesc. Romantismul acesta de tip Biedermeier este 
„antipaseist”, nefăcând rapelul la acel „bon vieux temps” sau „die gute alte Zeit”, ci 
mai degrabă întruchipând dialectica echilibrului și „spiritul realist”,  prin fiziologiile 
și schițele balzaciene ale unor scriitori precum Russo, Negruzzi, Alecsandri ș.a. 
(Ciopraga 1997: 28). „Panlirismul” acesta prospectiv face imaginea unei societăți 
din viitor, cu accente eschatologice, dar și utopice. 

Înscriind literatura în istorie, în această istorie „idolatră”, pașoptiștii de pe 
teritoriul țării noastre se angajează ca și cetățeni în această luptă istorică, acordând 
tematica literaturii sale la imperativele vremii. 

Prin jocul dialectic între tradiție și inovație, fermentația difuză a spiritelor s-a 
organizat ca ideologie, iar cultura modernă românească și-a găsit formula proprie, 
departe de provincialismul singularizării, dar și de mecanica imitării servile a 
Apusului (Cornea 1974: 58). 

La aceste elemente se adaugă și credința că divinitatea este complice cu 
istoria, care are menirea să acționeze justițiar. Sub semnul acestei justiții, scriitorii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:32 UTC)
BDD-V2550 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Aspecte ale profetismului literar în pașoptismul românesc 

 331 

epocii pașoptiste nu întruchipează forțele vulcanice ale „sfărâmătorilor de idoli”, ci 
mai degrabă stau sub semnul tristeții elegiace, într-o primă fază, mai apoi a 
militantismului național. Lirismul pașoptiștilor, specific stării de criză în care se 
aflau, a mentalităților și a contextului istoric, este cuprins între două coordonate, 
între a fi „solitar” și a fi „solidar”, ceea ce face ca, la aceiași scriitori, să fie 
identificate două perioade de creație, în acord cu spiritul vremii. Romanticii noștri 
Biedermeier (spre exemplu, Heliade Rădulescu, Alecsandrescu, Cârlova, 
Hrisoverghi, Cuciuran, Bolliac ș.a.) prezintă, într-o primă fază, o „retorică a 
„însingurării” și a „frustrației”, a „ruperii punților și a bolii veacurilor”, iar 
sentimentul inadaptării și al refuzului este încadrat într-o ordine decadentă a lumii, 
pentru ca într-o fază ulterioară să declame sonor „încrederea în forțele sănătoase și 
intacte ale națiunii, speranța într-o redresare, în recâștigarea gloriei pierdute”, ceea 
ce semnifică o racordare a realului la normele idealului, o coordonare între „spirit și 
istorie” (Cornea 1974: 182−183). 

În esență, contextul socio-politic din Țările Române – jugul otoman și 
influența neo-elenismului – favorizează o literatură tributară  ideii de patrie și a 
„afirmării naționale” prin mai multe căi, dintre care „amintirea originii romanice”, 
„calea compasiunii față de degradarea prezentului” sau „fortificarea încrederii într-
un viitor luminos” (Cornea 1968: 33). Aceste argumente și altele de felul lor susțin 
în mod legitim fenomenul profetismului literar, în speță cultural, din perioada 
pașoptistă. Profetismul acesta se delimitează de variantele sale occidentale moderne, 
întrucât fiecare națiune are istoria ei, iar momentele ei de criză, deși complementare 
cu ale celorlalte țări europene, prezintă idiosincrasii ce sunt relevate în operele 
scriitorilor pașoptiști, care definesc în istoria culturii și literaturii române un „timp al 
profeților”. 

Bibliografie 

Antohi 1991: Sorin Antohi, Utopica. Studii asupra imaginarului social, București, Editura 
Științifică. 

Beșteliu 1978: Marin Beșteliu, Imaginația scriitorilor romantici, Craiova, Editura Scrisul 
românesc. 

Bot 2003: Ioana Bot, Histoires litteraires. Littérature et idéologie dans l’histoire de la 
littérature roumaine, Cluj-Napoca, Institut Culturel Roumain. 

Călin 1975: Vera Călin, Romantismul, București, Editura Univers. 
Călinescu 1982: George Călinescu, Istoria literaturii române de la origini până în prezent, 

ediția a II-a revăzută și adăugită, ediția și prefață de Al. Piru, București, Editura 
Minerva, 1982. 

Călinescu 2005: Matei Clinescu, Cinci fețe ale modernității , Iași, Polirom.  
Ciopraga 1997: Constantin Ciopraga, Personalitatea literaturii române, Iași, Institutul 

european. 
Compagnon 2008: Antoine Compagnon, Antimodernii. De la Joseph de Maistre la Roland 

Barhes, București, Editura Art. 
Cornea 1968: Paul Cornea, De la Alecsandrescu la Eminescu, București, Editura pentru 

literatură. 
Cornea 1974: Paul Cornea, Oamenii începutului de drum, București, Editura Cartea 

românească. 
Cornea 1976: Paul Cornea, Originile romantismului românesc, București, Editura Minerva. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:32 UTC)
BDD-V2550 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Crina POENARIU 

 332 

Crăciun 1998: Gheorghe Crăciun, În căutarea referinței, Pitești, Editura Paralela 45. 
Durand 2006: Gilbert Durand, Știința despre om și tradiția. Noul spirit antropologic, 

București, Ideea Europeană. 
Frye 1999: Northrop Frye, Marele Cod. Biblia și literatura, București, Editura Atlas. 
Manolescu 2008: Nicolae Manolescu, Istoria critică a literaturii române. 5 secole de 

literatură, Pitești, Editura Paralela 45. 
Nemoianu 2004: Virgil Nemoianu, Îmblânzirea romantismului. Literatura europeană și 

epoca Biedermeier, București, Editura Curtea veche. 
Norton 2000: David Norton, A History of the English Bible as Literature, Cambridge 

University Press. 
Popovici 1977: D. Popovici, Studii literare, vol. III, Cluj-Napoca, Editura Dacia. 
Popovici 1980: D. Popovici, Studii literare. Santa cetate între utopie și poezie, Cluj-Napoca, 

Editura Dacia. 
Watson 2009: Khalilah Tyri Watson, Literature as Prophecy: Toni Morrison as Prophetic 

Writer, English Dissertations. Paper 50, în http://digitalarchive.gsu.edu/ 
english_diss/50. 

Aspects of the Literary Prophetism in the 1848 Romanian Literature 

According to the modern shift in understanding the prophetic phenomenon, the 
literary prophet is a person that, using a contemporary rhetoric, fortells a better future for the 
society in which he/she lives in, and describes the human condition and its fall using literary 
tools. This fall is the main subject of many such prophecies. In the Romanian movement of 
Biedermeier romanticism, a series of writers – such as Ion Heliade Rădulescu, Nicolae 
Bălcescu, Mihail Kogălniceanu, Vasile Cârlova, Cezar Bolliac and others – embody what we 
may call „the time of the prophets”, according to the demands of the national movement. In 
the name of these demands – political, social, economical and cultural – the literary prophets 
rise for the people, and their prophecy concerns the social despair, the rights of the peasants, 
national liberty, development of culture and correlation with the western societies, in a tone 
specific to a culture at its wake and in the moment of revolutionary times. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:02:32 UTC)
BDD-V2550 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

