
 

 

 
 
 

Personajul inorogului în ediţiile româneşti ale Fiziologului 
 

Ioana-Rucsandra DASCĂLU∗  
 

Key-words: the unicorn, the Romanian Physiologus, the Eastern tradition, 
the Western tradition, Old German Physiologus 

 
1. Căr ţile populare în literaturile europene 
Preocuparea Evului mediu de a interpreta efectele şi semnificaţiile animalelor 

s-a materializat în culegeri de texte precum Fiziologul sau Floarea darurilor. 
Fiziologul şi Bestiariile/ Aviariile constituie două feţe ale aceleiaşi monede: Orientul 
şi Occidentul, Fiziologul de expresie elenofonă răsăriteană, iar Bestiariile – de 
expresie latină, apuseană. Virtuţilor şi viciilor, câte sunt în lume, le corespunde un 
animal, descris şi caracterizat în stil moralizator (Cartojan 1974: 226; Cartojan 1929: 
86). Fondul Fiziologului a fost stabilit ca teologic creştin, reflectând preocupări 
izvorâte din Biblie sau mituri biblice. Am ales să compar cinci versiuni româneşti 
ale Fiziologului, datate de la sfârşitul secolului al XVII-lea până la sfârşitul secolului 
al XVIII-lea, la o diferenţă de timp semnificativă faţă de originalul grecesc sau de 
textul latinesc al Bestiariilor/Aviariilor. Voi urmări personajul inorogului, numit şi 
leoncorn, unicorn, imaginar şi parabolic, pe care îl găsim îndeobşte interpretat ca o 
rugă, ca o aspiraţie spre divinitate (Velculescu, Guruianu 2000: 3–4).Toate 
manuscrisele studiate: manuscrisul lui Costea Dascălul, manuscrisul lui Serafim de 
la Bistriţa, manuscrisul lui Ioniţă Dascălul, manuscrisul lui Andonachi Berhecianul, 
manuscrisul lui Damaschin Studitul înfăţişează inorogul în scene reprezentative, 
care sunt urmate de interpretarea simbolismului episodului descris. 

Studiile despre Fiziolog cuprind în primul rând ediţii de text adnotate, pornind 
de la originalul grecesc; un subiect de maximă importanţă este influenţa Fiziologului 
în artele plastice, prezentând interes prin nenumăratele contexte în care apar imagini 
cu scene din desfăşurarea acestuia. S-a observat chiar că, în timp, versiunea originală 
greacă a Fiziologului, tradusă în limba latină, va suferi modificări prin includerea 
unor noi capitole, cu informaţii din Etimologiile lui Isidor din Sevilla (cartea a XII-
a) sau din opera Sfântului Ambrozie, Hexameron. Aceste adăugiri au rolul de a 
îmbogăţi textul în forma lui originală. 

 
2. Cinci variante ale Fiziologului românesc 
Cele cinci variante ale Fiziologului românesc1 studiate de mine prezintă 

personajul inorogului după acelaşi tipar: descrierea corporală a fiinţei, lupta pentru 

                                                 
∗ Universitatea din Craiova, România. 
1 Am utilizat, pentru studierea Fiziologului românesc, ediţia alcătuită de Cătălina Velculescu şi 

Viorel Guruianu, editată sub forma Fiziolog/ Bestiar, cu un excurs de Manuela Anton. Ilustraţii după 
desene de epocă: Mihaela Dumitru, Bucureşti, Editura Vizual, 2000. În această sursă am găsit cinci 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:57:14 UTC)
BDD-V2538 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Ioana-Rucsandra DASCĂLU 

 202 

hrană, deci pentru existenţă, interpretarea morală şi simbolică a acestui animal 
fantastic. 

În Ms. lui Costea Dascălul: 

inorogul iaste gadină mare şi cu un corn în frunte, mare, şi iaste ager şi agiunge pre 
căprioara şi o loveaşte cu cornul şi o împunge. Deci tot o poartă în corn 40 de dzile 
până putredeaşte şi cade din corn. Și până o poartă, numai cu limba linge sângele ei şi 
scură tot lingând sângele. Aceaia îi iaste hrana foarte cu nevoie şi încă dzua de trei ori 
spre răsărit şi se roagă lui Dumnedzău (Velculescu, Guruianu 2000: 33). 

Încă de la această variantă, cea mai veche, a Fiziologului, în care nu se poate 
să nu remarcăm absenţa pildei, a poveştii moralizatoare din final, este descris corpul 
animalului, al inorogului; aflăm că acesta este animal mare, că are corn în frunte şi 
că se hrăneşte cu alte animale, cărora le suge sângele. Animalul pe care îl prinde şi îl 
hrăneşte este, în acest caz, căprioara, pe care o poartă 40 de zile în corn. În finalul 
descrierii se spune despre inorog că se roagă lui Dumnezeu, cornul său este deci 
îndreptat ca o rugă, ca o punte către divinitate. Începând cu varianta lui Serafim de la 
Bistriţa (Velculescu, Guruianu 2000: 35), Fiziologul va avea în concluzie pilda care 
explică semnificaţiile animalului prezentat astfel; exemplul inorogului trebuie să îi 
folosească omului ca model de aspiraţie spirituală. Dacă omul îşi ridică mila lui şi 
ruga către Dumnezeu, acesta îl va nutri spiritual. 

Pildă pentru inorog 
Inorogul iaste o hiară foarte mare şi are nas de os, care nas trece prin gură şi 

spânzură pe supt barbă. Şi nu poate ca să ia cu gura nimic, făr numai unde află iarbă 
mare, scoţând limba pe de o parte de nas, paşte. Iar când vede vreo fiară ori ce feliu, o 
prinde şi o trânteşte în cornul său. Şi după ce să junghe acea hiară în cornul ei, atunci 
să scură sângele ei şi pică pre limba inorogului şi cu acel sânge să adapă.  

Oare vedeţi, fraţilor, cum iaste acea fiară şi cum iiaste viiaţa ei? Şi aceea de 
trei ori proslăveşte pre Dumnezeu în zi.  

Pildă. Aşa şi tu, oame: adu-ţi aminte de Dumnezeu, şi nu te rătăci cu mintea 
spre bogăţii lumeşt<i>, ci te nădăjduiaşte spre Domnul, iar nu spre avuţia ta, nici spre 
neamul tău. Şi pentru dreptate te veseleşte, că Domnul iaste ajutoriu dreptăţii, şi pre 
săraci nu-i uită. Şi-ţi rădică spre Domnul grija ta şi acela te va hrăni (Velculescu, 
Guruianu 2000: 45). 

În Ms. lui Ioniţă Dascălul se distinge în mod clar între viaţa materială şi viaţa 
spirituală. Dumnezeu înseamnă îndepărtarea de lume şi de înavuţire, apărarea 
săracilor: Şi spre Dumnezeu aruncă-ţi grija ta şi Acela te va hrăni (Velculescu, 
Guruianu 2000: 53). În Ms. lui Andonachi Berhecianul (Velculescu, Guruianu 2000: 
65) citim că inorogul primeşte de la Dumnezeu hrană în schimbul rugilor sale, fără 
să o ceară. Concluzia moralizatoare îl sfătuieşte pe om să renunţe la orgolii şi la 

                                                                                                                              
variante ale Fiziologului românesc, denumite după formula: Manuscris (Ms.) + numele autorului: 1. 
manuscrisul lui Costea Dascălul, cea mai veche versiune în limba latină, cunoscută până în prezent, a 
Fiziologului. Textul se conservă între filele 44v şi 48v ale manuscrisului românesc 1436 aflat în 
colecţiile BAR din Bucureşti şi a fost copiat de către Costea Dascălul de la Biserica Sf. Nicolae din 
Şcheii Braşovului, care a terminat transcrierea fragmentului la 16 august 1639. 2. manuscrisul lui 
Serafim de la Bistriţa, care datează din primii ani ai secolului al XVIII-lea. 3. manuscrisul lui Ioniţă 
Dascălul, scris în anul 1799. 4. manuscrisul lui Andonachi Berhecianul, copiat în anul 1777. 5. 
Adunare de la filosofii cei vechi pentru firea osebirilor a oarecărora vietăţi de Damaschin Studitul. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:57:14 UTC)
BDD-V2538 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Personajul inorogului în ediţiile româneşti ale Fiziologului 

 203 

laude, la trufie şi la mândrie, care sunt potrivnice naturii divine şi să aştepte ajutorul 
divinităţii, care nu va întârzia să apară. Din comentariul conţinutului acestor pasaje 
din Fiziolog se poate conchide că publicul cititor era alcătuit din oameni de rând, 
cărora li se explicau dogmele religioase, oferindu-li-se precepte de bună comportare 
creştină. Sf. Dionisie Areopagitul explică mecanismul de interpretare simbolică din 
Fiziolog, afirmând că abstracţiunile spirituale, cereşti sunt descrise prin lucruri 
materiale. 

 
3. Comparaţie între Fiziologul românesc şi Fiziologul vechi german  
Versiunile Fiziologului românesc au fost prezentate critic de Vittoria Dolcetti 

Corazza (Dolcetti Corazza 1992), care începe cu Fiziologul publicat de M. Gaster în 
1887, sub titlul: Il Physiologus romeno, edito e illustrato da M. Gaster, „Archivio 
Glottologico Italiano”, 10, 1886–1888, p. 273–304, însoţit de o traducere în limba 
italiană a lui P. Merlo, preluată dintr-un unic manuscris de la 1777, numit 
convenţional G. Exegeta italiană consideră că textul prezintă nenumărate 
neînţelegeri, fie din cauza copistului, fie din cauza existenţei mai multor manuscrise. 
Comentariul lui M. Gaster arată că Fiziologul românesc derivă dintr-o versiune 
slavă, care provine dintr-o versiune greacă bizantină, cu inserţia unor surse indigene. 
Această teorie datată din secolul al XIX-lea va fi corectată de Luisa Valmarin, care 
ia în considerare două versiuni anterioare ale Fiziologului, respectiv o versiune 
datată din 1695 (= M) şi altă versiune datată din 1700 şi publicată de C. Velculescu 
în 1984 (= V). Analizând cele trei versiuni (G, M şi V), Luisa Valmarin a 
demonstrat că aceste manuscrise provin din arhetipuri greceşti (variantele lui 
Sbordone), filtrate prin intermediar slav, cu influenţe ulterioare dinspre Bestiariile 
latine. Fiziologul românesc a fost considerat de Luisa Valmarin2 o verigă 
fundamentală în tradiţia textuală, complexă a Fiziologului, considerată global la 
nivel european (Dolcetti Corazza 1992: 48). 

Versiunea veche germană a fost conservată în manuscris la Viena, Codex 
Vindobonensis 223, ff. 31r-33r, din a doua jumătate a secolului al XI-lea (Dolcetti 
Corazza 1992: 156), scris de doi scribi diferiţi (cap. 1–8 şi cap. 9–12). Diferenţa de 
conţinut constatată între Fiziologul românesc şi cel vechi german este actul vânării 
inorogului. Ca structură, se respectă schema următoare: descrierea corporală a 
acesteia, apariţia fecioarei şi pilda moralizatoare; ca fond însă se constată diferenţe 
fundamentale: Fiziologul vechi german propune şi el o tramă narativă: inorogul este 
un animal atât de rapid, încât nimeni nu îl poate urmări şi nu îl poate vâna. O tânără 
fată apare în calea animalului, care aleargă la ea, iar dacă aceasta este într-adevăr 
fecioară, îi sare în braţe şi se joacă cu ea. În acest moment soseşte vânătorul, care îl 
prinde. Interpretarea morală a acestui episod este comparaţia directă cu Isus 
Christos, care a acceptat să se facă mic, născându-se cu umilinţă ca om. Identitatea 
sa de unicorn, posesor al unui singur corn, întăreşte adevărul Bisericii că Dumnezeu 
este unul singur. În cele ce urmează am extras din cartea Vittoriei Dolcetti Corazza 
pasajele dedicate unicornului în germană veche, în Fiziologul vechi german, cu 
traducere în limba italiană. 

                                                 
2 Apud Dolcetti Corazza 1992: 48: Nota 104: Risposta a Catalina Velculescu di L. Valmarin. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:57:14 UTC)
BDD-V2538 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Ioana-Rucsandra DASCĂLU 

 204 

III. <De unicorni> 
<S>o heizzit ein andir tier rinocerus, daz ist einhurno, un ist uile lucil un ist so 

gezal, daz imo niman gevolgen nemag, noh ez nemag ze neheinero uuis geuanen 
uuerdin. 

So sezzet min ein magitin dar test iris vard ist. So ez si gesihit, so lofet ez ziro. 
Ist sin denne uuarhafto magit, so sprinet ez in iro parm, unde spilit mit iro. So chumit 
der iagere unde uait ez. 

Daz bezeichenet unserin trotin Christin, der dir lucil uuas durih di deumuti der 
menischun geburte. Daz eina horin daz bezeichenet einen got. Also demo einhurnin 
niman gevolgen nemag, so nemag ouh nehein man vernemin daz gerune unsiris 
trotinis, noh nemahta uone nehenigemo menislichemo ougin geseuin uuerdin, er er 
uon der magede libe mennesgen lihhamin finc, dar er unsih mite losta.  

C’è poi un altro animale che si chiama rinocerus, cioè è molto piccolo e 
talmente veloce che nessuno è in grado di inseguirlo, e non può essere catturato in 
alcun modo. 

Allora una fanciulla viene fatta sedere sul percorso dell’animale. Quando la 
vede corre da lei. Se è veramente vergine, le salta in grembo e gioca con lei. Poi 
arriva il cacciatore e lo cattura. 

Questo animale simboleggia nostro Signore il Cristo, che si fece piccolo, 
nascendo umilmente come uomo. L’unico corno simboleggia che Dio è uno solo. 
Come nessuno è in grado di inseguire l’unicorno, cosi nessuno può comprendere il 
mistero di nostro Signore che non potè essere visto da nessun occhio umano prima di 
aver ricevuto corpo umano dal grembo della Vergine. E così ci ha redenti (Dolcetti 
Corazza 1992: 170). 

 

 
 

Scena vânării inorogului în Bestiari 1996 şi în Zambon 2009. 
 

4. Concluzii 
În interpretarea simbolismului animalelor persistă două concepţii diferite, 

conform cărora lumea este o carte scrisă de mâinile lui Dumnezeu, în care sunt 
însemnate toate creaturile instituite de voinţa divină, ca manifestare a înţelepciunii 
sale invizibile (Zambon 2009: coperta a IV-a) sau, conform unei alte concepţii, 
lumea animală este oglindirea lumii umane, animalele devenind simboluri pentru 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:57:14 UTC)
BDD-V2538 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Personajul inorogului în ediţiile româneşti ale Fiziologului 

 205 

vicii, virtuţi şi comportamente (Dolcetti Corazza 1992: 5). Am ales prezentarea 
personajului inorogului fiindcă această temă deţine un grad înalt de 
interdisciplinaritate: în sculpturi, în picturi, în vitralii care împodobesc catedralele, 
în miniaturi ce înfrumuseţează manuscrisele, în embleme şi în steme (Dolcetti 
Corazzo 1992: 8). În plus, din această schemă distinctă physis şi hermeneia, pe care 
am interpretat-o în cheie diferită pentru Orient şi pentru Occident, rezultă eforturile 
pentru cunoaştere: inorogul ca vânător în tradiţia răsăriteană şi inorogul ca pradă în 
tradiţia vestică, această oscilaţie între activ şi pasiv stând, după părerea mea, la 
bazele constituirii unei întregi mentalităţi. Acest simbol nu este însă numai 
paneuropean, ci este universal, după cum o demonstrează legendele din China 
antică, în care acest animal aducea noroc sau legendele din Persia, unde, în secolul al 
V-lea a. Chr. Ctesias din Cnidos, medic la curtea lui Artaxerxes, îi lăuda virtuţile 
terapeutice. 

În această situaţie, dacă spre Fiziolog converg atât de multe influenţe 
culturale, din epoci atât de diferite, afirmaţia Luisei Valmarin, care considera 
Fiziologul românesc o verigă importantă în tradiţia textuală europeană, devine un 
argument onorant pentru corelarea literaturii române cu literaturile europene, 
întărind cu atât mai mult legăturile noastre cu marile culturi ale lumii şi apartenenţa 
culturii române la culturile europene. 

Bibliografie  

a. Izvoare şi lucrări de referin ţă 
Bestiari 1996 = Bestiari Medievali (a cura di Luigina Morini), Torino, Giulio Einaudi 

editore. 
Velculescu, Guruianu 2000 = Fiziolog/Bestiar, Ediţie de Cătălina Velculescu şi Viorel 

Guruianu, cu un excurs de Manuela Anton, Ilustraţii după desene de epocă de Mihaela 
Dumitru, Bucureşti, Editura Vizual.  

b. Literatur ă secundară 
Cartojan 1928 = Nicolae Cartojan, „Fiore di virtù” în literatura românească, Bucureşti, 

Editura Cultura Naţională. 
Cartojan 1974 = Nicolae Cartojan, Cărţile populare în literatura românească, I. Epoca 

influenţei sud-slave, Bucureşti, Editura Enciclopedică Română (ed. I: Bucureşti, 
Editura Casei Şcoalelor, 1929). 

Dolcetti Corazza 1992 = Vittoria Dolcetti Corazza, Il Fisiologo nella tradizione letteraria 
germanica, Torino, Edizioni dell’Orso. 

Zambon 2009 = Francesco Zambon, L’alfabeto simbolico degli animali, Roma, Carocci. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:57:14 UTC)
BDD-V2538 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Ioana-Rucsandra DASCĂLU 

 206 

The Unicorn in Different Romanian Versions of the Physiologus 

In this communication I plan to analyze the character of the unicorn in different 
Romanian versions of the Physiologus that circulated in the Romanian space in the 17th and 
18th centuries. This work, created in Egypt, in the 2nd century A.D., will pass to Byzantium 
and later, in the 4th and 5th century A.D. to the West, making up the material of the 
Bestiaries, that have inspired the European art since the Middle Ages and the Renaissance.  

In this sense, an eloquent testimony is proposed by the translations into German and 
Latin of the work, dating back to the 11th and the 12th century; some of these works were 
used in the higher education of the time. Further, I compared the character of the unicorn, as 
depicted in the Romanian Physiologus, to the unicorn as described in the Old German 
Physiologus.  

The unicorn being a pan-European motif, I consider with the critics cited in the 
bibliography that the study of the Romanian sources is a prioritary duty. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:57:14 UTC)
BDD-V2538 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

