
 
 

Identităţi in mişcare 
 

Eleonora SAVA 
 

0. Introducere 
Lucrarea de faţă se bazează pe o cercetare de teren din vara anului 2007, în 

Laslăul Mic (comuna Suplac) şi Viişoara, judeţul Mureş, România, cercetare desfăşurată 
în cadrul unui proiect propus de Muzeul Judeţean Mureş şi susţinut de Ministerul 
Culturii şi Cultelor, prin Administraţia Fondului Cultural Naţional. Cele două sate se 
numără printre localităţile până nu demult majoritar săseşti, primii etnici germani fiind 
aduşi în regiune în timpul colonizărilor din secolul al XII-lea. În timp, raporturile 
majoritate-minoritate au cunoscut modificări sensibile, iar în prezent, românii sunt cei 
mai numeroşi, urmaţi de rromi, germanii fiind extrem de puţini (4 persoane în Laslăul 
Mic, 9 persoane în Viişoara).1 

1.Premise 
Premisa lucrării e aceea că, în localităţi cu populaţie mixtă, în discursurile 

subiective înregistrate pe teren, problematica identităţii etnice şi culturale se 
configurează „în oglinda Celuilalt” (Mihăilescu, 2007, p. 16). Pornind de aici, mi-am 
propus să observ imagini ale românilor, reflectate în discursuri ale etnicilor germani din 
satele menţionate anterior, urmărind dinamica identităţilor culturale în relaţie cu raportul 
majoritate-minoritate. Am ales, spre exemplificare, un interviu semi-dirijat, realizat cu 
doi dintre cei patru etnici germani care mai trăiesc azi în Laslăul Mic.2 

2. Scurt istoric al localităţii cercetate 
Întemeiat de saşi în 1770, acesta a fost un sat compact germanic până în secolul 

XX, aparţinând „comunităţilor germanocentrice”, fiind aşadar o localitate „în care saşii 
au avut rolul principal” şi care a fost „marcată de aceştia chiar şi după plecarea lor” 
(Coman, 2003, p. 96). La fel ca în toate aşezările săseşti din Transilvania, şi în acesta au 
existat valuri succesive de migraţii, în perioade diferite, cel mai consistent fiind cel de 
după 1990. Până în 1990, chiar şi între 1940-1956, perioada războiului şi a deportării 
germanilor în Uniunea Sovietică, saşii au fost majoritari. „După război, s-au înregistrat 
creşteri ale volumului populaţiei satelor datorate în principal colonizării cu români. 
Aduşi din alte sate sau chiar din alte judeţe să lucreze pe lângă CAP-urile nou înfiinţate 
sau în cadrul structurilor politice locale de conducere, ‘coloniştii’ – cum sunt numiţi în 
majoritatea satelor – erau destinaţi creşterii volumului populaţiei româneşti. Plecarea 
masivă  după 1990 a atras o nouă populaţie în sat” (Coman, 2003, p. 96-97). 

3. Cercetarea de teren 
Tema pe care le-am propus-o a fost istoria localităţii; ceea ce mi-au relatat cei 

doi septuagenari, Katharina A., de 77 de ani, şi Michael A., de 75 de ani, este, în bună 

                                                 
1 Conform statisticilor publicate pe internet, în Laslăul Mic, judeţul Mureş, trăiesc 404  persoane, din care 
183 români, 178 rromi, 33 maghiari.  
2 Cercetare de teren, 17 august 2007, Laslăul Mic, judeţul Mureş, interlocutori Katharina A., 77 de ani, 
Michael A., 75 de ani.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:19 UTC)
BDD-V2515 © 2007 Editura Alfa



Eleonora SAVA 

 848 

măsură, o istorie a relaţiilor interetnice în Laslăul Mic, conţinând autostereotipuri şi 
heterostereotipuri etnice, dar şi nuclee narative extrem de grăitoare pentru modul de 
formare a imaginilor identitare. Remarc de la început aderenţa la subiect a gazdelor 
mele: „Îmi place asta să povestesc!”, întrucât ei îi consideră pe saşi ctitorii acelor aşezări 
şi ai culturii acelor locuri, dar totodată victime ale românilor, astăzi majoritari. „Îmi 
place asta să povestesc!” e o afirmaţie care conţine mândria de a fi etnic german, dorinţa 
de a-şi afirma această identitate, prin naraţiunea personală3, în faţa unui cercetător 
român şi, implicit, dorinţa de a acţiona, prin mediere narativă (pentru că povestea va 
ajunge undeva, la ochii ori la urechile cuiva – „No, acuma, puneţi în ziar” –  îmi spune 
Michael la sfârşitul interviului), pentru recuperarea drepturilor şi bunurilor (personale şi 
ale saşilor, în general), considerate a fi fost confiscate (abuziv) de către români.    

În „oglinda” discursului lor, e evidentă, încă din debutul interviului, o polarizare 
strictă natură-cultură, saşii situându-se la polul culturii, iar românii la cel al naturii, 
alături de rromi (deşi vom vedea că există diferenţe semnificative între etniile din urmă). 
Satul a fost întemeiat prin roire, câteva familii de saşi din Laslăul Mare luând în posesie 
şi ordonând un spaţiu natural, sălbatic – pădurea – „domesticindu-l”, transformându-l în 
spaţiu cultivat, organizat, umanizat, numit Satu Nou sau Laslăul Mic. 
„M: No, şi din 1770, o venit din Laslăul Mare aici, în Laslăul Mic. Şi i-o zâs Satu Nou; 
c-o făcut un sat nou. 
K: Aicea numai pădure o fost. [...] 
M: O iugărit pădurea şi-o făcut vie. 
K: Vie şi satul.” 

Nota de obiectivitate, predominantă iniţial, va fi tot mai mult estompată, în 
continuare, de subiectivitatea naraţiunii personale: ei relatează că strămoşii lor au părăsit 
satul de baştină din pricina neînţelegerilor cu românii, descrişi printr-un comportament 
abuziv şi deviant.  
„M: Noi am auzât de la bătrâni. Până-o mers la biserică acolo rumânii! Românii o mers 
şi-o mâncat mâncarea lor ce-o pregătit saşii! 
K: Să nu scrieţi asta! 
M: [...] Din casă, de pe sobă, o luat mâncarea de la ei! 
K: Da, păi o fost şi atuncea care-o furat! Ca acuma!  
M: Aşa am auzât noi! Aşa îi scris undeva...Şi am găsit scris! Dar o dus arhiva aia veche! 
O dus! Noi am mai verificat de acolo. 
K: Aia să nu scrieţi!  
M: No, aia am vrut să spui: că de-aia o venit încoace!” 
 E vizibilă antinomia identitate-alteritate, românii (ipostază a alterităţii) 
situându-se la polul opus în raport cu saşii. Deocamdată, ei apar definiţi printr-o unică 
trăsătură: aceea de a-şi însuşi ceea ce nu le aparţine. În discursul lor, hoţia va apărea ca 
o caracteristică a românilor în toate epocile la care se vor referi in continuare. 
Argumentele aduse de ei sunt grupate în două categorii: mărturii orale („Noi am auzât 
de la bătrâni”) şi scrise („Şi am găsit scris!”). Deşi tradiţia orală e preţuită, prestigiul 
documentului scris se întrevede în faptul că e creditat ca depozitar al adevărului 
incontestabil: „Şi am găsit scris! [...] Noi am mai verificat de acolo...” 

                                                 
3 Utilizez sintagma naraţiune personală în sensul teoretizat de Ioana Ruxandra Fruntelată, 2004.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:19 UTC)
BDD-V2515 © 2007 Editura Alfa



Identităţi în mişcare 

 849 

 Strămoşii lor nu au întemeiat doar acest sat, ci multe altele, cu şcoli, biserici, 
străzi – o întreagă cultură. Toate au fost preluate, utilizate (mai apoi deteriorate sau 
distruse) nu de cei îndreptăţiţi (saşii), ci de alţii (românii, rromii). Iată o exemplificare a 
acestor fapte la nivel lingvistic: „Ştiţi că unde-o fost, acolo, mai multe străzi sunt, în 
Laslăul Mare. O chemat strada aia Schulstraße, Strada Şcoalei. Şi acuma se spune Juler. 
De atuncea o rămas Juler. Schulstraße – Juler! Juler spun românii!” (Katharina A.) 

În continuare, în discursul celor doi, polarizarea noi (saşii) – alţii (românii şi 
rromii) va lua tot mai mult forma antinomiei victimă-călău. Ei se consideră (pe ei şi pe 
etnicii germani în general) victime ale celorlalţi, în contextul postbelic: 
„K: După război, după ce o perdut nemţii războiul, ne-o pedepsit pe noi! Măcar noi... 
ne-o dus la Rusia! Ne-o pedepsit aşa! Pe noi, săracii, aicea! 
M: Care-o fost de la 18 la 45 de ani, femei, bărbaţi, s-o dus în Rusia, la construit! Pe 
toţi! Copiii mici o rămas! [...] 
K:  [...] Şi acolo o fost foamete prima dată. Pân-la urmă, cinci ani, fără o lună o stat unii, 
care-o fost sănătoşi. [...] Şi lua de la porci, din troacă, da n-o fost voie să ia de acolo! O 
luat – numa dacă n-o văzut nime! Aşa tot... crude, ude... o mâncat! 
M: Aşa o fost. Da noi, aicea, n-am fost de vină! Da Germania n-o pedepsit aşa!” 

Deşi interlocutorii mei nu au fost ei înşişi deportaţi, se autoinclud în rândul 
celor persecutaţi, vorbind în numele unui „noi” generic etnic. Această pedeapsă abuzivă 
constituie motivul autoexilării germanilor: „De aia o plecat saşii de-aicea!” (Katharina) 
Statutul de victimă e evidenţiat şi în perioadele următoare: socialistă, comunistă şi post-
comunistă, reprezentând o constantă a imaginii de sine. Raporturile români-saşi sunt 
descrise ca fiind încordate, nu odată chiar conflictuale, în perioada postbelică, pentru că, 
îndată după deportarea germanilor, au fost adusi colonişti români, majoritatea din 
Munţii Apuseni; astfel saşii pierzându-şi dreptul de folosinţă asupra bunurilor proprii:  
„M: La fiecare casă o băgat o familie de colonişti; de la Munţii Apuseni o venit. Plin 
satul! Şi o băgat pe saşii într-o cameră în spate şi ei în faţă. Şi-o bătut pe saşi! 
K: Asta să nu scrieţi! Eu nu vrei să spun! Să nu scrieţi de bătut! 
M: Cum să nu?! Poţi să scrie! Şi aia! 
K: Nu! Eu nu vrei! Dar asta puteţi să scrieţi...” 

Imaginea românilor apare stereotipizată, suprapunându-se cu cea a străinului 
(duşman). Prima trăsatură evidenţiată este aceea de a-şi însuşi ceea ce nu le aparţine: 
casele saşilor. Ei acţionează abuziv şi violent, ocupând încăperile cele mai bune ale 
gospodăriilor („Şi o băgat pe saşii într-o cameră în spate şi ei în faţă.”), apărând astfel 
nu doar hoţi, ci şi ofensatori, nedrepţi, aroganţi, brutali: „Şi-o bătut pe saşi!” Lenea vine 
să completeze această imagine negativă: 
„K: N-o stat toţi mult. Când s-o făcut Colectivul, unii o plecat. N-o vrut să lucre la 
colectiv. Şi s-o pachetat şi o plecat. 
M: Noaptea, o luat ce o găsit pin curte şi o pus în căruţă. Fiecare o primit vacă sau cal şi 
căruţă şi... 
K: De la noi! În ’46. De la saşii! 
M: Şi o-ncărcat în căruţă şi o plecat. O fost Reforma Agrară şi o luat pe toţi! 
K: Pe toţi! Vite! Porci! Totul! Ei o vint cu nimica. [...] O fost foamete atuncea. Oamenii 
noştri[...] o avut hambare pline cu grâu. Ei tot o căutat, oamenii noştri o ascuns şi o luat 
ei tot![...] Asta o făcut cu noi! O fost foamete atuncea! Ei cu nimica n-o venit, o căutat 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:19 UTC)
BDD-V2515 © 2007 Editura Alfa



Eleonora SAVA 

 850 

peste tot, unde o fost plin hambarul, o luat ei şi o dat numa o ţâră la omu care o 
muncit![...]” 
 Este vizibilă, din nou, polarizarea antinomică noi (saşii) – ei (românii). În acest 
raport noi – ei, primii (saşii) se situează, şi de această dată, la polul culturii, al 
sedentarismului, al muncii: au construit case, deţin animale, lucrează pământul în mod 
constant, au hambarele pline cu bucate. Ceilalţi se află la polul naturii: nu vor să 
muncească, nu posedă bunuri proprii (pentru că nu ştiu sau nu sunt capabili să le 
obţină), fură, apoi pleacă în altă parte. Românii apar ca paraziţi (trăiesc din munca 
saşilor), ca favoriţi ai soartei şi ai Statului, primind totul de-a gata: 
„M: O primit de la Stat loc de casă, o făcut case şi s-o mutat. 
K: Şi bani o primit! 
M: O primit şi bani şi n-o mai dat înapoi nimica! O fost... norocoşi! [...] 
K: Tot de la noi!” 
 În acest raport antitetic noi-ei, primul termen este stabil, denumind în mod 
consecvent saşii, pe când cel de al doilea, ei, este variabil, referindu-se la ceilalţi în 
general, dar denumind uneori românii, alteori rromii. Întrucât discursul nu precizează 
când e vorba despre unii şi când despre alţii, a fost nevoie de întrebări lămuritoare: 
„M: Acuma au pământ destul şi îi pustiu, nu-l lucrează nimeni! 
N: Din ce trăiesc dacă nu-l lucrează? 
M: Apăi, sunt ţigani mulţi aicea şi nu lucrează nicăieri, fură ce se poate! 
K: Tot aşteaptă să dea Statu! 
M: Statu dă ajutor social. […] Ajutor social şi banii de copii – primesc de la stat. Atât. 
Stau la umbră şi nu muncesc cât muncim noi. Noi muncim şi avem şi pensie şi putem să 
şi muncim. Ei n-au nimic! Nici pensie! Dacă n-o lucrat. 
N: Acuma aţi vorbit despre ţigani. Dar românii fac la fel? 
M: Nu. 
K: Nu, nu! ei lucră. 
M: Românii lucră pământu lor. 
K: Lucră. Acuma ei au mult pământ. Ei tot spun că-i al lor. Da-i tot al nostru! Al nostru 
o fost ce au! Tot ce este pământ! Strămoşii noştri o lucrat mult! Până-o făcut tot! 
M: Ei o primit!” 
 Se observă tendinţa de a face afirmaţii generalizatoare: „Acuma au pământ 
destul şi îi pustiu, nu-l lucrează nimeni!”, în care subiectul este neprecizat, fiind 
subînţeles un ei generic, care îi desemnează pe toţi ceilalţi – care nu sunt ca noi (nu sunt 
saşi). Toţi aceia sunt altfel – în opoziţie cu noi: au pământ (noi nu avem, pentru că ni l-
au luat ei), sunt leneşi (ei nu muncesc, noi muncim).  
 Totuşi, la întrebarea „Din ce trăiesc dacă nu-l lucrează?” apare subiectul ţiganii. 
Interlocutorii mei conturează o imagine schematică a rromilor, caracterizaţi mai intâi 
prin două trăsături: lenea şi hoţia: „Sunt ţigani mulţi aicea şi nu lucrează nicăieri, fură ce 
se poate!” Si ei sunt niste protejaţi si răsfăţaţi ai soartei, pentru că trăiesc din bani 
nemunciţi: „Tot aşteaptă să dea Statu!” Trăsăturile acestea se regăseau în portretul 
românilor, conturat în prima parte a interviului. Iniţial, cele două etnii s-au contopit sub 
cupola acelui cuprinzător ei. Intervenţia mea: „Acum aţi vorbit despre ţigani. Dar 
românii fac la fel?” prilejuieşte noi explicaţii. Portretul românilor se îmbogăţeşte prin 
hărnicie, trăsătură specifică, diferenţiatoare de rromi (deşi anterior şi românii fuseseră 
caracterizaţi printr-o  scazută poftă de muncă): „Românii lucră pământu lor.” Ei ocupă, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:19 UTC)
BDD-V2515 © 2007 Editura Alfa



Identităţi în mişcare 

 851 

în continuare, în imaginarul celor doi, poziţia de privilegiaţi (ai soartei, ai Statului, ai 
sistemului), întrucât pământul pe care îl lucrează nu e al lor. Apare aici, ca, de altfel, pe 
tot parcursul interviului, o relaţionare trecut-prezent, prin sublinierea continuităţii şi prin 
identificarea saşilor de acum cu strămoşii fondatori: „Acuma ei au mult pământ. Ei tot 
spun că-i al lor. Da-i tot al nostru! Al nostru o fost ce au! Tot ce este pământ! Strămoşii 
noştri o lucrat mult! Până-o făcut tot! Ei o primit!” 
 În continuare, imaginea celorlalţi se nuanţează, elementele de specificitate 
structurându-se pe o componentă paideică: românii vor să înveţe, spre deosebire de 
rromi – nu de la şcoală, ci de la saşi. 
„K: Ţiganii [...] aia încă-s oameni. Da ei nu vor să înveţe. Copiii tot strâcă! La Biserica 
noastră tot strâcă! 
M: Geamurile le-o spart cu praştia şi cu piatra. 
K: Ei nu spun la copii: ‘Să nu faceţi răi, să nu stricaţi.’ Că ei încă tot strică. Ei nu învaţă 
pe copii.” 
 Cuvintele Katharinei: „Ţiganii [...] aia încă-s oameni” constituie numai aparent 
o afirmaţie, în fapt este o mirare: cum pot fi ei atât de diferiţi de noi şi totuşi oameni?4 
Formularea nu e întâmplătoare, pentru că interlocutoarea mea a rostit exact aceleaşi 
cuvinte la prima noastră întrevedere, în 24 mai 2007. Ea exprimă o interogaţie 
fundamentală asupra alterităţii: este celălalt un om? Din punctul ei de vedere, limita 
dintre oameni şi non-oameni, dintre oameni şi animale este educaţia: „Da ei nu vor să 
înveţe”. Contextualizate corect, aceste cuvinte se referă nu la instrucţia şcolară, ci la 
educaţia primită în familie, la modelul pe care părinţii îl oferă copiilor: „Ei nu spun la 
copii: ‘Să nu faceţi răi, să nu stricaţi’. Că ei încă tot strică. Ei nu învaţă pe copii”. Din 
punctul ei de vedere, Modelul Educaţional nu poate fi altul decât cel al culturii săseşti, 
pe care ar rromii ar trebui să şi-l însuşească, pentru a deveni ‘oameni ca noi’. „De câte 
ori am spus, mai-nainte: ‘faceţi şi voi aşa!’ [ca noi, saşii].” Portretul schematic al 
rromilor e o proiecţie a unui imaginar integral negativ: nu sunt doar leneşi şi hoţi, ci şi 
needucaţi şi needucabili, întrucât distrug toate bunurile civilizaţiei: „tot strică”. Aceasta 
apare ca o trăsatură caracteriologică, nu ca o imposibilitate psihologică: „Ei nu vrei să 
înveţe. Ei nu pot; ei îs aşa... Ei pot! Dacă vrea, da nu vor! Ei trăiesc cum... sînt ei! Nu 
pot să înveţe! [...] Aşa fel de oameni sînt! Nu vrei să-nveţe. De câte ori am spus, mai-
nainte: ‘faceţi şi voi aşa!’ O zis: ‘Da lucrăm şi noi!’ ‘Lucraţi, da nu grijiţi nimic! Poţi să 
lucri cât vrei, dacă nu grijeşti, nu ai nimic!’ Eu am spus! ‘Apăi, noi suntem ţigani; 
pentru aia să nu trăim şi noi?’ ‘Ba cum să nu? Numa să-nvăţaţi ceva!” (Katharina) 
 Imaginea rromilor e completată prin lipsa de chibzuinţă şi de organizare, prin 
imposibilitatea de a-şi planifica acţiunile şi de a economisi banii, prin satisfacerea 
plăcerilor mărunte (bucuria de a trăi clipa, de a risipi puţinul adunat pe senzaţii efemere: 
muzică, dans, mâncare, cumpărături), prin totala nepăsare faţă de viitor, trăind de azi pe 
mâine, la limita supravieţuirii. 
„M: Sunt şi ţigani buni, care lucră, da nu poate să ţie un ban în mână; nu s-adună nimic! 

                                                 
4 Vintilă Mihăilescu aminteşte că până nu foarte demult, au existat populaţii care „îşi rezervau denumirea de 
‘om’ pentru propria colectivitate, considerându-i pe toţi ceilalţi (mai mult sau mai puţin) ne-oameni. Iar 
europenii, aşa ‘civilizaţi’ cum erau ei, s-au opus cu arma în mână secole de-a rândul ideii că ‘sălbaticii’ pe 
care i-au descoperit călătoriile lor peste mări ar fi tot oameni. Iar când au început să o facă, au făcut-o cu 
condiţia atribuirii unei forme sau alta de inferioritate constitutivă: sunt şi ei oameni, dar nu chiar ca noi, ci 
întrucâtva inferiori nouă” (Mihăilescu, 2007, p. 17). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:19 UTC)
BDD-V2515 © 2007 Editura Alfa



Eleonora SAVA 

 852 

K: Minten, minten dau banii! […] Ei aşa ştie trai bun: cumpără de tot felu! Noi nu 
cumpărăm tot ce este la prăvălie! Da ei – aşa bine trăiesc – una-două... dacă tri zile! Şi 
dup-aia, nu mai pot! „Nu putem trăi, nu avem! Nu...” Până au iar. Ei obişnuit aşa. Noi 
nu putem aia. Până iar ceva vine, apăi iară! Ei aşa bine se cunosc [se pricep] la oraşe şi 
la magazine! Mai bine ca noi! Aşa ştie tot felu! Lor place să meargă cu maşina, cu 
autobuzu, să ducă la prăvălie, să cumpere! Lor aşa place! Mie nu place! 
M: Când primesc ajutoru de la Primărie, ei... lângă Primărie este un bufet şi merg toţi 
acolo şi cântă! Cântă! Joacă! Nu se gândesc pe mâne ce trebe! Nu se gândesc pe altă zi! 
Astăzi avem; acuma trăim!” 
 Discursul conturează astfel două modele culturale antitetice: cel al rromilor şi – 
în total contrast – cel al saşilor; aceştia din urmă fiind harnici, corecţi, chibzuiţi, 
organizaţi, economi, buni gospodari, planificând totul, sacrificând clipa pentru a 
construi viitorul. 
 Spre deosebire de rromi, românii vor să înveţe şi să-şi aproprieze acest model 
cultural. Ei apar ca fiinţe iniţial non-umane, sălbatice, trăind la un loc cu animalele, 
venind „din pădure”, de la munte, dar care, prin educaţie, reuşesc să devină oameni şi să 
fie acceptaţi, cu timpul, de aceştia, iar apoi să construiască bune relaţii sociale 
interetnice: 
„K: Ei ce-o ştiut? Tot numa de la oamenii noştri o-nvăţat! Ei n-o ştiut nimica! Ei o trăit 
ca-n pădure acolo! 
M: Ei n-o ştiut ce-i aia sobă! O făcut două cărămizi, o pus oala acolo, o făcut foc sub ea. 
O făcut mămăligă şi gata! Aia o fost mâncarea! 
K: Aşa o trăit atuncea; acuma nu-i mai aşa! [...] De la noi o învăţat: şi să facă pâine – de 
aicea o-nvăţat, de la oamenii noştri, cu timpul. Dar ei prima dată  ̧în casă-nainte o tăiat 
lemne pentru foc. În casă – nainte! [camera bună, camera curată, n.m., E.S.] 
N: Au vrut să înveţe de la dvs. ? 
K: Da, o vrut! 
N: Au învăţat să facă mâncare... 
K: Da! Şi pâine şi tot! Ei prima dată... să nu scrieţi!... O fost ca sălbaticii! O spus una, 
Ană: ‘Tot de la saşi am învăţat! Noi am fost ca sălbaticii!’ Ei n-o ştiut! Ei o trăit acolo... 
O tăiat, aci, lemne-n căsile-nainte! [...] Parcă şi vaca o ţinut în căsi! 
M: Şi porci! Porci o ţânut în casă! Da, aşa o trăit ei acolo, la munte; de-acolo o venit! 
K: Da, cu timpul, o văzut cum fac saşii şi o-nvăţat... Acuma, noi cu toţi ne împăcăm 
bine. Sîntem ca fraţi.” 
 4. Concluzii 

A. Concluzii privind metodologia aplicată 
a. Interviul semi-dirijat, din care am transcris mai sus câteva fragmente 

semnificative, se înscrie în categoria largă a istoriilor orale; el are relevanţă pentru 
cercetător în măsura în care reprezintă un document etnografic, dar şi o mărturie 
subiectivă despre moduri a trăi şi a gândi într-o colectivitate multietnică, despre relaţii 
interetnice, intracomunitare, într-un context istoric, spaţial şi temporal determinat. 

Ca orice istorie a vieţii, şi aceasta constituie un eşantion reprezentativ pentru o 
întreagă cultură, faptele relatate şi observaţiile celor doi interlocutori fiind intens 
semnificative pentru un întreg grup: cel al saşilor care au trăit în sate ardelene pe 
parcursul secolului al XX –lea şi la începutul secolului al XXI-lea.  

b. Relaţia observat-observant 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:19 UTC)
BDD-V2515 © 2007 Editura Alfa



Identităţi în mişcare 

 853 

Fragmentele de interviu reproduse pun în evidenţă o relaţie interlocutor-
cercetător mai complexă şi mai delicată decât în alte ocazii, întrucât subîntinde o bogată 
problematică identitate/alteritate: eu (cercetătorul) aparţin nu doar altei culturi (urbane), 
ci şi altei etnii: sunt româncă, iar ei (interlocutorii) sunt saşi. Ceea ce ei îmi comunică e 
selectat şi orientat, în bună măsură, în funcţie de criteriul identităţii etnice, pentru că, aşa 
cum am observat deja, cei doi consideră că saşii – şi implicit ei înşişi – sunt victime ale 
românilor. Discursul lor se construieşte astfel pe limita – fragilă, spinoasă chiar – dintre 
dicibil şi indicibil, dintre revolta mocnită şi suferinţa îndurată, dintre indignare şi 
resemnare, dintre ce e îngăduit şi ce nu e îngăduit, dintre ce trebuie să ajungă la urechile 
sau ochii Celorlalţi (între care mă număr şi eu; de câteva ori, cei doi soţi vorbesc între ei 
în săseşte, ştiind că eu nu îi înţeleg) şi ceea ce trebuie să rămană „între noi” (saşii) sau 
între noi trei, cercetătorul şi cei doi interlocutori: „Să nu scrieţi asta!” spune, de mai 
multe ori, pe parcursul interviului, Katharina, fiind contrazisă nu o dată de soţul ei, 
Michael: „Cum să nu?! Poţi să scrie! Şi aia!” 

B. Concluzii privind conţinutul interviului 
a. Raportul identitate-alteritate 

În discursul interlocutorilor mei, identitatea se referă la saşi, iar alteritatea la 
ceilalţi (români şi rromi). Identitatea s-a constituit pe parcursul perioadei în care satul a 
fost alcătuit exclusiv din etnici germani. Dinamica raportului majoritate-minoritate se 
află în interdependenţă cu relaţia identitate-alteritate, întrucât „formele şi aspectele pe 
care le ia identitatea în istorie constituie atâtea expresii ale unei norme, cea stabilită şi 
adoptată de o majoritate. Astfel, identitatea în istorie devine expresia, într-un loc şi într-
un timp dat, a unei majorităţi unificatoare”  (Ahrweiller, 1998, p. 202). 

Identitatea se bazează pe o istorie, un spaţiu, o limbă, o religie, un mod de viaţă 
– toate comune majorităţii, alcătuind o cultură comună.  „De fapt, odată identitatea 
cucerită şi codificată, ea devine normativă şi chiar represivă. Ea se manifestă sub 
aspectele unui fenomen majoritar – unificator [...]. În afara acestei identităţi, majoritate-
unitate, rămân cei care implicit sau explicit nu acceptă normele propuse dar şi cei care, 
mai ales, sunt excluşi şi respinşi pentru că nu au calităţile cerute pentru a fi parte 
integrantă a comunităţii formate după normele identităţii”  (Ahrwiller, 1998, p. 204). 

La fel ca în toate localităţile săseşti din Transilvania, şi aici „nou-veniţii sunt 
stigmatizaţi şi asupra lor este proiectat un întreg imaginar negativ, adesea 
contradictoriu: hoţi, necivilizaţi, perturbatori sau chiar distrugători ai ordinii locale, 
foarte bogaţi, dar şi foarte săraci” (Coman, 2003, p. 97). Acest Alter e superpozabil 
imaginii Străinului (Duşman). „Alteritatea în istorie se confundă cu: a) ignorarea 
celuilalt (etnică, religioasă, de culoare); b) anormalitatea (nebuni, anormali); c) 
minoritatea (mişcări subterane) şi devianţa; d) barbaria (alterităţi culturale, societăţi 
orale) şi bineînţeles e) alienarea (săraci şi sclavi)” (Ahrweiller, 1998, p. 210). 

În interiorul acestei imagini a alterităţii sunt decelabile două delimitări: 
• una etnică: români – rromi  
• una temporală – coloniştii (români) veniţi în perioada postbelică şi 

veneticii (rromi) aşezaţi în sat mai ales după 1990. 
Primii „au fost legitimaţi de sistemul politic care i-a adus şi nu au nevoie de forme 
suplimentare de legitimare locală, iar în timp, au început să fie toleraţi şi, într-un anumit 
fel, chiar să fie consideraţi ca fiind de-ai locului. Veneticii din ultimii [...] ani 
întruchipează Străinul” (Coman, 2003, p. 97); aceştia sunt mai cu seamă rromii, etalând 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:19 UTC)
BDD-V2515 © 2007 Editura Alfa



Eleonora SAVA 

 854 

un model cultural atât de diferit de cel săsesc, încât, din punctul de vedere al celor doi 
interlocutori, cu greu pot fi consideraţi „oameni”. 

Delimitarea temporală aduce, din nou, în discuţie, raportul majoritate-
minoritate. Aşa cum am precizat la începutul lucrării, în Laslăul Mic, la fel ca şi în 
celelalte localităţi săseşti din Transilvania, etnicii germani au fost majoritari până în 
1990. Românii stabiliţi acolo înainte de această dată sunt caracterizaţi prin dorinţa de 
integrare în cultura majoritară, prin învăţarea modelului cultural săsesc. Aproprierea 
unor elemente preluate din cultura unei etnii majoritare este o formă de aculturaţie. 
După 1990, o dată cu plecarea masivă a germanilor şi venirea în sat a familiilor de 
rromi, raporturile se modifică: saşii nu mai sunt majoritari şi nu se mai impun ca 
identitate normativă, iar rromii nu îşi însuşesc modelul cultural germanic. Cu siguranţă, 
raportul majoritate-minoritate nu e în măsură sa dea seama în totalitate de acest 
fenomen, dar poate constitui unul dintre faptele care îl influenţează. Oserv că dinamica 
raportului majoritate-minoritate dictează variabilitatea relaţiei identitate (impusă de 
majoritate) – alteritate (superpozabilă în mare măsură minorităţii), determinând 
fenomene de aculturaţie. 

b. Stereotipizare etnică şi modele culturale 
Fragmentele de interviu transcrise ilustrează tendinţa de generalizare şi 

simplificare a trăsăturilor etnice, creionând, în tuşe groase, caracterologii etnice 
schematice, stereotipizate. „Într-o manieră schematică, putem spune că de-a lungul 
tuturor aspectelor istorice, identitatea ramâne un fenomen unificator şi securizant, care 
tinde să elimine din câmpul său toate elementele perturbatoare. În toate timpurile 
istoriei, acte, slogane, întâlniri, sunt fondate pe ‘omogenitatea’ celor invitaţi să se 
regrupeze. [...]” (Ahrweiller, 1998, p. 201-202).  

Relatarea celor doi septuagenari conturează trei tipuri culturale distincte: al 
saşilor, al românilor şi al rromilor. 

Din punct de vedere axiologic, primul tip se defineşte prin ethosul muncii şi 
preţuirea civilizaţiei, iar din punctul de vedere al organizării, prin rigurozitatea şi 
eficienţa cu care îşi planifică lunga durată.  

Românii sunt caracterizaţi contradictoriu, printr-o poftă de muncă variabilă 
(uneori scăzută, alteori ridicată), însă deosebindu-se radical de rromi prin capacitatea de 
aculturaţie – mai exact prin adoptarea multor elemente din modelul cultural săsesc. 

Rromii sunt definiţi exclusiv prin trăsături negative, fiind mai apropiaţi de non-
uman decat de uman, principalul lor defect fiind imposibilitatea de a-şi schimba modul 
de trai şi de a învăţa (id est de adopta modelul cultural săsesc). Spre deosebire de saşi, 
care privesc mereu în perspectivă, în viitor, pentru rromi nu există decât prezentul, ziua 
de azi.  

Ierarhia astfel construită nu mai este surprinzătoare, sasul fiind, desigur, primul, 
urmat de român şi apoi de ţigan. 

c. Identităţi în mişcare 
Fragmentele de interviu comentate pe parcursul lucrării conturează o imagine a 

românilor „în oglindă” subiectivă a doi etnici germani, imagine ce trebuie atent 
contextualizată, întrucât nu este – desigur – una absolută şi statică, ci una relativă şi 
variabilă – în funcţie de contextul temporal, spaţial, istoric, social etc. Pentru a ilustra 
(dacă mai era nevoie!) această variabilitate, transcriu câteva rânduri din bilanţul unui 
studiu realizat de Klaus Heitmann, asupra imaginii românului în scrieri de limba 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:19 UTC)
BDD-V2515 © 2007 Editura Alfa



Identităţi în mişcare 

 855 

germană (ale călătorilor sau diferiţilor intelectuali germani şi austrieci) în perioada 
cuprinsă între 1866 şi 1877. Fragmentul selectat reprezintă o imagine sintetică, pe care 
n-o vom întâlni ca atare la niciun autor individual: „Românii [...] sunt un tip frumos de 
oameni, având o înfăţişare viguroasă [...]. O frumuseţe cu totul deosebită le 
caracterizează pe femei. [...] Printre caracteristicile modului de viaţă se numără 
curăţenia [...]. Un defect naţional îl constituie pofta scăzută de muncă, proprie numai 
bărbaţilor, în timp ce femeile sunt foarte harnice. [...] Un avantaj al naţiunii îl reprezintă 
simplitatea şi uriaşa lipsă de pretenţii. [...] În familia română, femeia este mai puţin 
tovarăşă de viaţă cât servitoare a bărbatului, în timp ce relaţia dintre părinţi şi copii este 
una plină de afecţiune. Marea blândeţe şi omenie a românului se vădeşte în relaţiile 
interumane şi mai ales în atitudinea faţă de străini. Este vorba de ospitalitatea exemplară 
a tuturor păturilor populaţiei, dar şi de urbanitate, toleranţă sau caritabilitate. Concepţia 
poporului român despre viaţă şi despre lume este marcată prin melancolie şi prin 
resemnare în faţa soartei, iar religiozitatea, prin încredere în Dumnezeu, dar şi prin 
superstiţii, cărora preoţimea puţin instruită de la ţară nu li se împotriveşte. Trăsăturile 
specific naţionale şi mai ales defectele naţionale româneşti nu se bazează în mod 
exclusiv pe un caracter naţional dat aprioric, ci şi pe experienţele istorice pline de 
suferinţe ale naţiunii. Mai exact spus, asuprirea seculară exercitată de puterile străine şi 
exploatarea tradiţională a populaţiei rurale de către boierimea locală şi-au lăsat amprenta 
asupra mentalităţilor. Astfel, mai ales indolenţa specific naţională este o consecinţă 
firească a împrejurărilor care au înăbuşit în faşă orice voinţă pentru munca productivă” 
(Heitmann, 1996, p. 31-32). 

Deşi ambele sunt portrete ale românilor realizate de germani, cele două imagini 
conţin o sumă de elemente total diferite. Diferenţele pot fi explicate prin: epocile în care 
s-au constituit aceste documente (un răstimp de aproape un secol şi jumătate) şi 
contextele istorice diferite ale fiecărei perioade, prin spaţiul de provenienţă al autorilor 
acestor portrete, prin forma de transmitere – orală în cazul interviului, scrisă – în cazul 
textelor selectate de K. Heitmann, prin orizontul cultural al autorilor (cei doi 
interlocutori ai mei fiind agricultori, iar K. Heitmann utilizând opere ale unor 
intelectuali), prin interacţiunile complexe dintre germani şi români, care au stat la baza 
formării acestor imagini etc. De aceea, utilizez sintagma identităţi în mişcare pentru a 
sugera tocmai variabilitatea imaginilor identitare reflectate în discursuri ale diferiţilor 
indivizi, în contexte diferite (din punct de vedere spaţial, temporal, social, istoric etc.).  

Desigur, pentru corecta înţelegere a heteroimaginilor, ar trebui să existe 
posibilitatea comparaţiei cu alte imagini etnice, atât din perspectiva subiectului, cât şi a 
obiectului; de pildă, am putea alătura datelor obţinute în acest interviu informaţii oferite 
de alţi saşi care au trăit în zonă în aceeaşi perioadă de timp, informaţii oferite de rromi şi 
de românii înşişi. Pot să presupun că o asemenea comparaţie ar lumina o serie de 
asemănări între imagini, în liniile lor principale. Citez  două replici semnificative în 
acest sens: „Aici suntem pe pământul saşilor” şi „Eu numai de la saşi am învăţat tot ce 
ştiu; de la românii care-s născuţi aicea n-am ce învăţa” – sunt cuvintele Paraschivei R., 
româncă, de 77 de ani, născută în Cetea, judeţul Alba, stabilită, la vârsta de 15 ani în 
Viişoara, judeţul Mureş, împreună cu părinţii săi. (‘colonişti’ moţi). 5  

                                                 
5 Informaţie de teren, 16 mai 2007, Viişoara, jud. Mureş. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:19 UTC)
BDD-V2515 © 2007 Editura Alfa



Eleonora SAVA 

 856 

Aş remarca, în concluzie, faptul că, în Laslăul Mic, la fel ca în celelalte 
localităţi săseşti din Transilvania, germanii sunt consideraţi nu doar de ei inşişi, ci şi de 
celelalte etnii, primii în ierarhia satului, sau, cu expresia Gabrielei Coman, saşii sunt aici 
„strămoşii românilor” (Coman, 2003, p. 99). 

Studiul acesta nu este decât o ilustrare a unui caz particular, întrucât şi-a propus să 
observe un singur aspect al temei generale: modalităţile în care oamenii dintr-un anumit 
timp şi loc se reflectă în oglinda celuilalt, printr-un discurs intens subiectiv. “De altfel, 
universalitatea fenomenului (suntem, am fost şi vom fi Celălaltul cuiva), bogăţia aspectelor 
şi varietatea temelor alterităţii pe care le constatăm în toate timpurile şi peste tot, fac van, 
aproape imposibil orice efort pentru a-i restitui istoria” (Ahrweiller, 1998, p. 200). 

 
Bibliografie 

 
Ahrweiller, Helene, Imaginea celuilalt şi mecanismele alterităţii, în vol. Introducere în istoria 

mentalităţilor colective, studiu introductiv, selecţia şi traducerea textelor Toader Nicoară, Cluj-
Napoca Presa Universitară Clujeană, 1998.  
Atkinson, Robert, Povestea vieţii. Interviul, Iaşi, Editura Polirom, 2006. 
Coman, Gabriela, Vecinătăţile fără vecini, în vol. Vecini şi vecinătăţi în Transilvania, coord. 
Vintilă Mihăilescu, Bucureşti, Editura Paideia, 2003. 
Fruntelată, Ioana Ruxandra, Naraţiunile personale în etnologia războiului, Bucureşti, Editura 
Ager, 2004. 
Heitmann, Klaus, Oglinzi paralele, Bucureşti, Editura Fundaţiei Culturale Române, 1996. 
Mihăescu, Corina, Povestirile vieţii – documente etnologice şi metode de cercetare, în Caietele 

ASER. Cercetări actuale, Coord. Aurel Chiriac, Narcisa Ştiucă, Sabina Horvath,  Oradea, Editura 
Muzeului Ţării Crişurilor, 2006. 
Mihăilescu, Vintilă,  Antropologie. Cinci introduceri, Iaşi, Editura Polirom, 2007. 
Nicoară, Simona, Nicoară, Toader, Mentalităţi colective şi imaginar social, Cluj-Napoca, Editura 
Presa Universitară Clujeană, 1996. 
Segalen, Martine (coord.), L’autre et le semblable. Regards sur l’ethnologie des sociétés 

contemporaines, Paris, Presses du CNRS, 1989. 
Sorescu-Marinković, Annemarie (redactor), Torac. Metodologia cercetării de teren, Novi Sad, 
Editura Fundaţiei, Colecţia Caiete de Teren, 2006. 
Zub, Alexandru (coord.), Identitate /alteritate în spaţiul cultural românesc, (Culegere de studii 
editată de Al. Zub cu ocazia celui de al XVIII-lea Congres Internaţional de Ştiinţe Istorice, 
Montreal, 1995), Iaşi, Editura Universităţii „Al. I. Cuza”, 1996. 

 
Changing Identities 

 
The present paper is based on fieldwork done in Laslăul Mic and Viişoara – villages in 

Mureş county, Romania. The research was carried out in 2007, with the financial support of 
AFCN – The Association of the National Cultural Fund. Those villages are telling expressions of 
the region’s multiculturalism. Until 1990, there was a Saxon majority. In time, the majority-
minority relation has changed. Nowadays, the majority of inhabitants are Romanians, followed 
by the Roma; the Saxons are very few: 4 persons in Laslăul Mic, 7 persons in Viişoara. 

This paper aims to analyse a particular case: the way in which a certain ethnic group – 
from a certain time and place – built an image of another ethnic group, inhabiting the same 
teritory. Interviews – which are highly subjective speeches – revealed the fact that in 
multicultural regions, ethnical identity takes shape of mutual mirror. Starting from here, the 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:19 UTC)
BDD-V2515 © 2007 Editura Alfa



Identităţi în mişcare 

 857 

paper considers the way Romanians are mirrored in the eyes of saxons. The conceptual tools in 
support of my analysis are identity vs. otherness and ethnic majority vs. ethnic minority.  

The paper is analysing an interwiev with two elderly persons, Saxons from Transylvania 
(Laslăul Mic, Mureş county). Their speech established three cultural types: the Saxon, the 
Romanian and the Roma. In fact, this is the hierarchy in the village, because the Saxons are 
considered “the forefathers” of Romanians (Coman, 2003, p. 99). 

 

Universitatea „Babeş-Bolyai”, Cluj-Napoca 

România 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:19 UTC)
BDD-V2515 © 2007 Editura Alfa



 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:19 UTC)
BDD-V2515 © 2007 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

