
 
 

Religie şi strategii identitare la populaţia de etnie rromă 
 

Sorin GOG 
 

Prezentul articol analizează arhitectura simbolică a discursului identitar al 
rromilor / ţiganilor neo-protestanţi şi a modalităţii în care convertirea religioasă duce la 
re-structurarea diverselor practici ale sinelui şi a stilului de viaţă al acestei comunităţi 
etnice. Teza acestei lucrări este că intensificarea mişcărilor religioase neo-protestante (în 
mod special a celor baptiste şi penticostale) ce are loc la căderea regimului comunism, 
are ca efect principal consolidarea unui nou model identitar în rândul rromilor / ţiganilor 
total opus celui etnic-european sau celui tradiţional din rândul rromilor majoritari (Gay 
y Blasco 2000, 2000b). 

În cele ce urmează voi încerca să analizez modalitatea în care procesul 
convertirii religioase modifică identitatea etnică, socială şi culturală şi mecanismele 
religioase prin intermediul cărora se instituţionalizează o nouă modalitate de 
operaţionalizare a ceea ce înseamnă să fii rrom / ţigan. Restructurarea identităţii prin 
adoptarea acestor noi religii este întotdeauna un proces amplu şi profund ce duce la o 
scindare a istoriei vieţii în două: sinele păcătos şi rău pe de o parte şi sinele născut din 
nou pe de altă parte, ce se detaşează de tradiţiile locale, ritualurile şi modul vechi de 
viaţă printr-o reinterpretare religioasă şi scripturală a vieţii prezente. Produsul final al 
acestei re-interpretări religioase a sinelui (Rambo 1999; Snow 1983, 1984) este un nou 
cod cultural, lingvistic, vestimentar, o re-structurare a semnificaţiilor spaţiului şi 
timpului şi în cele din urmă a propriei identităţi (Slavkova 2003, 2005). Convertiţii se 
auto-consideră în continuare rromi / ţigani însă ei ataşează acestor termeni o cu totul altă 
semnificaţie decât cea curentă. 

Datele utilizate în această lucrare sunt produsul unei cercetări realizate in 2006 / 
20071 ce utilizează ca instrument principal interviul calitativ semi-structurat (peste 80) 
şi observarea participativă. Avantajul unor astfel de date calitative în faţa celor 
cantitative în analiza identităţii etnice şi a modului în care convertirea religioasă re-
structurează această identitate este enormă. Ele permit identificarea diverselor imagini, 
argumente şi naraţiuni pe care convertiţii înşişi le utilizează discursiv în construirea 
propriei identităţi în baza experienţei lor religioase şi a semnificaţiilor culturale şi 
sociale specifice ce sunt ataşate acestora. 

În studiile legate de comunităţile de rromi / ţigani s-a acordat o atenţie minimă 
aspectului religios şi mai ales intensei mobilităţi religioase ce are loc în cadrul acestui 
grup etnic. Religia rromilor în general reproduce religia majoritarilor din localităţile din 
care aceştia fac parte, însă odată cu liberalizarea pieţei religioase ce are loc în perioada 
post-socialistă asistăm la un masiv proces de convertire religioasă. 

                                                 
1 Nomads and Parliamentarians. The influence of mobility and religious affiliation on identity building and 
on the development of integration social policies Roma people in Northern, Eastern Romania, and the 
Republic of Moldova (NOMAPARLIA). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:43 UTC)
BDD-V2506 © 2007 Editura Alfa



Sorin GOG 

 762 

Vom începe analiza implicaţiilor acestor convertiri religioase în rândul romilor 
pornind nu de la ceea ce se întâmplă în cadrul vieţii cotidiene ci mai degrabă în lumea 
morţilor şi a spaţiilor ce îi găzduiesc, respectiv a cimitirelor. Cimitirele conţin în general 
o bogată informaţie antropologică şi prin modalitatea în care ele reuşesc să organizeze 
diversele practici şi ritualuri mortuare precum şi diversele semnificaţii ale vieţii de apoi 
ca legitimări ale modurilor de trai şi a perspectivelor asupra vieţii de aici, ele se 
constituie în veritabile micro-lumi ce reuşesc să oglindească tensiunile religioase, etnice 
şi socio-culturale ale noii lumi post-socialiste.  
 Un lucru ce poate fi imediat observat în cadrul comunităţilor româneşti-
ortodoxe (acelaşi lucru e valabil şi în cazul comunităţilor unde maghiarii-reformaţi sunt 
majoritari) în care rromii / ţiganii vieţuiesc este modalitatea în care cimitirele sunt 
organizate şi dubla excludere ce operează în cadrul acestora. Cimitirele reproduc în 
primul rând segregarea spaţială pe criterii etnice ce există în majoritatea acestor 
comunităţi. Întocmai cum rromilor / ţiganilor le este interzisă achiziţionarea unor 
parcele de teren în interiorul satelor în vederea construirii unor case, tot aşa şi în 
interiorul cimitirelor cele două categorii etnice trebuie separate în ciuda faptului că 
împărtăşesc teoretic aceeaşi religie. 
 Majoritatea comunităţilor operează această excludere spaţială ce duce la 
constituirea unor aşa zise „cartiere de ţigani” (expresia este curentă nu doar în mediul 
urban ci mai ales în cel rural) localizate de cele mai multe ori la marginea satului. 
Această segregare spaţială este fondată desigur pe o anumită modalitate de 
operaţionalizare a relaţiilor inter-etnice şi astfel a schimbului social şi economic ce are 
loc între cele două comunităţi etnice.  

Cimitirul apare ca o prelungire a acestei segregări şi obiectivează în viaţa de 
apoi aceleaşi tensiuni etnice ce structurează viaţa cotidiană. Desigur că această 
excludere gravitează în jurul modalităţii în care diversele imagini despre puritatea sau 
impuritatea trupului operează la nivel cotidian şi a posibilităţii de contaminare simbolică 
ce ar putea avea loc prin apropierea trupuruilor moarte şi deci a cimitirelor. 

Odată însă cu emergenţa unui pluralism religios post-socialist şi masiva 
convertire religioasă ce continuă să aibă loc în cadrul acestei comunităţi etnice, asistăm 
la apariţia unei noi categorii de trup mort: trupul mort eretic şi impur religios. Din acest 
motiv cimitirul înregistrează apariţia unei noi secţiuni în care rromii / ţiganii neo-
protestanţi trebuie îngropaţi, secţiune ce este obligatoriu separată de cea a rromilor / 
ţiganilor ortodocşi sau reformaţi. În acest caz operează o dublă excludere: o dată pe 
criterii etnice şi a doua oară pe criterii religioase. Se doreşte astfel evitarea contaminării 
religioase a trupurilor moarte iar discursul ce organizează aceste spaţii are în vedere şi 
evitarea contaminării trupului mort deja contaminat etnic: între rromii / ţiganii ortodocşi 
şi cei neo-protestanţi se mai trasează o graniţă insurmontabilă menită desigur să 
obiectiveze practici sociale curente şi modalităţi de reglementarea a relaţiilor sociale din 
interiorul comunităţii.  

Desigur că locus-ul acestui discurs ce exercită hegemonic dreptul de a 
reglementa nu doar spaţiile celor vii dar şi ale celor morţi, trebuie reperat nu în cadrul 
rromilor/ ţiganilor înşişi ci mai degrabă la nivelul autorităţilor eclesiale şi politice ale 
majoritarilor. Ei sunt cei care furnizează structurile narative necesare în vederea 
legitimării practicilor curente de excludere. Mai mult decât atât el operează întotdeună 
uni-lateral şi uni-direcţional. Rromii / ţiganii ortodocşi şi cu atât mai mult cei neo-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:43 UTC)
BDD-V2506 © 2007 Editura Alfa



Religie şi strategii identitare la populaţia de etnie rromă 

 763 

protestanţi nu recunosc logica acestui discurs dar acceptă tacit impunerea acestor 
categorii sociale. 

Într-unul din cazurile intevievate, un rrom/ ţigan neo-protestant relatează că în 
secţiunea de cimitir ce le-a fost repartizată (la margine, într-un loc plin de spini şi 
tufişuri) au găsit în cadrul unei înmormântări rămăşiţele unui nou-născut nebotezat. De 
obicei acest lucru denotă că acel spaţiu este impur şi este poluat simbolic, fiind situat în 
afara cimitirului şi spaţiului sacru. Desemnarea unui asemenea teren în cadrul 
cimitirului este o altă modalitate de a spune că persoanele ce s-au convertit au trădat 
etosul comunităţii prin abandonarea religiei strămoşeşti şi astfel s-au auto-situat în afara 
propriei lor comunităţi. O astfel de organizare a spaţiului mortuar apare la nivelul 
raţiunilor cotidiene ca o reacţie „logică” la ceea ce se întâmplă în cadrul comunităţii. 
Excluderea este obiectivată astfel în viaţa de apoi (rromii / ţiganii nu au nici o şansă de 
mântuire în cealaltă lume) fapt ce conferă şi mai multă putere şi autoritate stereotipiilor 
curente legate de relaţiile inter-etnice şi inter-religioase. 

Cimitirul devine astfel un instrument de control al identităţilor etnice şi 
culturale. Pluralismul post-socialist dislocă o fundamentare naturalistă a stilurilor de 
viaţă şi datorită acestui lucru diversele discursuri privitoare la viaţa de apoi ce sunt 
obiectivate în modul de organizare al cimitirelor sunt menite să reglementeze diversele 
naraţiuni ale auto-identificării. Acest lucru se realizează printr-o serie de ritualuri 
mortuare şi prin organizarea cimitirelor ca imagini pământeşti ale vieţii de apoi. În acest 
fel cimitirul devine o puternică micro-lume ce legitimează lumea reală şi făcând acest 
lucru oglindeşte conflictele sociale ale noii lumi post-socialiste.  

Desigur că această excludere în cadrul vieţii de apoi îşi are genealogia în acelaşi 
discurs opresiv şi hegemonic ce operează în viaţa de zi cu zi. El se regăseşte desigur şi 
în cadrul vieţii religioase a majoritarilor unde rromii / ţiganii sunt excluşi deopotrivă. 
Deşi nu putem să identificăm această excludere ca motivul convertirilor religioase ce au 
loc în cadrul acestei comunităţi etnice, cu siguranţă absenţa unei integrări sociale în 
cadrul comunităţilor religioase de ortodocşi (fapt deopotrivă întâlnit în cadrul 
comunităţilor religioase de maghiari reformaţi) şi a unei socializări religioase contribuie 
la dinamica acestei mobilităţi religioase. 

Cercetarea noastră a scos în evidenţă faptul că rromii/ ţiganii participă foarte rar 
la slujbele bisericieşti (de cele mai multe ori doar la sărbătorile de Crăciun şi Paşte, 
nunţi sau botezuri) şi nu iau parte la majoritatea activităţilor eclesiale. Acest lucru se 
întâmplă în ciuda faptului că rromii / ţiganii sunt consideraţi de către majoritari ca fiind 
persoane extrem de religioase. Într-una dintre localităţile investigate soţia preotului 
român relatează despre frica pe care rromii / ţiganii o au de Dumnezeu şi despre faptul 
că majoritatea conflictelor dintre ei sunt soluţionate prin jurăminte religioase făcute în 
faţa preoţilor. O structură mistică-religioasă şi o dimensiune magico-ritualică (înţeleasă 
aici în sens weberian, şi nu ca propehensiune înspre ocultism şi practici non-creştine) 
caracterizează această comunitate în ciuda absenţei unei instituţionalizări a 
comportamentului religios. 

În ciuda acestui fapt, o constantă a investigaţiei noastre este că rromii / ţiganii 
au o participare slabă în cadrul comunităţilor religiose a majoritarilor. Preoţii ortodocşi 
români intervievaţi confirmă faptul că în parohiile lor aproape nimeni din cadrul 
comunităţii de rromi / ţigani nu participă regulat la slubele religioase. Motivul pentru 
acest lucru este faptul că aceştia se simt discriminaţi şi marginalizaţi de către 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:43 UTC)
BDD-V2506 © 2007 Editura Alfa



Sorin GOG 

 764 

credincioşii români (sau maghiari acolo unde aceştia sunt majoritari). Acest lucru duce 
desigur la o lipsă a socializării religioase ce este identificată de către preoţi ca fiind 
cauza principală pentru intensificarea convertirilor religioase în rândul rromilor / 
ţiganilor: ,,Nu înţeleg de ce. Aşa au fost ei obişnuiţi. Am încercat să îi aduc la biserică, 

însă lor nu le place aici. Spun că românii se uită urât la ei” (Părintele L., preot ortodox 
român, 30 de ani, mediul rural). 

Indiferent de motivul real al excluderii rromilor / ţiganilor din cadrul vieţii 
religioase, important e faptul că acest lucru are un impact deosebit asupra accesului 
membrilor acestei comunităţi la instituţiile religioase. Majoritatea dintre ei se simt 
excluşi şi în acestă sferă a vieţii (lucru valabil de altfel şi în cadrul comunităţilor române 
de neo-protestanţi, unde uneori rromii / ţiganii se simt excluşi deopotrivă) ceea ce duce 
la o absenţă a integrării lor religioase.  

Bisericile neo-protestante ce există în cadrul acestei comunităţi operează în baza 
unei logici total diferite de bisericile ortodoxe şi reformate, permiţându-le romilor nu 
doar o participare activă la viaţa religioasă, ci şi accesul la mijloacele necesare de 
insituţionalizare a unei culturi proprii şi astfel a unei imagini identitare proprii. 
 Înainte de a analiza implicaţiile concrete ale convertirii religioase pentru 
reconceptualizarea diverselor imagini ale identităţii etnice şi modului specific în care 
comunităţile religioase neo-protestante încurajează acest lucru, să ne oprim puţin asupra 
modificărilor structural-religioase ce au loc în România în perioada post-socialistă. Vom 
încerca astfel să creionăm contextul acestor mobilităţi religioase şi transformările ce au 
loc la palierul religios al existenţelor cotidiene. 

Ateismul comunist a reuşit să impună secularismul ca mediu politic ce a dus la 
o dislocare a articulării diverselor naraţiuni religioase ale sinelui (Asad, 2003). Acest 
lucru nu înseamnă că rezultatul final a fost o secularizare generală a societăţilor 
socialiste, aşa cum cred numeroşi analişti (Froese 2003, 2004:35) ci doar faptul că sfera 
publică a fost totalitar controlată şi ideologizată de către Partidul Comunist. Religia 
exclusă ideologic din spaţiul public a fost împinsă într-o sferă privată a existenţei. 

Odată ce elita culturală a proclamat anacronismul reprezentărilor religioase şi 
incongruenţa lor cu noua ordine socială, s-a instituit o tendinţă puternică de privatizare a 
acestor reprezentări (nu în sens economic desigur ci într-unul social: limitarea la strict 
viaţa privată a conţinuturilor religioase). Desigur că trăirea religioasă a avut de suferit, 
odată conţinuturile subminate, la nivelul vieţii codiene a fost tot mai dificilă realizarea 
unei legitimări a nevoii de spiritualitate. Anihilarea ei totală însă, este greu de conceput. 
Asa cum arăta Ortega y Gasset, palierul credinţelor suferă mutaţii foarte greu, ele se 
perpetuează cu o rezistenţă puternică la alterare de la o generaţie la alta. 

Acest proces al ideologizării ateiste a fost însă unul impus de sus în jos şi în 
consecinţă el s-a putut generaliza acolo unde aparatul birocratic comunist a fost mai 
extins. Însă în interiorul unui sistem social predominant rural şi cu un capital 
educaţional extrem de sărac, o perspectivă ateistă asupra lumii apare extrem de contra-
intuitivă. De unde şi diversele relatări privitoare la religiozitatea ascunsă a celor care 
promovau materialismul istoric şi ateismul la locurile de muncă, în şcoli şi la întrunirile 
de partid. 

După căderea comunismului acest mediu politic secularizat şi-a pierdut forţa şi 
legitimitatea în structurarea diverselor practici ale sinelui ce îşi aveau genealogia în 
religie. Acest lucru a deschis calea către o „re-vrăjire” a comportamentelor şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:43 UTC)
BDD-V2506 © 2007 Editura Alfa



Religie şi strategii identitare la populaţia de etnie rromă 

 765 

posibilitatea ca discursul religios să fundamenteze diversele practici ale sinelui. Ceea ce 
era viu la nivelul vieţii private a devenit manifest şi în sfera publică. Din acest motiv 
numeroşi analişti au vorbit despre un reviriment religios al ţărilor post-socialiste şi 
despre faptul că România este una din cele mai religioase ţări atât în Estul cât şi în 
Vestul Europei (Müller, 2004; Tomka, 2004; Pollack, 2002, 2004). 

Un actor important al acestui reviriment religios au fost desigur bisericile neo-
protestante. Prezenţa lor în România datează de aproape un secol, însă politica 
religioasă a autorităţilor comuniste şi persecuţia activităţilor „sectante” a dus la o mai 
mică vizibilitate a acestor confesiuni religioase.  

Autorităţile comuniste au tolerat aceste culte religioase, însă au impus puternice 
reglementări ce au vizat marginalizarea tuturor celor ce aparţineau acestor comunităţi 
religioase. Apartenenţa la structurile de partid, locurile bune de muncă şi accesul la o 
educaţie superioară şi astfel accesul la o serie de structuri de oportunitate erau neoficial 
interzise membrilor acestor confesiuni religioase. Acest lucru a dus la formarea unei 
culturi religioase a rezistenţei şi martirajului şi la formarea unor comunităţi puternic 
integrate ce au dezvoltat o veritabilă respingere a acestei lumi (Weber, 1969). 

După căderea comunismului, diferitele mişcări religioase persecutate au văzut 
în noua eră a post-socialismului oportunitatea de a asuma deschis şi liber identitatea 
religioasă şi  posibilitatea de a împărtăşi credinţa lor altora. Întâlniri publice de 
evanghelizare, staţii de radio, reviste, proliferarea unei literaturi religioase şi a unei 
muzici specifice neo-protestante au contribuit enorm la atingerea unei prezenţe mai 
active în spaţiul public. În ciuda faptului că ultimul recensământ înregistrează doar 
aproximativ 2.5 % penticostali, baptişti şi adventişti luaţi la un loc, percepţia curentă 
este că prezenţa lor este pretudindeni.  

Gradual, retorica martirică şi respingerea lumii au fost înlocuite de un proiect 
îndrăzneţ de cucerire a modernităţii prin emergenţa unei noi elite: antreprenori, 
politicieni, jurnalişti, teologi şi doctori neo-protestanţi au militat pentru 
instituţionalizarea unei contra-culturi neo-protestante. Acesta este contextul stabilirii 
numeroaselor misiuni în rândul rromilor şi iniţierea unui proces de convertire a acestora. 
Desigur că un rol important l-a avut – aşa cum relatează numeroşi conducători neo-
protestanţi de etnie rromă – şi prezenţa unor misionari străini ce şi-au oferit experienţa 
în vederea consolidării unor noi comunităţi religioase.  

Din datele socio-demografice pe care le deţinem putem constata (vezi Tabelul 
1) existenţa unei ponderi mai mari de neo-protestanţi (baptişti, penticostali, adventişti, 
creştini după evanghelie şi evanghelici) în rândul comunităţii de rromi decât în oricare 
alt grup etnic. 8.67 % dintre rromi se declară ca aparţinând acestor confesiuni religioase 
faţă de doar 2.66 % dintre români şi 2.14 % dintre maghiari. Absenţa unor date exacte 
pentru structura confesională a populaţiei imediat după căderea comunismului în 
România face greu de estimat dinamica post-socialistă a acestor confesiuni. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:43 UTC)
BDD-V2506 © 2007 Editura Alfa



Sorin GOG 

 766 

Tabel 1. Structura confesională a minorităţilor etnice maghiare şi rrome. Sursa: 
Recensământul Populaţiei şi Locuinţelor – 2002 

 

O
rt

o
d

o
cş

i 

G
re

co
 /

 

R
o

m
a

n
o

 

C
a

to
li

ci
 

R
ef

o
rm

a
ţi

 /
 

E
v

a
n

g
h

el
ic

i 

U
n

it
a

ri
en

i 

N
eo

 

p
ro

te
st

a
n

ţi
 

A
lt

ă
 

re
li

g
ie

 

F
ă

ră
 t

el
ig

ie
 

/A
te

i 

N
ed

ec
la

ra
tă

 

Români 94.08% 2.61% 0.10% 0.01% 2.66% 0.41% 0.07% 0.03% 
Maghiari 1.97% 42.37% 47.62% 4.53% 2.14% 1.01% 0.23% 0.09% 
Rromi 81.87% 4.94% 3.12% 0.12% 8.67% 0.65% 0.35% 0.23% 

 
Însă rezultatele cercetării noastre de teren au relevat faptul că majoritatea 

acestor comunităţi au fost constituite în ultimul deceniu, iar preşedinţii asociaţiilor de 
rromi penticostali afirmă că 95 % dintre bisericile penticostale de rromi au apărut după 
căderea comunismului. 

Important însă este că sub aspect demografic se poate evidenţia clar faptul că 
mişcările neo-protestante au o priză mult mai mare în rândul acestei comunităţi etnice 
decât în oricare alta. Acest lucru face necesară o mai atentă analiză a implicaţiilor socio-
culturale pe care procesul convertirii religioase îl are în cadrul acestei minorităţi etnice. 

 
Tabel 2. Distribuţia diverselor confesiuni neo-prortestante în funcţie de apartenenţa 

etnică. Sursa: Recensământul Populaţiei şi Locuinţelor – 2002 
 Baptişti Penticostali Adventişti 

de ziua a 
şaptea 

Creştini 
după 

Evanghelie 

Evanghelici 

Români 20.80% 53.54% 15.14% 7.72% 2.77% 
Maghiari 42.11% 18.51% 29.42% 5.88% 4.06% 
Rromi 10.22% 74.16% 9.95% 4.36% 1.29% 

  
 
Aprofundând analiza putem observa că în rândul rromilor / ţiganilor majoritatea 

acestor convertiri religioase au loc la penticostalism (vezi Tabelul 2). 74.16 % din 
totalul neo-protestanţilor rromi sunt penticostali în timp ce doar 53.54 % dintre neo-
protestanţii români aparţin acestei confesiuni religioase. În rândul maghiarilor 
confesiunea religioasă neo-protestantă cu cea mai mare pondere o are baptismul, 42.11 
% dintre maghiarii neo-protestanţi aparţinând acestei confesiuni. 

Pentru că demografia confesională arată că de departe penticostalismul este 
opţiunea majorităţii în privinţa convertirilor religioase în rândul rromilor / ţiganilor, în 
cele ce urmează analiza noastră va viza în principal arhitectura simbolică a convertirilor 
religioase la penticostalism. Motivul pentru care această confesiune şi nu o alta din 
spectrul larg de confesiuni neo-protestante este opţiunea principală a rromilor, constituie 
o altă problematică extrem de importantă ce nu reprezintă însă obiectul acestui studiu. 

În cele ce urmează vom încerca să surprindem grilele de interpretare a lumii şi 
vieţii pe care convertitul penticostal le angajează şi modalitatea în care acestea sunt 
instituţionalizate într-o nouă imagine a identităţii etnice. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:43 UTC)
BDD-V2506 © 2007 Editura Alfa



Religie şi strategii identitare la populaţia de etnie rromă 

 767 

În filmul „Blestemul ariciului”, documentaristul Dumitru Budrală a reuşit să 
surprindă o conversaţie extrem de paradigmatică privitoare la modul în care rromii înşişi 
percep actul convertirii religioase. Să focalizăm puţin obiectivul asupra acestor discuţii 
ce au loc între protagoniştii filmului, în lunga lor peripeţie pentru a-şi vinde produsele 
manufacturate, şi care relatează despre percepţia lor asupra implicaţiilor imediate ale 
convertirii religioase. 

Filmul documentează aspecte ale existenţei cotidiene a unui grup de rromi 
numit „Băieşi”, care în timpul iernii manufacturează mături, coşuri, linguri şi alte 
obiecte de lemn şi care sunt fie vândute, fie schimbate pentru produse alimentare. 
Călătoria lor comercială durează câteva zile şi dacă la sfârşitul ei nu reuşesc să vândă 
toate produsele, le ard, pentru că păstrarea obiectelor ce nu au putut fi vândute e 
considerată ca aducătoare de ghinion. După câteva săptămâni ei vor face alte produse şi 
vor începe o nouă călătorie. În cadrul acestor lungi călătorii protagoniştii rromi 
abordează diverse probleme curente printre care şi relaţia lor cu Biserica Ortodoxă şi 
modul în care reprezentanţii diverselor mişcări religioase încearcă să îi convertească.  

Una dintre secvenţele filmului surprinde relatarea făcută de unul dintre Băieşi 
cu privire la modul în care diverşi neo-protestanţi i-au cerut acestuia să-şi abandoneze 
religia şi să se convertească. Locul comun, ce în cadrul acestei conversaţii este puţin 
exagerat, este faptul că o persoană este motivată să se convertească prin acordarea unor 
bunuri şi ajutoare materiale şi financiare. Indiferent dacă aceste relatări sunt adevărate 
sau nu (după cunoştinţele mele Martorii lui Iehova nu se angajează în asemenea 
practici) este foarte interesant să observăm faptul că percepţia generală este că dacă te 
converteşti eşti obligat să îţi schimbi stilul de viaţă, „legea” în care te-ai născut şi 
valorile sociale şi culturale ce au fost transmise prin tradiţie.  

Convertirea reigioasă nu este o simplă schimbare a apartenenţei confesionale, ci 
ea implică în viziunea protagoniştilor acestui documentar o amplă modificare a întregii 
existenţe şi a întregii sfere a existenţei. Acest lucru este posibil pentru că în cadrul unei 
societăţi tradiţionale şi rurale (România continuă să fie una dintre cele mai rurale ţări 
din Europa) religia fuzionează cu identitatea etnică, socială şi culturală, pe care le 
structurează şi le legitimează. 
 În continuare voi urma sugestia lui Clifford Geertz că într-o societate 
tradiţională religia fuzionează puternic cu etosul unei comunităţi datorită faptului că 
astfel poate conferi valorilor sociale obiectivitatea necesară. Dacă acest lucru este 
adevărat atunci abandonarea religiei trebuie să însemne adoptarea unei noi identităţi şi 
abandonarea celei vechi, şi odată cu acest lucru negarea întregului etos al comunităţii ce 
a legitimat religia abandonată. 
 O dimensiune importantă a cercetării noastre au reprezentat-o implicaţiile 
socio-culturale ale procesului de convertire religioasă. Am încercat să asertăm acest 
lucru prin realizarea unor serii de interviuri aprofundate cu persoane convertite la 
penticostalism, participare observativă la întrunirile lor religioase şi la unele discuţii cu 
lideri politici locali şi naţionali non-convertiţi cu privire la structura acestei mişcări 
religioase ce dobândeşte o pondere tot mai mare în rândul acestei minorităţi etnice. În 
cele ce urmează vom încerca o prezentare sintetică a acestor rezultate şi a modului în 
care aceste convertiri religioase duc la o restructurare a identităţii etnice. 
 În centrul narativelor cu privire la momentul convertirii religioase se află 
întotdeauna o puternică experienţă mistică. Ea se datorează fie unei observări a unor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:43 UTC)
BDD-V2506 © 2007 Editura Alfa



Sorin GOG 

 768 

evenimente miraculoase (în care nu întotdeauna ei sunt subiecţii acestora) fie unor 
conştientizări profunde a existenţei unui adevăr religios la care convertiţii subscriu. Sub 
aspect antropologic sau sociologic e prea puţin important dacă aceste relatări sunt 
adevărate sau false sub aspect teologic, sau dacă noua religie este mai „bună” decât cea 
veche. Ceea ce este important pentru analiza noastră este faptul că majoritatea celor 
intervievaţi sunt puternic convinşi de ceea ce ei relatează şi acest lucru are implicaţii 
considerabile pentru viaţa lor personală. 
 Posibilitatea unei experienţe mistice este contrapusă ritualismului existent în 
bisericile majoritare şi monopolizării spiritualităţii de către preoţi. Bisericile neo-
protestante în general insistă asupra posibilităţii unei experienţe nemediate a sacrului de 
către fiecare credincios şi datoria unei vocaţii religioase a fiecărui membru al 
comunităţii: „ce fel de credinţă au ei (ortodocşii) dacă nu cred că Dumnezeu poate 

lucra prin oameni?” (M.P. pastor al unei biserici penticostale, din mediul urban). 
 Un alt aspect central al convertirii religioase la penticostalism îl reprezintă 
importanţa acordată Bibliei şi acceptarea ei ca şi „Cuvânt al lui Dumnezeu” ce 
reprezintă ghidul practic nu doar pentru realizarea unei conduite morale dar şi pentru 
explicitarea tuturor problemelor vieţii şi a tranşării disputelor religiose. Astfel totul este 
filtrat prin intermediul Scripturilor şi orice obicei, ritual, stil de viaţă rrom/ ţigănesc ce 
nu este legitmat de acestea este în întregime abandonat.  
 Un efect corelativ al acestui biblio-centrism este creşterea gradului de 
alfabetizare în rândul comunităţilor de rromi / ţigani neo-protestanţi. Lectura constantă a 
Bibliei reprezintă un imperativ pentru toţi credincioşii, nu doar pentru preoţii / pastorii 
acestor congregaţii. Viaţa credinciosului trebuie ajustată mereu după Scripturi, iar acest 
lucru este amplificat de către comunitatea religioasă ce îşi oferă permanent sprijinul 
spiritual reciproc. 

Acest lucru constituie un puternic potenţial de contestare a tradiţiilor în vigoare 
şi a status-quo-ului diverşilor conducători locali precum şi a modurilor curente de trai. 
Se constituie astfel o veritabilă contra-cultură religioasă locală ce contribuie astfel la 
răspândirea spontană în rândul maselor de rromi a unui model socio-cultural diferit de 
cel tradiţional. 

Discursul persoanelor convertite operează o puternică şi violentă distincţie între 
vechiul sine păcătos şi noul sine renăscut din nou. Această distincţie nu este una de 
natură pur teologică ce este corelată cu o schimbare radicală a grilei de valori şi astfel a 
diverselor practici ale sineului. Majoritatea convertiţilor relatează despre „faptele rele” 
pe care le făceau înainte de convertire (spectru larg ce variază de la persoană la alta) şi 
modalitatea în care convertirea i-a schimbat în mod radical. 

Convertirea religioasă duce desigur la o moralizare a conduitelor şi la adoptarea 
unui cod etic riguros. Convertiţii încetează să mai consume alcool, să fumeze şi uneori 
chiar să mai consume cafea pe motiv că aceasta produce dependenţă. Moralizarea 
conduitelor se traduce şi prin adoptarea unui nou cod vestimentar, vizibil în mod 
deosebit în rândul femeilor: ,,Femeile trebuie să îşi acopere capul întotdeauna, să 

poarte fuste lungi. Nu au voie să fie mândre şi elegante, să poarte cercei, brăţări, 

bijuterii de aur, lănţisoare şi inele: aceasta este regula comunităţii noastre” (S.F., 42 de 
ani, diacon al unei biserici penticostale de rromi). 
 Comunităţile de convertiţi valorizează puternic viaţa de familie şi relatează 
despre certurile şi aventurile sexuale extra-maritale avute înainte de convertire. Acest 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:43 UTC)
BDD-V2506 © 2007 Editura Alfa



Religie şi strategii identitare la populaţia de etnie rromă 

 769 

lucru duce la o viaţă de familie mai paşnică şi la o modificare a modului în care bugetul 
familial este cheltuit. Împreună cu asumarea unei pronunţate etici a muncii, acest lucru 
îi face pe rromii / ţiganii convertiţi o veritabilă forţă de muncă la nivel local, datorită 
faptului că necesită o plată mică şi sunt persoane de încredere (în comunităţile de rromi / 
ţigani studiate, nu toţi au acest „privilegiu” de a lucra pentru majoritari).  
 Această moralizare a conduitelor nu se opreşte doar la practicile sinelui ci este 
extinsă şi la viaţa comunităţii şi a modului în care relaţiile sociale şi înrudirea este re-
conceptualizată. Comunitatea religioasă formează o familie extinsă („fraţi şi surori”) 
fiecare având datoria de a se ajuta reciproc în toate chestiunile, inclusiv în cele 
financiare.  

Conflictele inter-generaţionale şi inter-familiale trebuie depăşite prin 
intermediul unei etici sociale a iubirii aproapelui iar viaţa comunităţii relgioase trebuie 
să fie impecabilă sub aspect relaţional astfel încât acest lucru să evidenţieze noua viaţă 
spirituală pe care credinciosul o duce. Acest lucru duce la emergenţa unor comunităţi 
puternic integrate ce au scopul de a realiza o etică a fraternităţii (Weber, 1969) şi de a 
reduce anomia socială pe care o experimentează fiecare în interacţiunile cu structurile 
societăţii contemporane. 
 Tot din restructurarea relaţiilor sociale face parte şi endogamia religioasă pe 
care aceste comunităţi o promovează. Deşi penticostalii (acelaşi lucru este valabil şi în 
privinţa celorlalte confesiuni neo-protestante) sunt de acord cu căsătoriile inter-etnice 
(acest lucru duce de cele mai multe ori la mobilitate socială) ei resping în mod radical 
căsătoriile inter-confesionale. Un neo-protestant are voie să se căsătorească doar cu un 
neo-protestant.  
 Viitorul cuplu trebuie să fie „născut din nou”, şi trebuie să împărtăşească 
aceleaşi idealuri şi valori ale întregii comunităţi neo-protestante. Aceste reguli sunt 
considerate a fi spre binele noului cuplu şi neconformarea atrage după sine sancţiuni 
religioase. Mulţi pastori refuză să-i căsătorească pe cei care nu împărtăşesc aceeaşi 
credinţă religioasă şi dacă căsătoria are loc în ciuda acestei interdicţii, atunci noului 
cuplu îi este interzis accesul la Euharistie precum şi la implicarea în anumite activităţi 
ale bisericii. Reţelele sociale sunt astfel puternic reconfigurate în urma convertirii 
religioase. 
 Spre deosebire de comunităţile religioase ortodoxe sau reformate din viaţa 
cărora rromii / ţiganii sunt excluşi, comunităţile neo-protestante accentuează mult ideea 
responsabilităţii fiecărui credincios de a se implica în cadrul bisericii. Acest lucru este 
facilitat şi de faptul că biserica propriu-zisă este întotdeauna localizată spaţial în 
interiorul „cartierului” lor. Biserica sau „casa de rugăciune” este întodeauna o casă 
simplă unde au loc majoritatea întrunirilor religioase (o parte din aceste întruniri au loc 
în casele credincioşilor). 
 Casele de rugăciune sunt deschise tuturor rromilor / ţiganilor precum şi 
românilor curioşi. Conducătorii religioşi (pastori, prezbiteri, profeţi, predicatori, 
diaconi, etc.) sunt recrutaţi din interiorul comunităţii de rromi / ţigani şi acest lucru le 
permite ceea ce comunităţile religioase de români le interzic: posibilitatea de a 
instituţionaliza o cultură şi un stil de viaţă propriu. Acest lucru duce la o consolidare a 
puterii comunităţilor locale de rromi / ţigani. Biserica locală deţine o puternică 
autonomie în relaţie cu celelalte comunităţi de Penticostali (rrome şi române). Membrii 
bisericii locale devin astfel agenţii semnificaţiilor culturale şi sociale ale vieţii cotidiene. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:43 UTC)
BDD-V2506 © 2007 Editura Alfa



Sorin GOG 

 770 

 Comuniunea religioasă dintre membrii bisericii locale duce la puternice legături 
sociale şi astfel la sentimentul unei comunităţi puternice în care sunt integraţi cu toţii şi 
în care fiecare este egalul celuilalt. Comunitatea emergentă este una egalitară şi orice 
diferenţă socială sau de apartenenţă la un neam sau altul este nivelată. Acest lucru 
furnizează comunităţilor de rromi / ţigani integrarea socială necesară pe care 
comunităţile de români ortodocşi sau maghiari reformaţi le-o refuză. 

Rromii / ţiganii se constituie în comunităţi extrem de fragmentate, bazate în 
principal pe relaţiile de rudenie. Ei nu au conştiinţa comună a unei identităţi etnice, a 
unei istorii sau a unei limbi care să îi unifice. În acelaşi context, lipsa unităţii lor politice 
este un subiect îndelung discutat de către liderii lor, iar o soluţie la această problemă nu 
reprezintă altceva decât o modalitate de a rezolva problema mai profundă a 
comunităţilor fragmentate în care rromii / ţiganii trăiesc. 

Se poate vorbi despre o fragmentare a rromilor / ţiganilor şi din punctul de 
vedere al tradiţiilor lor profesionale. Întâlnim astfel căldărari, ursari, gabori, etc, fiecare 
dintre aceştia dezvoltându-şi un accentuat spirit de rivalitate şi dispreţ la adresa celor 
care nu aparţin aceluiaşi grup profesional. Această diviziune profesională se constituie 
ca o diviziune socială, fiecare astfel de comunitate percepându-se pe sine pură, în 
defavoarea celorlalţi care sunt consideraţi impuri prin faptul că au renunţat la 
adevăratele tradiţii rrome şi s-au amestecat cu românii şi cu maghiarii. 

Mişcarea neo-protestantă poate fi interpretată ca o modalitate de a depăşi tocmai 
aceste bariere ce există între diverse comunităţi sau grupuri familiale, aşa cum arată Gay 
y Blasco în analizele sale. Acest lucru devine posibil prin promovarea  unei unităţi a 
tuturor celor care cred şi care îl urmează pe Hristos şi egalitatea şi dragostea frăţească a 
tuturor rromilor / ţiganilor, indiferent de apartenenţa lor la o familie sau alta, la o tradiţie 
profesională sau alta (Gay y Blasco 2000, 2000b). 

Într-adevăr, convertirea religioasă are ca efect o restructurare totală a identităţii 
credinciosului şi o integrare a acestuia în reţele sociale extrem de puternice. 
Comunităţile rrome devin astfel mult mai solide, deoarece biserica poate fi privită ca un 
instrument pe care oamenii îl folosesc pentru a obiectiva o anumită narativă socială şi 
culturală. Accesul la o comunitate religioasă proprie, la o biserică proprie, la mijloacele 
necesare de a instituţionaliza o cultură proprie şi toate acestea în secţiunea lor de trai, le 
permite articularea unei comunităţi integrate capabilă să depăşească fragmentarea 
social-politică ce caracterizează comunităţile tradiţionale de rromi / ţigani. 

Astfel, biserica nu se limitează la a fi centrul vieţii lor religioase, devenind în 
acelaşi timp şi centrul vieţii lor sociale şi culturale. Importanţa relaţiilor de rudenie este 
depăşită acum de cea a noilor relaţii de rudenie spirituală. Credinciosul devine astfel 
dator din punct de vedere moral să îşi ajute noii fraţi şi surori, aceasta ducând la legături 
puternice între comunităţi. Distincţiile pământeşti între rromi / ţigani şi români, sau între 
o tradiţie sau alta sunt înlocuite de un statut unitar pe care îl împărtăşesc toţi cei care 
sunt parte a trupului lui Cristos. 

Depăşirea statutului de stigmatizaţi atribuit rromilor / ţiganilor de către 
majoritatea dominantă este unul din avantajele acestui nou model de identitate. Rromii / 
ţiganii găsesc astfel resursele necesare pentru a trăi o viaţă morală, pentru a cultiva o 
etică a muncii şi a articula relaţii sociale puternice. Aceasta va duce la o mobilitate 
socială şi la o mai bună imagine a rromilor / ţiganilor printre români, însă cu preţul unei 
excluderi religioase din partea vecinilor lor rromi / ţigani. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:43 UTC)
BDD-V2506 © 2007 Editura Alfa



Religie şi strategii identitare la populaţia de etnie rromă 

 771 

Acest nou model neo-protestant al rromilor / ţiganilor concurează cu modelul 
promovat în ultimele decenii de către activiştii politici rromi internaţionali şi de sutele 
de ONG-uri al căror scop este să unifice toţi rromii / ţiganii din România. Acestora, 
modelul neo-protestant le apare ca fiind mult prea dogmatic şi prea strict din punct de 
vedere moral, în timp ce modelul promovat de ei se bazează pe unitatea etnică a 
rromilor / ţiganilor, o istorie comună şi alte narative istorice menite să dea forţă 
grupurilor oprimate de rromi / ţigani. 

Faptul că cei mai mulţi rromi / ţigani nu se percep astfel, că nu consideră India 
ca fiind ţara lor de origine şi că nu împărtăşesc ideile politice ale acestor activişti, ne 
permite să considerăm această abordare ca fiind una de politică ce încearcă 
implementarea unui model identitar de sus în jos. Modul în care rromii / ţiganii se văd 
pe ei înşişi este un argument în acest sens. 

Vedem astfel două soluţii diferite la aceeaşi problemă a extremei fragmentări 
care caracterizează etnia rromă. Există pe de o parte modelul neo-protestant care aduce 
o nouă restructurare religioasă a identităţii, în care biserica locală este un instrument 
pentru integrarea comunităţilor, şi pe de altă parte modelul activiştilor internaţionali 
care încearcă să îmbunătăţească condiţia socială a rromilor / ţiganilor şi să îi 
conştientizeze, din punct de vedere politic de drepturile omului la care trebuie să aibă 
acces. 

Consider că cele mai importante consecinţe sociale şi culturale ale acestei 
masive convertiri religioase în rândul rromilor / ţiganilor este emergenţa  unei noi 
modalităţi de a reconstrui o nouă identitate etnică. Doar timpul va arăta dacă aceasta va 
fi o încercare reuşită sau nu. 

 
Bibliografie 

 
ASAD, Talal, Formation of the Secular: Christianity, Islam, Modernity, Stanford University 
Press, 2003, Stanford, California. 
FROESE, Paul, After Atheism: An Analysis of Religious Monopolies in the Post-Communist 

World, “Sociology of Religion”, 2003,Vol. 65 (1), p. 57-75. 
FROESE, Paul, Forced secularization in Soviet Russia: Why an Atheistic Monopoly Failed, 
“Journal for the Scientific Study of Religion”, 2004,Vol. 43 (1), 35-50. 
GAY y Blasco P., The Politics of Evangelism: Hierarchy, Masculinity and Religious Conversion 

Among Gitanos, ”Romani Studies”, series 5, vol. 10, 2000, issue1, p. 1-22. 
GAY y Blasco P., Gitano Evangelism: the Emergence of a Politico-Religious Diaspora., 2000 
www.transcomm.ox.ac.uk. 
GEERTZ, Clifford, The Interpretation of Cultures, New York, Basic Books, Inc., (1973). 
POLLACK D., Institutionalised and Subjective Religiosity in Former Communist Countries of 

Central and Eastern Europe, in Jerolimov D. M., Zrinscak S., Borowik I. (eds.), Religion and 

patterns of social transformation. Zagreb, Institute for Social Research, 2001.  
POLLACK, D., Modifications in the Religious Field of Central and Eastern Europe, “European 
Societies” 3:135-165, 2001. 
RAMBO, L. R., Theories of Conversion: Understanding and Interpreting Religious Chang, 

“Social Compass”, Vol. 46, 1999, p. 259-71. 
SLAVKOVA, M., (2003) Roma Pastors as Leaders Roma Protestant Communities, Đorđević, 
Dr. (ed.) Roma Religious Culture. - JUNIR (Niš), 2003, p.168-177. 
SLAVKOVA, M., Gypsies in Lom: the Case of Gypsies who Convert to ProtestantChristianity – 
Conference ,,Religious Conversion after Socialism”, Max Planck Institute for Social 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:43 UTC)
BDD-V2506 © 2007 Editura Alfa



Sorin GOG 

 772 

Anthropology, Halle, Germany, April 7-9, 2005. SNOW David and Machalek Richard, The 

Convert as a Social Type, “Sociological Theory”, I, 1983, p.259-289. 
SNOW, David A. and Richard Machalek, The Sociology of Conversion, ,”Annual Review of 
Sociology”, X, 1984, p.167-90. 
TOMKA, M., Comparing Countries by their Religiosity in Eastern Europe. in Jerolimov D. M., 
Zrinscak S., Borowik I. (eds.), Religion and patterns of social transformation, Zagreb, Institute 
for Social Research, 2004. 
WEBER, M., Religious Rejection of the World and their Direction. Essays in Sociology, M. 
Weber, H. H. Gerth, C. W. Mills, New York, Oxford University Press, 1969, p. 323-359. 

 
Religion and Identity Strategies among Gypsy / Rroma 

 
This paper focuses on the spreading of Pentecostal movement among Rroma, one of the 

most social marginalized ethnic minorities from Romania, and on the resulting relationship 
between religion and ethnic identity. My research aims at analyzing the symbolic architecture of 
the discourse that surrounds the conversion to Pentecostalism and the new model of Gypsyness 
that this discourse institutionalizes. I try to argue that this is due to the changes brought by post-
socialism that structurally allowed a free religious market and the pluralization of religious 
movements. The religious conversion restructures the Gypsy / Rroma conception of self, life-
style and world-view and the resulting process is a new cultural code, a language code, a 
dressing code, a restructuring of the time and local space and eventually of their own identity. I 
argue that the massive religious conversions that took place among this ethnic minority after the 
fall of communism led to the emergence of a new self-understanding of Gypsyness: one that is 
opposed both to traditional ethnic Gypsy identity and to the international political activist model 
of ethnic identity (Rroma).  

 

Universitatea „Babeş-Bolyai”, Cluj-Napoca 

România 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:43 UTC)
BDD-V2506 © 2007 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

