Cultura traditionala — forma de (re)afirmare a identitatii:
puterea simbolului

Delia SUIOGAN

Omul tuturor timpurilor a fost i este un ,,actor”, viata poate fi perceputa ca o
»ceremonie”, ,jucatd” ca un limbaj simbolic. Chiar si pentru omul modern exista foarte
multe momente cand nu poate trece prin viatd doar printr-o simpld participare, ci
trecerea implicé o forma codificatd de reprezentare a Lumii si a relatiei lui cu Lumea.

Simbolurile l-au ajutat dintotdeauna sa (re)descopere realitatea si l-au
determinat, in acelasi timp, sd devina real prin participare. Preluand teoria lui Mircea
Eliade, am putea spune ca, prin intermediul simbolurilor, repetdm un arhetip, iar prin
aceasta repetare, dobandim realitate. ,,Un obiect sau o actiune dobandesc o valoare si
devin 1n acelasi timp reale numai pentru ca participa intr-un fel sau altul la o realitate
care le transcende (...) semnificatia, valoarea lor nu se leaga de un dat fizic brut, ci de
calitatea lor de a reproduce un act primordial, de a repeta un model mitic.”'

Simbolul este cel care i-a permis individului sa atingd un nivel de profunzime in
procesul de cunoastere. El are, prin natura sa, puterea de a raporta orice element la un
sistem capabil sd 1i decopere natura semnificativd. Simbolul nu trebuie inteles ca o
figurd de stil sau de expresie, el nu este un artificiu cu ajutorul caruia construim arii de
semnificatie, dimpotrivd, el este purtdtorul sensului nsusi pentru ca doar prin
intermediul lui omul poate exista si evolua ca parte a Unitdti primordiale. Simbolurile
trebuie privite, asadar, ca instrumente ale cunoasterii, o cunoastere nonrationala,
intuitiva, dar superioard, pentru cad refuza speculatia. Simbolurile ne apar ca puncte de
comunicare intre omul individual si Omul universal.

Intr-un astfel de context, simbolul nu mai poate fi privit ca un (simplu)
instrument, ci el insusi devine parte a unui ansamblu semnificativ complex, cu atat mai
mult cu cat suntem de acord cu ideea ca simbolul nu este rezultatul unui rationament, ci
al unei atitudini a individului fata de lucruri, fenomene etc. Simbolurile au nevoie de un
univers capabil sa descopere acele similitudini inteligibile; este vorba despre o serie
intreagd de relatii care unesc semnele si lucrurile, anularea sau nedescoperirea lor
conducénd la neutralizarea sensului.

Logica practica este un concept ce trebuie adus in discutie, ea se elibereaza de
cele mai multe ori de logica logicd, deoarece, intr-un astfel de mod de a intelege
realitatea, asistim la o dublare obligatorie a coerentei de eficacitate. ,,Sistemele
simbolice 1si datoreazd coerenta lor practica, adica unitatea si regularitatile lor, dar si
vagul si neregularitatile lor, si unele si altele la fel de necesare, pentru ca sunt inscrise in
logica genezei si a functiondrii lor, faptului ca sunt produsul unor practici care nu isi pot
indeplini functiile lor practice decat In masura In care angajeaza, in stare practica,
principii care sunt nu numai coerente — adicd capabile sd produca practici intrinsec

! Mircea Eliade, Mitul eternei reintoarceri, Bucuresti, Univers enciclopedic, 1999, p. 12.

BDD-V2433 © 2006 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:22 UTC)



Delia SUIOGAN

coerente si in acelasi timp compatibile cu conditiile obiective — ci i ugor controlabile si
manevrabile, pentru ci se supun unei logici sirace si economice.”

Intotdeauna expresia simbolici va avea in vedere legitura dintre actiune si
realitatea exprimata; dincolo de cuvinte trebuie sd vedem faptele. Cuvantul nu va fi,
astfel, dupa formula Iui Jean Borella, un ,,simplu cuvant”, ci el va fi, alaturi de gesturi,
dar si de obiectele de care omul s-a inconjurat de-a lungul timpului, o modalitate de
prezentificare, de actualizare a arhetipului. Pornind de la aceastd idée, vom privi
intelegerea ca pe o forma de interpretare si nu de analiza a semnelor, pentru ca realitatea
Lumii este de natura semantica.

Prin simbol, dar mai ales prin descoperirea legaturilor ce se stabilesc intre
semnificatiile diferitelor clase de simboluri, se poate ajunge cel mai usor la adevaratele
sensuri ale lumii care ne Inconjoara. Raportdndu-ne la sensuri, ne vom re-descoperi ca
parte a unui intreg. Simbolurile sunt, asadar, cele care ne permit descoperirea identitatii.

De-a lungul timpului, am asistat la tendinta tuturor formelor spre
secventializare, ceea ce a condus, inevitabil, la imposibilitatea refacerii intregului. Acest
fapt a influentat in mod direct evolutia sensului, asistdnd la o rupere a sensului de baza
intr-o serie de sensuri secundare. Refacerea intregului se poate realiza doar prin
revenirea la rolul si functiile imaginii la nivelul gandirii arhaice, traditionale. Prin unirea
tuturor limbajelor ce participa la construirea sensului, cu un accent mai mare pus pe
rolul limbajelor nonverbale, se poate realiza reconstituirea unei imagini — bazd,
considerand cd doar imaginea are capacitatea de a deschide sensul spre imaginar, spre
ceea ce este dincolo de imediat, de vizibil, de perceptibil. /maginea nu trebuie redusa la
un obiect sau la o suma de obiecte; ea este o stare. Prin intermediul sdu Cosmosul
ramane viu.

Un rol determinant il are, pentru mentinerea vie a imaginii, acel element cu
valoare de exemplu. Dincolo, Insd, de nivelul exemplarului, omul tuturor timpurilor a
intreprins in mod constant o actiune de anulare a arbitrariului prin stabilirea unui anumit
grad de motivare a faptelor sale. Toate formele de manifestare ritualicd intrd in seria
modelelor cu ajutorul carora omul nu doar se supune Cosmicului, ci devine parte a
acestuia.

Descoperirea sensului este deosebit de importanta, deoarece el are valoarea unui
principiu capabil sd mentina toatd acea inlantuire de structuri, de semnificatii intr-o stare
de armonie. Pentru ducerea la bun sfarsit a procesului de interpretare, avem in vedere si
faptul ca sunt foarte importante informatiile pe care cititorul sau ascultatorul le detine in
legaturd cu universul de discurs, nu putem descoperi sensul fard a ajunge la
semnificatiile de la baza discursului. Mitologia, magia, ritul, religia se constituie, dupa
formula lui E. Coseriu, in tot atatea sisteme de semnificatii.

Prin gest, prin rit, magie, mit omul culturilor arhaice si traditionale si-a
construit, in timp si dincolo de timp, propria-i carte de legi. Respectarea rdnduielii nu
mai trebuie privitd ca o acceptare a unui set de norme, ci ca o modalitate de comunicare
a omului cu Cosmosul ca totalitate. Acest tip de comunicare refuza irationalul; In
incercarea de a descoperi legile interne ale armoniei Cosmosului, s-a ajuns pana la
conferirea unei rationalitati totale acestui Cosmos. Simbolul devine o forma de
manifestare a realitdtii ca idealitate.

2 Pierre Bourdieu, Simul practic, lasi, Institul European, 2000, p.137.

732

BDD-V2433 © 2006 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:22 UTC)



Cultura traditionala — forma de (re)afirmare a identitatii: puterea simbolului

Omul mediilor traditionale nu contempla lumea, ci trdia lumea, printr-o
participare directd la misterele sale. Pentru omul traditional, Lumea este o forma
inteligibila ce i se dezviluie ca o adevaratd retea de cauzalitati, producindu-se o
intelegere imediata si fireasca atat a ceea ce il Tnconjoard cat si a ceea ce exista dincolo
de el. Comunicarea este cea care transformd simplele relatii in interdependente
relationale care vor produce o extensie a intelegerii. Prin intermediul limbajelor-cod
luate separat, dar mai ales situate Intr-un sistem controlat de interconditiondri, creatorul
apeleaza la memoria noastra pasiva, incercand si instaureze in mintea noastra nivele de
semnificatie. Modul de transmitere a mesajului este de naturd analitica si nu expozitiva.

Intr-o societate de tip traditional toate obiectele, toate elementele ce-1 inconjoara
pe individ sunt purtatoare de simbolism. Simbolul reprezinta, in fapt, sinteza concretului
cu imaginarul, dar si cu abstractul. Este o dublare a rationalului cu ceea ce este dincolo
de rational, dar nu irational; pentru ca acel dincolo de rational nu inseamna neadevar,
minciund, inexistent, ci este un adevar mult mai evident decat cel de natura pur logica,
sinonimul sau total putind fi considerat conceptul de valoare pura.

Ca orice fenomen de culturd, nici simbolismul nu putea scapa de consecintele
evolutiei. De aceea nu se poate pune semnul egalitatii intre mentalitatea primitiva si cea
traditionald. Chiar dacd ambele se raporteaza in mod direct la simbol, prima il abordeaza
din perspectiva unei logici operationale, cealaltd dintr-o perspectiva integratoare ce
conduce la aparitia unor adevarate reprezentdri mentale ce actioneazd ca un adevarat
mecanism. Mergand spre cultura modernd, deosebirile sunt si mai evidente, ele sunt
generate de o revenire la operational, dar fara a se pastra acea discursivitate sustinuta de
actiunea de interactionare Intre realitatea virtuald si cea comunicata.

Intrebarea ce se ridica este daca asistim la un proces de alterare sau la unul de
degradare. Credem ca asistam mai degraba la o remodelare a limbajului simbolic 1n
etape succesive care se inscrie In coordonatele noilor serii de semnificatii impuse de
dinamica fenomenului cultural. In interiorul acestui proces, simbolul nu si-a pierdut
calitatea sa fundamentala, de a media intre om si Lume, de a-i permite individului,
periodic, sd-si redescopere centralitatea §i apartenenta la Tot si aceasta pentru ca
,simbolurile nu au doar valoare expresiva, ca la simplul nivel semantic, ci si o valoare
euristicd, deoarece ele conferd universalitate, temporalitate si fortd ontologica pentru
intelegerea de noi ingine™, dupa cum afirma P. Ricoeur.

Au existat mai multe studii asupra rolului arhetipurilor in evolutia cunoasterii,
majoritatea recunoscand capacitatea simbolismelor organizate de arhetipuri de a deveni
sisteme autonome. Cu toate acestea, istoria poate actiona asupra sistemelor, pentru ca ele
nu sunt inchise noilor sensuri pe care trecerea timpului, noile moduri de gandire si de
actiune asupra realitdtii inconjuratoare le pot crea si impune. Si aceasta pentru ca
»arhetipul nu exclude, ci numai limiteaza efectele istoriei evenimentiale. Structura
Imaginii arhetipale constituie nucleul tare al oricérui simbolism, ale carui semnificatii
pot fi completate de istoria evenimentiald, dar numai 1n sensul entelehiei sale
semnificante.”

Un aspect foarte des vizat de catre cercetatori este cel care pune problema
relatiei simbolului, in particular, dar si a gandirii simbolice, In general, cu modelul.

3 Paul Ricoeur, Despre interpretare, lasi, Editura Trei, 1998, p. 49.
4 Aurel Codoban, Sacru si ontofanie, lasi, Editura Polirom, 1998, p. 87.

733

BDD-V2433 © 2006 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:22 UTC)



Delia SUIOGAN

Interactiunile relationale cu schemele, cu tiparele sunt continue, acest fapt presupune
atat variatii, dar, in mod obligatoriu, §i consecvente la nivelul modului de a gandi
Lumea. Sistemul propus de acest tip de relatii este unul deschis, ceea ce permite
reformularea unor idei, credinte, In perspectiva noilor contexte socio-culturale,
psihologice. Semnificatiile particulare nu vor reusi insa sa le anuleze pe cele generale.

P. Culianu arata: ,,Una dintre caracteristicile fundamentale ale omului arhaic
este aceea de a trai Intr-o lume a cdrei realitate nu este datd de simpla existenta a
lucrurilor, ci de participarea lor la modelele paradigmatice, la arhetipuri celeste. [...]
Orice activitate rituald, sau chiar profana, isi are modelul ei intr-o actiune care-i confera
«realitate». De aici rezultand clar ideea ca individualitatea umana are caracter secundar,
ea dispare in fata modelelor traditionale repetitive.”

Corecta interpretare a simbolurilor ne va demonstra, in fapt, cd intelegerea
modului lor de a fi gandite de catre inaintasi se va dovedi o descoperire a felului nostru
de a gandi. Fenomenul poate fi explicat doar prin definirea ideii de apartenentd; am
putea sd o numim apartenenta culturald intr-un sens largit, pentru cé toti suntem fiinte
cosmice. Doar relatia aceasta directd cu modelul este cea care permite identificarea unui
proces complex, cunoscut sub numele de logica simbolurilor.

in legdtura cu acest proces, acelasi I. P. Culianu afirma: ,,Limbajul simbolurilor
are functia de a cosmiciza omul §i de a antropomorfiza lumea. Simbolurile sunt un
limbaj antropo-cosmic, care permite analogii constante §i omologii psiho sau fizico-
cosmice. [...] Caracteristica simbolului este nu numai de a reprezenta prelungirea unei
hierofanii, ci si de a constitui el insusi o hierofanie autonoma. «Logica simbolului» este
ilustratd de simbolismul magico-religios si confirmata in productia spontana a activitatii
subconstiente si trans-constiente a omului. Simbolul este un limbaj sau face parte dintr-
un limbaj care prezintd anumite caracteristici distinctive: simultaneitate a semnificatiilor
care urmaresc solidarizarea omului cu societatea si, prin aceasta, cu Cosmosul. Aceasta
este functia unificatoare a simbolului.”® Facand parte dintr-un sistem, simbolul ni se
descopera mai usor ca purtitor de sens, mai mult chiar se crede ca ,,apartenenta” este
cea care da nagtere sistemului de modele, de moduri acceptate de definire a experientei
umanului 1n relatia Iui cu Universul.

Dincolo 1nsd de apartenenta sa la un anumit sistem, simbolul poate valora si prin
el insusi, mai ales atunci cand poate reprezenta prin el insusi o imagine simbolica.
Simbolul apare ca o formad de interpretare a realititii, cum am subliniat deja.
Interpretarile pot fi deosebite de la un individ la altul, modul de aparitie a simbolurilor
std, deci, sub semnul individualitatii care ia atitudine fatd de interactiunile elementelor
ce-l inconjoara; existenta in timp si in spatiu a simbolurilor presupune nsd comunicarea
care se dovedeste a fi o forma de interpretare a experientei omului in relatia sa cu
simbolul. Putem sa-l1 citim in acest sens pe G. Durand: ,neputand sid figureze
infigurabila transcendentd, imaginea simbolicd este transfigurarea unei reprezentari
concrete printr-un sens pentru totdeauna abstract. Simbolul este deci o reprezentare care
face sa apard un sens secret, el este epifania unui mister.”(...) Si aceasta pentru ca ,,in
timp ce Intr-un simplu semn semnificatul este limitat si semnificantul, prin arbitrariul
insusi, nesfarsit, in timp ce simpla alegorie traduce un semnificat finit printr-un

5 Joan Petru Culianu, Mircea Eliade, Bucuresti, Editura Nemira, 1995, p. 90.
8 idem, p. 94, 106.

734

BDD-V2433 © 2006 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:22 UTC)



Cultura traditionala — forma de (re)afirmare a identitatii: puterea simbolului

semnificant nu mai putin delimitat, cei doi termeni ai Symbolon-ului sunt infinit
deschisi.”’

Majoritatea cercetdtorilor au identificat ca principala sursd a aparitiei
simbolurilor, dar si a mentinerii acestora, redundanta. ,,Simbolurile sunt alimentate de o
redundantd de gesturi, de relatii lingvistice sau de imagini materializate printr-o arta.
Redundanta semnificantd a gesturilor constituie clasa simbolurilor rituale — actorul
«interpreteazd» dand prin gesturi o atitudine semnificativa corpului sdu si obiectelor pe
care le manuieste. Redundanta relatiilor lingvistice este semnificativd pentru mit si
derivatele sale. Imaginea pictatd, sculptatd, tot ce am putea numi simbol iconografic,
constituie multiple redundante, «copia» redundantd a unui loc, a unui chip, a unui
model, dar si reprezentarea de catre spectator a ceea ce pictorul a reprezentat deja
tehnic™®, afirma G. Durand.

Simbolizarea si resimbolizarea sunt cele care au permis conservarea peste timp
a unor simboluri, dar si a unor practici, deoarece simbolurile trebuie citite ca pe o
scriitura picturald (dupa formula lui Heinrich Zimmer) a intelepciunii omului tuturor
timpurilor, fiind rezultatul intentiei si a capacitatii indivizilor de a comunica intre ei.
Drept consecinta, ,nivelul cultural furnizeaza, asadar, un limbaj simbolic deja
universalizabil. Marile simboluri tehnologice si astrobiologice, soarele, luna, copacul,
cerealele, focul, amnarul, tesatura, fierul, oala constituie feluri de substantive simbolice
polarizate de o pereche de patterns culturale usor descifrabile.””

In realitatea care ne inconjoard, totul a avut si mai are inci o incarciturd
simbolica: imbracamintea, ornamentele, cartile, aniversarile, sarbatorile; simbolul a avut
si are o valoare participativda pentru cd a facut dintotdeauna posibila anularea
ambiguitatii prin faptul ca deschide o cale de comunicare intre vizibil si invizibil, fara a
incerca sa-1 anuleze pe unul prin celalalt.

Societatile moderne se caracterizeazd printr-o sustinutd nevoie de identificare
intre semn si semnificat; ,limbajul simbolic nu e cu nimic mai sarac — dimpotriva —
decat cel articulat, iar figurile lui se leagd in constelatii arborescente cu ramificatii in
toate manifestdrile umanului. Ele se sprijind pe analogia dintre macrocosmos si
microcosmos (...) dar si pe alte analogii Intre substante, forme, culori, marimi
geometrice sau aritmetice, gesturi si actiuni”'’, afirma V. Avram.

Putem vorbi, asadar, despre posibilitatea recuperarii memoriei culturale prin
revenirea la simboluri, prin redescoperirea sensurilor de baza, ceea ce ne determind sa
fim de acord cu formula Iui G. Durand potrivit careia: ,,gandirea In totalitatea sa se
gaseste integratd functiei simbolice. [...] S-a constatat cd marile sisteme de imagini de
«reprezentare a lumii» se succed iIn mod constient in cursul evolutiei civilizatiilor
umane.”"!

Mergand in continuarea acestei idei, vom fi de acord §i cu observatia ca
intotdeauna trebuie acordati o atentie deosebitd conventiei. In absenta acesteia nu se
poate ajunge la o intelegere adevaratd a sensului. Conventia este pe drept cuvant

7 Gilbert Durand, Aventurile Imaginii. Imaginatia simbolicd. Imaginarul, Bucuresti, Editura Nemira, 1999,
p- 18.

8 idem, p. 20.

® ibidem, p. 99.

0 vasile Avram, Crestinismul cosmic — o paradigmd pierdutd?, Sibiu, Editura Saeculum, 1999, p. 149.

! Gilbert Durand, Aventurile imaginii..., ed. cit., p. 83, 84.

735

BDD-V2433 © 2006 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:22 UTC)



Delia SUIOGAN

consideratd dimensiunea sociala a semnului, dar ea trebuie pusi si in relatie directa cu
dimensiunea universald a semnului. Pe drept cuvant, multi cercetdtori au observat faptul
cd cele mai multe simboluri au punctul de pornire intr-o baza comuna, arhetipul, de
aceea pentru o bund interpretare a unui ritual, a unui discurs sau a unui text trebuie sa
avem in vedere clasele de simboluri ce participa la crearea de sens.

Revenind asupra interactiunilor relationale in interiorul carora simbolurile exista
ca atare, ca limbaj, trebuie sd aducem in discutie rolul contextelor spatio-temporale.
Lumea 1n care traieste nu este pentru om (indiferent ce tip de culturd am lua in discutie)
nici atemporald, nici aspatiald. Am asistat dintotdeauna la un refuz al abstractului, dar
nu si al idealului. Trdirea 1n spatiu si timp a impus o permanenta incercare de adaptare la
cerintele noului context. In mod evident, interactiunile au fost afectate de influentele
generate de adaptare, alterand semnificatiile. Exista 1nsa o serie intreagd de elemente ce
apar In mod constant §i care permit continuitatea la nivelul Intelegerii. Rolul trecutului
ca modelator al intelegerii a fost o temd foarte des dezbatuta de catre specialistii in
domeniu §i ea meritd reluatd deoarece traditia este cea care ne pune la dispozitie
elementele necesare reconstruirii identitatii culturale.

O societate se organizeaza si evolueaza in jurul unui sistem socio-cultural care
are calitatea de mostenire colectiva, devenit, in timp, logica culturald; ea are capacitatea
de a descoperi cat mai multe dintre aspectele identitatii unei societiti. Invitarea,
conservarea, restituirea sunt activitati culturale, ele trebuie sd fie realizate toate sub
semnul interactiunii dintre sistemele de gandire, dintre trecut si prezent, dintre national
si universal. In acest context, etnologul nu doar ,,dezgroapa”, ci recontextualizeaza,
resemantizeaza.

In paginile care urmeazi vom incerca si demonstrim ci avem o nevoie
permanentd de resemnatizare, prin recontextualizare, in iIncercarea de a ne pastra
identitatea culturald in contextul unei globalizari oarecum fortate. Miorita a fost foarte
des interpretatd si de cele mai multe ori concluziile faceau trimitere la modul in care
acest text scoate in evidentd anumite trasaturi de caracter ale romanului. Cele mai multe
dintre aceste interpretari nu apelau la refacerea contextului. De aceea, s-a ajuns la unele
afirmatii gresite. Consideram ca, pentru o buna si corecta intelegere a sensului Mioritei,
trebuie sa ne intoarcem la variantele colind, la natura discursiva a textului.

Miorita-colind 1si transmite mesajul prin intermediul simbolurilor, la fel ca
majoritatea textelor apartinand poeziei de ritual si ceremonial, §i nu numai. Variantele-
colind sunt exemple concludente pentru sustinerea ideii ca avem de-a face la nivelul
construirii sensului Textului unic Miorita cu o gandire de tip simbolic. Functia
fundamentala a limbajului este cea simbolicd, acest lucru fiind facut posibil doar prin
constituirea de-a lungul timpului a unor adevarate coduri simbolice. Mai Intdi s-a
constituit un cod simbolic profund, relevand capacitatea individului uman de a-si
reprezenta realitatea la nivelul fiintei sale interioare, ca, mai apoi, aceste reprezentari sa
fie transpuse in coduri simbolice ce permiteau refacerea legaturii cu exteriorul, numit si
cod simbolic de suprafatd®, reprezentate de limbajele verbale si nonverbale.

La nivelul variantelor-colind regasim doua etape ale evolutiei simbolului, una in
care simbolurile sunt puternic motivate iar limbajele nonverbale sunt purtatoare ale

12 vezi Traian Stanciulescu, Miturile creatiei, lasi, Editura Performantica, 1995, p.20.

736

BDD-V2433 © 2006 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:22 UTC)



Cultura traditionala — forma de (re)afirmare a identitatii: puterea simbolului

semnificatiilor; alta in care limbajele nonverbale sunt dublate de cele verbale iar
simbolul este doar partial motivat, ramanand insd in sfera conventionalului,
neatingandu-se nivelul arbitrariului.

Dintre codurile simbolice nonverbale sau figurative, cel mai bine reprezentat in
colindele construite in jurul motivului mioritic este codul obiectelor de ritual, urmat, in
ordinea importantei, de codul muzical si, In ultimd instanta, de codul gesturilor ritualice.
Am situat gestul pe pozitia a treia nu pentru ca rolul acestuia in stabilirea sensului ar fi
de mai micd insemndtate, ci pentru cad cele mai multe gesturi sunt mascate, doar
presupuse.

Rolul cel mai important in impunerea sensului il joacd insa codul simbolic
verbal. Cuvantul-simbol nu este arbitrar, ci are o Incarcatura semanticd, datoratd, in
primul rand, legaturii pe care o pastreazd cu realitatea. Fiecare cuvant este examinat
inainte de a fi inclus In propozitie; pentru ca nu putem analiza corect rolul acestui cod
prin raportare doar la cuvant, prin omiterea relatiilor ce se instituie intre cuvinte, care, la
randu-le, sunt verificate. Sa apelam la cateva exemple concludente pentru demonstratie:
adjectivele mare si mic, folosite in caracterizarea protagonistilor. Nu este vorba aici de
opozitia unor termeni aflati in relatie de antonimie, ci de doi termeni intre care se
stabileste o relatie motivatd. Sensul relatiei este de la mare la mic, si nu invers; motivatia
acestui sens o descoperim doar atunci cand identificim adevaratul sens al cuvintelor
luate in discutie. Ambele cuvinte nu sunt altceva decat metafore-simbol ale timpului, dar
nu ale timpului 1n general, ci ale timpului initierii. De altfel, dacd am lua cuvintele din
oricare varianta si le-am supune unei asemenea interpretdri, am constata, cu siguranta,
ca aproape fiecare intrd sub incidenta sensului figurat, iar relatiile ce se stabilesc Intre
cuvinte sunt de naturd metaforica, metonimica sau alegorica. Metaforele, metonimiile,
hiperbolele, repetitiile, accentul metric sau natural, rimele, refrenul, nu mai pot nici ele
fi interpretate doar ca simple elemente de stil, ci ele insele devin forme de manifestare
ale unei gandiri de tip simbolic.

Omorarea pastorului cel mic este exemplul prin care putem demonstra
afirmatiile de mai sus. Cea mai frecventd motivatie a omorului in colinde este generata
de aparitia motivului strainului care incalcd, in primul rand, interdictia de rupere a
cercului, realizdnd o patrundere (fortatd) intr-un spatiu ale cérui /egi nu le cunoaste.
Moartea in acest caz este obligatorie, doar astfel fiind posibila refacerea intregului
ocrotitor; moartea fiind pusa implicit sub semnul initierii in tainele acelui spatiu, ceea ce
va conduce la acceptarea lui ca membru al cetei. Celelalte motivatii apar intr-un numar
mai mic de variante, dar si ele 1si regasesc fundamentul in realitatea pastoritului. Este
vorba, fie de incalcarea interdictiilor de a nu se aduce femeie in spatiul stanii, sau de a
nu iesi in perioada varatului din spatiul acesteia, fie de uitarea si neindeplinirea
obligatiilor profesionale.

Legea care st la baza omorului este atat o lege impusa de o comunitate, in cazul
de fatd ceata de pastori, cét si o lege impusd de un timp anume - timpul initierii in
tainele cele mari ale fiintarii intr-un anumit spatiu si Intr-un anumit timp. Prin omor, cel
mic 11 depageste timpul individual, invatand sa apartind unui timp colectiv si, implicit,
unui timp universal, printr-o situare la nivelul prezentului etern. Nu este vorba, in
Miorita, despre o acceptare senind a mortii — de tip resemnare, cum foarte adesea s-a
afirmat, ci despre o acceptare a /egii, doar asa individul avand posibilitatea sa redevina
parte a totului. Acceptarea mortii ar putea fi interpretata, mai ales, ca gest sacrificial din

737

BDD-V2433 © 2006 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:22 UTC)



Delia SUIOGAN

partea ciobanului sortit mortii, dar §i din partea celor care iau aceastd hotarare. Sd nu
uitdm ca, in toate variantele cunoscute, omorul este ipotetic, fiind vorba, de fapt, despre
o actiune ritual-simbolica, al cdrei ultim scop este initierea. Moartea nu reprezintd un
sfarsit, ci inceputul unei forme superioare de existentd, iesind de sub incidenta tragicului
si intrand 1n sfera de semnificare a sublimului.

Si episodul testamentului, cel mai bine reprezentat la nivelul colindelor
construite in jurul motivului mioritic, ne permite demonstrarea faptului ca la baza
acestora se afld credinte, obiceiuri, dar mai ales gesturi rituale cu functie simbolica.
Alegerea locului de ingropare cunoaste destul de multe diferentieri in formulare de la o
varianta la alta, dar ,,locul-comun” cel mai frecvent este reprezentat de spatiul stanii:
,Inaintea strungilor / in locu galetilor”, ,In staulu oilor / In jocutu mieilor”, ,In staulu
oilor / In strunga mulgarilor”, ,In strunguta oilor / Si-n tircutu mieilor / $i-n urma
galetilor”, ,in stana de oi / La jocut de miei”, ,,Colea langd ploca stanii / Sa aud cum
latra cainii” etc. Pentru a intelege si mai bine motivatia acestei alegeri si a localiza
practic spatiul inmormantarii rituale a ciobanului mioritic, este necesar sa ne oprim
asupra unor detalii In ceea ce priveste asezarea stanii maramuresene. Ea se compune din
coliba in doud fete; comarnicul, ridicat pe patru stalpi, pentru pastrarea casului, unde se
afla si locul galetilor si unde arde in permanenta focul viu; tarla, in forma de patrulater;
strunga, unde se mulg oile — toate acestea sunt unite de staul, locul unde se inchid oile
peste noapte. Avem de-a face, deci, cu ceea ce cercetatorii au numit inmormdntare in
spatiul familial, caracteristica unui stadiu indepartat al evolutiei societatii umane.

Un alt aspect legat de inmorméantarea pacurarului este prezent in formuléri de
tipul: ,,Pe mine nu ma-ngropati / Nici in dalbul (negru, verde) tintirim / Ca-ntre morti oi
fi striin / Nici in verde temeteu / Fara unde-oi zice eu: / In varfutu muntelui / Sub crucea
molidului”, cu o variantd des intalnita: ,,in varvutul muntelui / in mijlocul plaiului”.
Prezent in aproximativ sapte variante, motivul refuzului cimitirului trimite la o epoca
anterioara crestinismului. Este vorba aici, de fapt, despre dorinta expresa de a se integra,
si dincolo de moarte, intr-un sistem stabil, apropiat si cunoscut.

De un alt tip este dorinta de a nu fi acoperit cu pamant, prezentd in aproximativ
douasprezece variante de colind maramuresean, de tipul: ,,Si pe mine ma-ngropati // ... /
Pe mine pamant nu puneti / Numa dalba (dragad) gluga mea ”. Pornind de la aceste
variante, dar si de la alte texte in care apare acest motiv si analizandu-le din punctul de
vedere al riturilor funerare, Ion Talos constata ca ele sunt ,,capabile sa arunce o raza de
lumina asupra mentalitdtii si obiceiurilor romanesti de inmormantare din primul mileniu
al erei noastre, poate chiar din epoca de formare a poporului roman”". Este vorba
despre inmormantarea la suprafatd, indeosebi de Inmormantarea la indltime, fapte
consemnate si de V. Parvan. In acelasi studiu, I. Talos di o explicatie acestei alegeri,
moartea capatand ,,aparenta unui somn si nu era nicidecum o despartire pentru totdeauna
de acest mediu™'*. In completarea acestei idei, merita aduse in discutie versuri de tipul:
»Da-n locut de coparsau / Punet scoartd de durdzau / Si-n locut de sdlas / Punet scoarta
de bohas ” sau ,,Si la cap imi puneti miel”. In ambele cazuri, ne situdm in contextul
vechilor rituri funerare, potrivit cérora, la disparitia unui membru al comunitatii se

13 Ton Talos, Miorita si vechile rituri funerare la romdni (I), in AMET, 1983, p.33.
Y idem, p. 35.

738

BDD-V2433 © 2006 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:22 UTC)



Cultura traditionala — forma de (re)afirmare a identitatii: puterea simbolului

sacrifica un element apartinand regnului vegetal sau animal, ,,ca modalitate de echilibru
simbolic al naturii”"”.

Muntele si stana, ca principale elemente de definire a spatiului pastoresc real,
devin si principalele forme de definire a spatiului mitic, fiind, de fapt, forme ,,de evocare
a universului”. Ambele ne apar ca forme de reprezentare a sacrului intr-o lume reald
(profand) cu care acesta nu intrd in opozitie, ci intr-o relatie dialectica. Spatiul mioritic,
prin relatia ce se stabileste Intre rit §i mit, si doar prin aceasta, trebuie vazut si proiectat
cosmic. Muntele si stdna sunt spatii sacre, cu legi proprii dictate de acel permanent
dialog ce se stabileste intre macro §i micro-cosmos. Pentru a intelege mai bine relatia
dintre real si mitic, voi supune atentiei un concept care mi se pare a fi obligatoriu in
aceasta prezentare, ¢ vorba despre cel definit prin termenul /imitd. Muntele si stana, in
dubla lor ipostaza de spatii reale sau mitice, pot fi reprezentate printr-un sistem de
cercuri concentrice, caracterizat prin existenta unor spatii-limitd care permit, sau nu,
trecerea dintr-un cerc in altul, fard a se rupe intregul. Este vorba, de fapt, despre limite
interioare si despre limite exterioare ale unui spatiu sacru, prin definitie. Avem de-a face
cu locuri critice unde, de reguld, au loc toate actele rituale de initiere. In acest context,
limita devine principala forma de reprezentare a ,,orizontului etern al vietii si al mortii”'®
Un singur exemplu credem cd poate fi concludent, si anume, pastorul cere sa fie
inmormatat intr-un astfel de spatiu-limita, hotar intre viata si moarte, singurul loc care-i
poate oferi posibilitatea trecerii dintr-o lume in alta, dintr-un loc 1n altul. Cea mai clara
expresie prin care se exprima aceastd stare de lucruri este dorinta ciobanului de a fi
inmormantat in doud sau chiar mai multe locuri in acelasi timp: ,,Dar pe mine ma-
ngropati / In strunguta oilor / In tropotul mieilor / Colea langa ploca stanii /. Credem ci
este vorba, de fapt, despre o limita interioard, care are puterea de a uni toate elementele
de structurd, refacand starea de echilibru. Un exemplu si mai concludent il constituie
dorinta de a fi inmormantat ,,in varfutu muntelui”. Varful reprezintd limita cea mai de
sus a muntelui, care poate oferi posibilitatea unirii planului terestru cu cel cosmic; ideea
nevoii de refacere a stirii de echilibru anulatd In momentul fortarii patruderii in
interiorul unui spatiu caruia ,,stradinul” nu-i apartinea de drept este $i mai evidenta.

Un spatiu destul de extins al Miorifei-colind il ocupa, in structura testamentului
ciobanului, enumerarea obiectelor cu care doreste sd fie inmormantat. Acest tip de
inmormantare rituala trimite, din nou, la epoca precrestind. Obiectele cerute de pacurar
apartin inventarului ciobanesc. Nelipsit este fluierul ,,cel dulce”, ,,de fag”, ,,de vant” etc.,
langa acesta apare foarte adesea trAmbita sau tilinca. Sunetul acestor instrumente va
substitui bocetul, cantecul (de jale). O altd serie de obiecte este reprezentatd de armele
de aparare: bota, lancea, toporul, baltagul - toate acestea sunt substitute care 1i stau la
indemana, si prin intermediul carora pastorul reclama indeplinirea ritualului funerar. Pe
de-o parte, aceste elemente sunt, asa cum am demonstrat deja, obiecte de ritual, pe de
alta parte, insa, ele devin simboluri prin intermediul cérora se incearcad punerea semnului
egalitdtii Intre lumea de dincolo si lumea de aici. Voi supune atentiei acum doar trei
dintre obiectele de ritual devenite simboluri, este vorba despre fluier, trambita, tilinca.
Prin timbrul sunetelor acestor instrumente muzicale, un timbru special, ele devin
simboluri ale cantecului care are o functie de purificare, dar mai ales are rolul de a

15 Mihai Coman, Izvoare mitice, Bucuresti, Editura Cartea Romaneasca, 1980, p.234.
16 Vasile Latis, Pastoritul in Muntii Maramuresului, Baia Mare, ,,Marco & Condor”, 1993, p. 93.

739

BDD-V2433 © 2006 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:22 UTC)



Delia SUIOGAN

mentine in permanentd viu dialogul dintre cel plecat si cei ramagi. Ar merita amintit si
faptul cé@ 1n unele variante-colind apare definita clar functia fundamentald a cantecului,
aceea de a-l situa pe cel mort in planul vesniciei prin anularea timpului istoric intr-un
timp mitic: ,,Fluieru-a canta / Eu m-oi destepta”.

Secventa oile bocitoare intra 1n aceeasi arie de semnificatie. Bocitoarele lui vor
fi ,,oile cele cornute”, ,,cele biete miorele”, ,,mnirencile cu lanile”, ,,oile cele albastre”;
ciobanul mioritic nu vede 1n bocirea oilor numai mangaierea din urma adusa de fiintele
cele mai apropiate lui, realizarea momentului are, pe langd implicatiile ritualice si
conotatii mitice; oile realizeaza, de fapt, prin bocire, acea [litanie cosmica, prin
intermediul careia individul este integrat in lumea stramosilor. Daca vom completa cele
afirmate, cu observatia ca jelania oilor nu este realizatd intr-un regim static, ci intr-unul
dinamic, functia simbolicd a elementului ales de cétre creatorul anonim este i mai clara
(,,Si sunt doua oi balai / M-or canta pe vai / Si sunt doua oi cornute / M-or canta vara pe
munte”).

Atat fluierul, cat si bota sau lancea, devenite insemne funerare, se vor
subordona si simbolurilor verticalititii, fapt ce permite integrarea lor 1n seria
simbolurilor Axei Lumii; la fel ca si toiagul din Cdantecul Zorilor, mai pot primi si sensul
de indicare a directiei, devenind o posibila cheie care sd-i deschida sufletului unele porti.
In basmele populare, eroii raticitori pe TarAmul Celilalt arunci un bat peste apele
involburate si el se transformd intr-un pod sau intr-o punte. Stim ca multe dintre
simbolurile folosite in basme vin dinspre mitologia mortii; agsadar, este evident faptul ca
avem de-a face cu elemente ce 1i vor permite sufletului sd iasd din Labirint §i sa
redescopere Centrul. Ele au si valoarea unei arme; vorbim, in acest caz, despre batul
magic care are puterea de a imblanzi fiarele intalnite In Marea Calatorie catre Dincolo.
In Miorita-colind apar si armele propriu-zise: toporul si baltagul, aceasta pentru ca
moartea simbolica, de tip initiere, presupune o luptd, intr-un sens mult mai propriu cu
raul. Ele devin insemne ale autoritatii, ale puterii, avand rol ordonator.

Starea de echilibru, initierea in cazul nostru, presupune, dupa cum bine stim, o
lungd si aprigd luptd pentru anularea stirii de dezordine intr-una a ordinii, pentru
eliminarea Haosului si (re)transformarea lui In Cosmos. Chiar daca nu putem vorbi
despre o lupta, avem de-a face cu o situatie conflictuald care se cere anulatd. Conflictul
se construieste in jurul unei /upte simbolice, nu este vorba despre lupta cu Celalalt, ci cu
Sinele. Ciobanul participd constient la o limita; acceptand statutul de neinitiat primeste
dreptul la initiere; acest fapt nu presupune pasivitate, ci actiune, pentru cd orice noua
intemeiere presupune depdsirea unor probe, a unor obstacole. Acceptarea mortii da,
asadar, reptul la actiune. Fuga, razvratirea, razbunarea ar fi Insemnat neconstientizarea
starii-limitd, definind o conditie tragica a individului, ele reprezentand, in contextul dat,
falsa actiune, identificabila in plan simbolic cu ratacirea in labirint.

Toate actiunile ulterioare mortii simbolice — desteptarea, nunta cosmica - au in
vedere mentinerea unui permanent raport, pe de o parte cu lumea ce-i Inconjoard, iar pe
de alta parte, cu invizibilul. Este vorba despre participarea la un joc ale carui reguli sunt
impuse de Marele Tot caruia ciobanul invatad sa-i apartina. Astfel, actiunile devin sacre,
ele il pun In permanentd pe om in contact direct cu fortele creatoare de viatd. Acest
contact presupune doud etape distincte de realizare — dar ambele obligatorii — mai intéi,
actiunile vizeaza relatia cu orizontala, mai apoi pe cea cu verticala. Unirea orizontalei cu
verticala face posibild, prin analogie, transformarea invizibilului in real.

740

BDD-V2433 © 2006 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:22 UTC)



Cultura traditionala — forma de (re)afirmare a identitatii: puterea simbolului

Credem ca este evident faptul ca Miorita este rezultatul unui proces de sinteza si
trebuie interpretat ca atare, pentru aceasta este nevoie sa refacem etapele firesti, parcurse
de text In devenirea lui ca Text unic - reflectarea, prin imitatie, a unei realititi comune,
transformarea imitatiei in reflectie si constituirea unui sistem adaptat de manifestari
ritualice, transformarea reflectiei in interpretare si constituirea unui sistem mitologic. in
caz contrar, vom ajunge la concluzii false de tipul: ciobanul din Miorita se resemneaza
in fata mortii, refuzénd actiunea, ceea ce evidentiaza pesimismul si, implicit, conditia
tragica a individului.

Textul (unic) Miorita, cu toate variantele sale, devine, asadar, o retea complexa
de texte, rezultat al ,junor mecanisme interferente de simbolizare””, putandu-se
identifica si aici prezenta unor imagini i scheme care semnifica altceva decat lasa sa se
inteleagd continutul. Avem de-a face cu un flux continuu de informatie inchis intre
limitele unui discurs ce ,,se produce ca eveniment, dar se lasa inteles ca sens”'®. Natura
simbolica a limbajului din Miorita este bine sustinuta de un sistem tropologic unitar,
lucru permis de existenta unei constiinte colective semnificatoare. Trebuie avute in
vedere in acest context, atat formele simbolice ale limbajului nonverbal, cat si cele ale
limbajului verbalizat. Nu trebuie uitat, de asemenea, faptul ca simbolul nu se inchide
asupra lui Insusi, ci este caracterizat printr-o ,,infinitd deschidere semantica”, datorata
,sunei indelungate traditii social-culturale”'®. Acest fapt nu duce insi la ruperea logicii
sistemului de simboluri, deoarece in interiorul simbolurilor, dar si intre diferitele
simboluri, exista niste legaturi interne dictate de ,,coerenta functionald” a unei gandiri de
tip mental.

Rolul etnologului, si al tuturor categoriilor de cercetdtori ce se opresc asupra
culturii traditionale, este acela de a intelege si de a-i face si pe altii sa inteleaga Lumea
»reald”. Instrumentele conceptuale clasice cu care opereaza etnologia: spatiul, timpul,
rudenia, comunicarea, ritualul, teritoriul au incd puterea de face posibild perceperea
corecta a fenomenului numit ,,schimbari culturale”, putand ajuta la intelegerea modului
de functionare a unei lumi deosebit de complexe.

Si aceasta pentru cd nu putem nega importanta si puterea de obiectivare a
schemelor culturale mostenite din trecut. Intelegerea contextuala a sistemului de valori
transmise din generatie in generatie ne va ajuta sa reflectaim, mai atent, asupra sensurilor
codurilor de conduita care sunt trasaturile distinctive in raport cu Ceilalti, dar tot ea ne
raporteaza la un Tot. Un rol determinant Tn acest context, asa cum am afirmat si mai sus,
il are apropierea de simbol, elementul fundamental al unui Limbaj Total capabil sa ne
redescopere realitatea Lumii. Cu ajutorul simbolului s-a reusit, in fapt, permanentizarea
dialogului dintre particular si general, dintre abstract si concret; simbolurile, ca obiecte
ale cunoasterii, sunt construite si reconstruite, nu inregistrate mecanic, pasiv, a
simboliza insemnand, asadar, a stabili o serie intreagd de relatii. Intoarcerea la simbol si
la sistemele de semnificatii pe care le presupune Inseamnd posibilitatea de redescoperire
a identitatii.

Pentru a ne (re)afirma identitatea nu trebuie sd studiem doar elementele
specifice, ci si elementele ce depind de o mostenire comund, fird a ne teme de o

17 Paul Ricoeur, Eseuri de hermeneuticd, Bucuresti, Editura Humanitas, 1995, p- 89.
18 idem, p. 126.
1 Traian Stanciulescu, Miturile..., ed. cit., p.147.

741

BDD-V2433 © 2006 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:22 UTC)



Delia SUIOGAN

uniformizare ideologica si culturald. Aceastd actiune presupune intdi de toate asumarea
identitatii, fard de care adevdrata intelegere a unui fenomen atit de complex nu este
posibild. Asumarea si afirmarea identitdtii anuleazd rupturile si ne da dreptul sa
participam la viata unei societati globale ca parte a unui intreg; pierderea identitatii ar
putea conduce in interiorul procesului de integrare la fenomenul de dezagregare.
Numele, dar mai ales urma pe care o lasaim au o functie distinctiva; ele au, mai ales,
functia de desemnare a unei apartenente, stand la baza intemeierii identitatii individuale,
precum si a celei colective.

Nota. Exemplele de texte au fost luate din vol. Adrian Fochi, Miorita.
Tipologie, geneza, circulatie, texte, Editura Academiei RPR, Bucuresti, 1964.

La culture traditionnelle — forme de (ré) affirmation de I’identité :
le pouvoir du symbole

Une société s’organise et évolue autour d’un systéme socioculturel qui est un héritage
collectif, devenu, avec le passage du temps, logique culturelle; elle a la capacité de découvrir la
plupart des aspects de 1’identité d’une société. L’apprentissage, la conservation, la restitution sont
des activités culturelles, et elles doivent se réaliser sous le signe de l’interaction entre les
systemes de pensée, entre le passé et le présent, entre le national et I'universel. Dans ce contexte-
1a, I’ethnologue non seulement «fouille», mais en méme temps il remet en contextes et fournit de
nouvelles significations.

Le role de I’ethnologue et de toutes les catégories de chercheurs préoccupés par la
culture traditionnelle est celui de comprendre et de faire comprendre aux autres le Monde «réel».
Les concepts classiques utilisés par 1’ethnologie: I’espace, le temps, les relations de parenté, la
communication, le rituel, le territoire, possédent encore le pouvoir de rendre possible la
perception appropriée du phénoméne des «échanges culturels», tout en aidant ainsi a la
compréhension du fonctionnement d’un monde fort complexe.

On ne pourra jamais nier ’importance et le pouvoir d’objectivation des schemes
culturels hérités du passé. La compréhension contextuelle du systeme de valeurs transmis de
génération en génération nous aidera a réfléchir plus attentivement sur les sens des codes de
conduite qui sont les traits distinctifs par rapport aux autres, mais c’est toujours ce code qui nous
rapporte a une Totalité. Pour réaffirmer notre identité, il ne suffit pas d’étudier simplement les
¢éléments spécifiques a un peuple mais aussi les éléments qui dépendent d’un héritage commun,
sans craindre 1’uniformisation idéologique et culturelle. Cette action suppose tout d’abord
assumer [’identité, chose sans laquelle la vraie compréhension d’un phénoméne tellement
complexe n’est pas possible.

Dans ce contexte, le réle déterminant revient au rapprochement du symbole, élément
fondamental d’un Langage Total capable de redécouvrir la réalité du monde. On a réussi, a ’aide
du symbole, rendre permanent le dialogue entre le particulier et le général, entre I’abstrait et le
concret; les symboles, en tant qu’objets de la connaissance sont construits et reconstruits et non
pas mécaniquement enregistrés, car symboliser veut dire établir une entiére série de relations.

L’homme des milieux traditionnels ne contemplait pas le monde mais le vivait, dans
une participation directe a ses mystéres. Pour I’homme traditionnel, le monde est une forme
intelligible qui se dévoile comme un «réseau» de causalités, se produisant ainsi une
compréhension immédiate et naturelle de ce qui I’entoure mais aussi de ce qui se trouve en
dehors de lui. La communication est celle qui transforme les relations simples dans des
interdépendances relationnelles qui produiront une extension de la compréhension. A
I’interméde des langages-code pris séparément et situés dans un systeme controlé de

742

BDD-V2433 © 2006 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:22 UTC)



Cultura traditionala — forma de (re)afirmare a identitatii: puterea simbolului

conditionnements réciproques, le créateur fait appel a notre mémoire passive, essayant
d’instaurer dans notre esprit les niveaux de signification. La transmission du message n’est pas
un exposée mais a un caractere analytique.

Par le geste, le rite, la magie, le mythe I’homme des cultures archaiques et
traditionnelles a construit, tout le long du temps, son propre «livre» de lois. Le respect de la
tradition n’est pas 1’acceptation d’une série de normes, mais une modalité de communication de
I’homme avec le Cosmos comme totalité. Ce type de communication refuse I’irrationnel; dans
I’effort de découvrir les lois internes de ’harmonie du Cosmos, on est arrivé jusqu’a donner une
raison totale au Cosmos. Le symbole devient une forme de manifestation de la réalité comme
identité.

Par le symbole mais surtout par la découverte des liaisons établies entre les
significations de diverses classes de symboles utilisés par le rituel on peut arriver plus facilement
au vrai sens. Le symbole ne doit pas étre compris comme une figure de style ou d’expression, il
n’est pas un «artifice» a 1’aide duquel on construit des significations, tout au contraire il est le
colporteur du sens méme car seulement par son intermédiaire ’homme peut exister et évoluer
comme partie de I’Unité primordiale. Ainsi les symboles peuvent-ils étre considérés des
instruments de la connaissance, une connaissance non rationnelle, intuitive mais supérieure car il
refuse la spéculation. Les symboles sont les points de communication entre I’homme individuel
et ’homme universel.

Miorita, par exemple, transmet vraiment son message seulement a I’intermede des
symboles, tout comme la majorité des textes appartenant a la poésie ritualiste et de cérémonie.
Les variantes «colind» de la ballade prouvent I’idée qu’au niveau de la construction du sens du
Texte unique de Miorita il y a une pensée de type symbolique. La fonction fondamentale du
langage est celle symbolique, cette chose étant possible par la construction, en temps, des vrais
«codes symboliquesy.

Miorita, celle que nous interprétons aujourd’hui et qui a la capacité de définir notre
identité est le résultat d’un processus de synthése et doit étre interprétée de la sorte; et pour cela il
faut refaire les étapes parcourues par le texte dans son devenir comme Texte unique - le reflet,
par imitation, d’une réalit¢ commune, la transformation de I’imitation en réflexion et la
construction d’un systéme adapté de manifestations de rite, la transformation de la réflexion en
interprétation et la construction d’un systéme mythologique. Dans le cas contraire, on arrivera
aux fausses conclusions comme: le berger de Miorita est résigné devant la Mort, il refuse 1’action
ce qui montre le pessimisme et, implicitement, la condition tragique de I’individu.

Le Texte (unique) Miorita, avec toutes ses variantes, est, en fait, un réseau complexe de
textes, résultat des mécanismes d’interférence de symbolisation, tout en identifiant la présence de
certaines images et schémes qui signifient autre chose que ce que le contenu du texte nous laisse
comprendre; nous nous trouvons devant un flux continuel d’informations. Ainsi, peut-on parler
de la possibilité de la récupération de la mémoire culturelle par le retour aux symboles, par la
redécouverte des sens de base, ce qui nous détermine a accepter la formule de G. Durand selon
laquelle la pensée, dans toute sa totalité, se trouve intégrée dans la fonction symbolique.

L’acceptation et I’affirmation de 1’identité annulent les ruptures et nous donnent le droit
de participer a la vie d’une société globale, comme partie d’un tout; la perte de I’identité pourrait
conduire au procés d’intégration dans le phénoméne de désagrégation. Le nom, mais surtout la
trace que nous laissons ont une fonction distinctive; ils ont surtout la fonction de désigner une
appartenance, étant a la base de la constitution de I’identité individuelle et de celle collective.

743

BDD-V2433 © 2006 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:22 UTC)


http://www.tcpdf.org

