Observatii asupra unor elemente pre-homerice perpetuate in
traditii romanesti si sud-est europene

Adrian PORUCIUC

Voi incepe cu observatia cd ceea ce se desemneaza, de obicei, prin ,,civilizatie
europeand” apare ca un edificiu complex cladit pe o temelie de valori scriptic-urbane.
Inceputurile respectivelor constructii au coincis cu cele mai timpurii forme de polis
grecesc, iar importante extinderi ulterioare s-au datorat uriasului avant civilizator al
Romei. Totusi, mai ales in zone ale Europei precum cea sud-estica, in care alfabetizarea
s-a facut tarziu si oralitatea a ramas dominanta pana recent, s-au putut perpetua traditii
evident mai vechi decét cele clasice oglindite in texte de tip ,,legendele Olimpului”.

In vestul Europei, chiar populatiile (mai ales cele germanice) care au contribuit
direct la caderea Imperiului Roman au facut uz de tot ce mai ramasese din structura
administrativa si din viata culturald imperiala, ceea ce a inlesnit o continuitate de viata
urband si de scriere in acea parte a continentului. Nu la fel s-a intdmplat in regiuni
estice, precum cele ale Daciei si ale Tmprejurimilor sale. Cu riscul de a prezenta fapte
indeobste cunoscute, voi aminti, mai intai, cd la Inceputul secolului al doilea, statul
dacilor, carmuit de regele Decebal, a fost cucerit de legiunile imparatului Traian. Ce a
avut Dacia Tnainte de romani a fost, cu precadere viatd rurald, controlatd prin
intermediul unor davae, similare centrelor proto-urbane celtice cunoscute ca oppida (cf.
Poruciuc 1995: 276). Romanii au fost cei care, in Dacia, au intemeiat nuclee de
urbanism care puteau sd devind mai semnificative in zona decat coloniile grecesti de la
Pontul Euxin. Dar acele nuclee nu au avut sanse de supravietuire dupa ,retragerea
aureliand” din secolul al treilea. Dovezile arheologice si istorice (cf. Madgearu 2001:
36) duc la concluzia ca populatia Daciei post-romane (nu doar autohtonii partial
romanizati, ci i urmasii directi ai colonistilor de sorginte romana) a trebuit sa revina la
o viata rurald care, printre altele, perpetua traditii arhaice cu radacini pre-romane locale.

Practic, In marea majoritate a teritoriilor din partea de nord a Peninsulei
Balcanice, caracterul analfabet-rural al societatii a rdimas dominant pe parcursul epocii
medievale si In prima parte a epocii moderne. Analfabetismul nu a implicat, insa,
imposibilitatea unei continuitdti culturale. Dimpotriva, transmiterea orala de la o
generatie la alta, in absenta unor modele intelectual-urbane si a unor cenzurari si
prohibitii (cu exceptia celor destul de blande ale bisericii crestine rasaritene), explica, de
fapt, spectaculoasa pdastrare a unor elemente pre-crestine, pre-romane, i chiar pre-
indoeuropene in cea mai importanta parte a folclorului romanesc. Acesta, desi are multe
elemente proprii, fara corespondente vizibile in alte zone, trebuie privit si in legdturd cu
un fond de traditii arhaice sud-est europene. In acea privinti, deoarece este vorba de un
aspect de interes mai general, meritd mentionata (in traducere) opinia unui savant care s-
a aratat preocupat de problema perpetuarii unor elemente de sorginte neoliticd in
traditiile grecesti: ,,Forta inertiala a culturii taranesti (peasant culture) si a obiceiurilor
taranesti trebuie sd fi mentinut mereu o anume continuitate de religie in tdram grecesc”
(Burkert 1985: 13). In foarte mare masura, in lucrarea de fati, voi avea in vedere tocmai

BDD-V2431 © 2006 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:49:01 UTC)



Adrian PORUCIUC

manifestari ale fortei culturii taranesti, dar nu voi neglija nici dovezile arheologice, nici
legendele clasice, transmise in scris.

Perioada in care s-a dezvoltat antichitatea clasicd poate aparea ca centralda in
cadrul cronologic implicat de aceastd lucrare. Cu toate acestea, la concluzii credibile
putem ajunge, mai ales, pe baza unor elemente care vin dinspre doud extreme
cronologice: (a) fapte pre-antice (pre-scriptice), unele deja dovedite ca provenind din
mediul neolitic, si chiar paleolitic; (b) folclor inregistrat pe parcursul ultimelor doua
secole. Un asemenea demers, bazat pe exploatarea celor doud extreme, este unul foarte
apropiat de cel propus de Marija Gimbutas, din momentul in care s-a decis sa-si asume
riscul de a deveni ,,0aie neagré”1 pentru cei atasati de un model traditional de
arheologie. Prin acea desprindere a ei, Gimbutas punea si bazele unei noi directii de
studiu interdisciplinar, dupd cum reiese dintr-un pasaj al introducerii la volumul
Gimbutas 1989 (p. XVIII): ,,Acest volum este un studiu de arheomitologie, un domeniu
care include arheologie, mitologie comparata si folclor, fiind de asemenea un domeniu
care le ramane arheologilor de explorat™. Linia pe care am adoptat-o (aici si in alte
lucrari) implica abordarea mitologiei si a traditiilor populare pe directii propuse atat de
Gimbutas, cat si de Eliade, desi ma simt indatorat, in masuri diferite, si altor savanti, pe
care 1i voi pomeni la diverse puncte de mai jos.

Numeroase pasaje din ,,istoria ideilor religioase” a lui Eliade’ ne indeamni sa
incercam si descoperim cele mai adanci radacini ale folclorului romanesc®. In cele trei
volume ale monumentalei sale opere, Eliade s-a referit in mod repetat la ,,edificiul
spiritual al neoliticului” (1978: 48), din care ,s-au pastrat fragmente disparate in
traditiile societatilor taranesti” (1978: 51). Acelasi savant a conceput un subcapitol
special (1985: 221-225) privitor la ,,supravietuirea traditiilor religioase pre-crestine”,
subcapitol in care apar semnificative exemple luate din productii folclorice roméanesti.
Iar cu privire la ce fel de abordare s-ar cere in studierea folclorului ritual-cultual
romanesc, Eliade afirma altundeva urmatoarele (1985: 228):

,In orice caz, functia religioasa a dansurilor si textelor [folclorice] este clara.
Astfel reiese cd o analizad corectd a universului imaginar al colindelor este capabila sa
dezvaluie un tip de experientd religioasd si o creativitate mitologicd ce sunt
caracteristice tdranului din Europa centrala si estica. Din nefericire, nu existd o
hermeneuticd adecvatd unor asemenea traditii rurale. Cu alte cuvinte, incd raméane de
gasit o modalitate de analizd a textelor mitico-religioase orale comparabild cu
interpretarea operelor scrise. O asemenea hermeneuticd ar scoate in evidenta nu doar
profundul sentiment de adeziune la o mostenire traditionalda, ci §i reinterpretarile
creatoare ale mesajului crestin”.

in privinta studiului dedicat, in mod particular, productiilor mediului egeo-
balcanic din timpuri pre- §i proto-istorice, inainte de Eliade si de Gimbutas a fost

! Asa isi prezenta chiar ea postura proprie, intr-un interviu din 1984 (cf. Poruciuc 1985).

% Traducerile citatelor incluse in aceast lucrare apartin autorului.

3 Am folosit cu precidere versiunea engleza (History of Religious Ideas) publicata la Chicago.

* Personal, am primit un impuls special in directia respectivd pe parcursul sederii mele (1990-1992) ca
visiting scholar la University of Chicago. Acolo, in mai 1991, decanul renumitei Divinity School (care
infiintase deja Catedra ,,Mircea Eliade”), m-a invitat sd tin o prelegere despre elemente pre-crestine in
folclorul roménesc. Atunci am tradus o consistenta serie de colinde roméanesti in limba engleza si tot atunci
am avut ocazia sd vad cat interes pot starni asemenea texte in randul unor specialisti in istoria credintelor
religioase, interes care m-a indemnat sa insist in domeniul respectiv.

712

BDD-V2431 © 2006 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:49:01 UTC)



Elemente pre-homerice in traditii romdnesti si sud-est europene

Nilsson, cel care a acordat o atentie deosebita traditiilor numite de el ,,pre-homerice”5 .
Pe parcursul primelor decenii ale secolului al XX-lea (cu mult inaintea descifrarii
tablitelor miceniene ce reflectd cea mai timpurie formad de greacd), Nilsson facea
patrunzdtoare observatii cu privire la micenieni si la raporturile minoico-miceniene.
Pentru scopuri proprii, consider ca meritd sd meditdim asupra unei distinctii pe care o
facea Nilsson, In contextul amintit, intre ,,cultual” si ,,mitic”. Respectiva distinctie este
vizibild In urmatorul fragment (tradus dupa Nilsson 1972: 32):

»Arta minoicd, in care [cu unele exceptii — vezi mai jos] nu erau de gasit
reprezentdri mitice, ci doar cultuale, a fost preluatd in totalitate si fard modificari de
catre micenieni. Este practic sigur cd anumiti artizani minoici au lucrat pentru stipani
micenieni. lar avand 1n vedere cd din arta lor lipseau reprezentarile mitice, miturile
miceniene nu au fost ilustrate, chiar daca au fost relatate”.

O importantd parte din folclorul roménesc pe care il am in vedere aici prezinta
trasaturi mai degraba cultuale decat mitice. Mai mult decat atat, unele dintre cele mai
arhaice colinde romanesti pot fi utilizate ca adevarate ,,subtitrari” la unele reprezentari
cultuale minoico-miceniene (precum cele care infatiseaza capturarea sau sacrificarea
taurului)’, reprezentiri care, in formele originale sunt mute, adica lipsite de orice text
explicativ.

Multe dintre colindele roménesti de facturd evident pre-crestind ne apar ca
ecouri ale unor atitudini si practici religioase egeo-balcanice mai vechi decat mitologia
homericd, adicd decat o mitologie populatd de divinitati antropomorfe care au
»biografii” proprii si au iIntre ele diverse legituri de rudenie. Divinitatile homerice
actionau ca membri distincti ai unui ,stat al zeilor” (cf. Nilsson 1972: 24), in care
autoritatea supremd era, in viziunea religiei publice grecesti, un puternic §i capricios
mare-tatd, Zeus. lar Zeus era, inclusiv prin numele sau (etimologic inrudit cu lat. deus si
sanscrit. dévah ‘zeu’), o manifestare a spiritului proto-indoeuropean eminamente
patriarhal. Acel spirit contrasta cu cel matrifocal (nu neaparat matriarhal) care dominase
viata spirituald a Vechii Europe neolitice, asa cum a demonstrat Gimbutas 1n cele mai
interesante opere ale ei (vezi mai ales volumele din 1989 si 1991).

Ca sd revin la Nilsson, mai sunt alte afirmatii teoretice ale sale care merita
amintite aici. Printre altele, in timp ce multi autori mai recenti au sugerat ca folclorul ar
contine un fel de mitologie in descompunere, Nilsson percepea (mai credibil) folclorul
ca pastrator al unor elemente mult mai vechi decat mitologia propriu-zisa. Mai concret,
viziunea lui Nilsson ar contrazice o atitudine ulterioara aratata, printre altii, de Dumézil,
urmat de Strutynski. Cel din urma, de exemplu, a insistat pe ,,luarea in considerare a
miturilor ca entitdti Intregi i trecerea dincolo de analiza motivelor specifica
folcloristilor, care mult prea adesea nu sunt in stare sd vada padurea din cauza
copacilor” (Strutynski 1973: XXXVIII). Intr-adevir, multi folcloristi au aratat astfel de
limite. Dar, pe de altd parte, acelasi Strutynski (loc. cit.) merge prea departe, pe o linie
structuralista, in a afirma ca ,,doar prin cunoasterea structurii intregului mitologem pot fi
salvate miturile din traditia folclorici in care s-au scufundat”. Intr-o asemenea

> Respectiva etichetare era aplicata de Nilsson unor traditii care precedasera evident mitologia si panteonul
inchegate pe baza formelor scrise ale poemelor homerice, la care se adduga teogonia sintetizantd a lui
Hesiod.

8 Vezi reprezentirile de pe cupele de aur de la Vaphio (cu capturarea taurilor silbatici) si cele de pe
sarcofagul cretan de la Hagia Triada (cu sacrificial taurului) prezentate in Glotz 1968: 337, respectiv 275.

713

BDD-V2431 © 2006 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:49:01 UTC)



Adrian PORUCIUC

perspectiva, folclorul roménesc si sud-est european ar aparea ca o imensa mlastind, care
ar necesita o Intreagd armata de salvatori de mituri!

Nu trebuie sa ne simtim obligati, cred, sa ne raliem la una sau alta din cele trei
grupdri principale de interpreti ai mitologiilor, adica la vechea ,;scoald istorica”, la
comparatisti, respectiv la structuraligti. Fard indoiald, In masura in care ajungem si le
cunoastem cele mai semnificative realizari, avem de invatat lucruri de valoare de la toti
reprezentantii de seama ai celor trei grupari. Personal, am preferat, totusi, sa adopt o
pozitie de outsider interdisciplinar, atras mai mult de detalii semnificative ale
materialului concret decat de speculatia teoreticd. Tocmai de pe o asemenea pozitie am
ajuns sa consider ca, In comparatie cu multi dintre teoreticienii de dupa el, Nilsson s-a
apropiat mai eficient de realitatea traditiilor grecesti (fie ele ,,idei religioase”, sau
»~mitologeme” propriu-zise). De pilda, el a observat cd in mitul lui Perseus existd o
neobisnuitd abundenta de ,,motive de basm” (folk-tale motifs) si ca acest fapt ,,dovedeste
in oarecare masurd marea sa vechime” (1972: 40). De asemenea, in Ariadna si firul ei
salvator, Nilsson a vazut tot un motiv de basm, céruia i s-a addugat, mai tarziu, un ,,mit
explicativ prostesc” (1972: 175). lar la alt punct al volumului luat in consideratie aici (p.
189) acelasi autor a facut observatia ca multe basme ,,au fost incorporate in mitologie”
(deci nu invers, cum au considerat alti specialisti).

Analizarea unor materiale roméanesti si sud-est europene de interes
arheomitologic m-a indreptat spre concluzia ca o serie de aspecte ritual-cultuale vin din
timpuri care au precedat inchegarea tuturor mitologiilor, teogoniilor si teologiilor
cunoscute. Mai mult, am ajuns la convingerea ca, in loc sd ne grabim sa trecem ,,dincolo
de analiza motivelor” (cum dorea Strutynski), ar trebui sa insistim acolo cat mai mult,
pentru a detecta nucleele originare atit ale miturilor, cat si ale religiilor institutionalizate
mai tarziu. De pilda, ,,Proto-Europa”, sau fecioara-gi-bourul, dintr-un foarte bine
reprezentat ciclu de colinde roméanesti (vezi mai jos), este un motiv cu sigurantd mai
vechi decat legenda clasicd a Europei seduse de Zeus-ca-Taur. La fel, leul vorbitor (si
uneori dansator!) din impresionantul ciclu de colinde roméanesti centrat pe motivul
junele-si-leul (cf. Poruciuc 2002) este mai vechi si mai semnificativ decit leul ucis de
Herakles la Nemeea.

Contururile a ceea ce avea sd devind mitologie clasicd pot fi intrezdrite in
reprezentari preistorice descoperite de arheologi, dar aproximativ aceleasi contururi sunt
(printr-un fel de paradoxald inversiune cronologicd) ,,prefigurate” in productii folclorice
culese abia in timpuri moderne. Si exact asa cum anumite forme si profiluri descoperite
in sanctuare preistorice au evoluat catre aspecte in prezent vizibile in arhitectura unor
biserici crestine (cf. Poruciuc 2000), mult din ceea ce cunoastem a fi mitologie a derivat,
mai mult sau mai putin direct, din forme de exprimare ritual-cultuald a taranilor
preistorici. Colinde romanesti precum cele deja mentionate mai sus, sau cele referitoare
la monstrul marin numit dolf (cf. Poruciuc 2005), au origini mai vechi nu doar decét
limba roméana’, ci chiar dect indoeuropenizarea acestei parti a lumii. Nu sunt singurul

7 Este greu de spus in ce idiomuri preistorice au fost plimadite, mai intdi, cantecele rituale de tipul celor
mentionate mai sus si este la fel de greu de spus de cate ori au fost ele traduse si re-traduse (din idiomuri
muribunde in altele, adoptate sau impuse). Avand, insa, exemplele concrete ale unor cantece cu linie
melodica evident romaneasca, dar cu texte traduse in idiomul maghiar vorbit de ,,ceangdii” din Moldova,
sau ale unor cantece traduse in greceste de comunitati aroméne pe cale de elenizare, nu ar trebui sa ne fie

714

BDD-V2431 © 2006 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:49:01 UTC)



Elemente pre-homerice in traditii romdnesti si sud-est europene

care a facut asemenea afirmatii. De exemplu, intr-o concentratd prefatd la un valoros
volum dedicat ,,poeziei obiceiurilor de iarnd” ale romanilor, Stancu Ilin (1985) se refera
la colinde cu ,ecouri din preistorie” (p. 18) si la ,pietrificiri ale unor ritualuri
nemaiintelese astdzi”(p. 25). Dar printre specialistii contemporani lui Ilin existau si unii
(nu voi da nume aici) In viziunea carora fata care ,,coase si chindiseste” Intre coarnele
bourului nu era decat o manifestare a harniciei femeii romane. Nu am reale intentii
polemice in aceasta lucrare, dar voi da, totusi, un citat dintr-o prefatd mai recenta (a lui
losif Hertea, la volumul de colinde publicat de el in 2000), prefata care, dupa mine, arata
exact cum nu s-ar ajunge vreodatd la o hermeneuticd a folclorului ca cea doritad de
Mircea FEliade. lata pasajul prin care Hertea ne indeamna sa ne apropiem de valorile
folclorului ritual roméanesc:

,In ansamblul ei, lucrarea [Colinde romdnesti] se adreseaza in primul rand
specialistilor (etnologi, etnomuzicologi, folcloristi) fard a exclude insa accesul cititorilor
interesati de fenomenul folcloric, al celor dornici sd se apropie de fiinta reald a
colindelor taranesti, Infatigate aici in toatd candoarea si farmecul lor frust, cu naivitati
uneori socante dar si cu accente de admirabild fantezie creatoare [...]. Cititorului
rabdator i se dezvaluie, astfel, imagini pregnante ale unei lumi (medievale) demult
apuse, si totusi prezenta Inca prin spiritul ei, cu Intdmplari legendare — biblice si profane
— Inchipuite naiv, cu expeditii vanatoresti simbolice, cu rapiri de mirese si petitori de
basm, cu animale fantastice si arbori miraculosi etc”.

Avem de-a face mai sus cu o atitudine intelectual(ist)d, sentimental-
ingaduitoare, care ramane departe de ,fiinta reald” a colindelor romanesti (dintre care
cele mai semnificative nu au putut in nici un caz sa fie produse de ,,lJumea medievala™).

Cu privire la modul de prezentare a materialului folcloric in volumul Hertea
2000, se poate spune ca cele mai multe texte sunt prost incadrate si imperfect transcrise.
De exemplu, la paginile 20-21, intre o colindd crestind (despre botezul de la ,apa
Iordanului) si una care infatiseazd conflictul dintre ,,nod navodasi” si Iuda, a fost
inclusa urmatoarea colinda cu motivul fata-si-bourul:

wetind, setioara / Vine maria c¢i’ de mare / Ci de mare marji’ n-are / Da zo,
maria si mi-aduse:/ Doi braz nalt inset’ inat / Cu molidvi alturati / Intrd braz, intra
moldivi [sic] / ‘Noatd-noat-un bour sur / ‘Noatd-noatd-n coarne-s poartd / Da zo, ‘n
coarne se-j mai poartd? / Poart-un liagédn de métasa / Da-n liagan sine-i culcat? / Da zo,
Ana fata dalba / Ca ia-i n’ika si-ntdliapta / Poartd-n bratd iarba criata / $i la briu-i stic da
griu / Si-n t’iscuta tamuita”.

Cu greu ar putea cineva (specialist, sau doar ,,cititor rabdator”) sa-si faca o idee
cat de cat coerenta despre Insemnatatea unui asemenea text fara macar a-1 pune alaturi
de alte texte din acelasi ciclu®. In primul rand, textul dat de Hertea apare ca fragmentar
in comparatie cu variante mai bine inchegate si mai bogate in continut, precum cele pe
care le voi prezenta mai jos. Ciclul din care face parte colinda de mai sus este foarte
important si meritd discutat intr-o perspectiva interdisciplinara.

greu s ne imagindm mecanismele unor asemenea tipuri de perpetudri si continuitati, chiar in conditiile unor
modificari fundamentale in identitatea etnica.

8 Pentru ca vorbeam de incadrare, colinda citatd mai sus ar fi fost mai bine plasata alaturi de una ,,a fetelor”
(cu acelasi refren - transcris Cetind cetioard - si tot cu introducere referitoare la potopul marin), care apare
in Hertea 2000 la paginile 147-148.

715

BDD-V2431 © 2006 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:49:01 UTC)



Adrian PORUCIUC

Limitele acestei lucrari ma obliga, oricum, sa ma refer la o singura categorie de
exemple ilustrative’, menite sa sprijine ideea ci folclorul romanesc pastreazi elemente
de coloraturd pre-homericd. Ma voi concentra, In continuare, tocmai pe categoria din
care face parte si colinda extrasd din colectia Hertea 2000. Asadar voi aborda, din nou',
cu argumente suplimentare, motivul Proto-Europei. Alegerea respectivd o fac din mai
multe motive: (a) nu cred cd este o simpld coincidentd faptul cd stravechi implicatii
religioase ale motivului fata-si-bourul sunt confirmate de cel putin o descoperire
arheologica majora (de nivel eneolitic), cea de la Cascioarele, intr-o zona a Romaniei in
care au fost inregistrate si unele dintre cele mai interesante colinde cu motivul respectiv;
(b) avem, 1n acest caz, si corespondente clare in reprezentiri minoico-miceniene si in
traditia clasica greceasca; (c) desi fata-si-bourul s-a pastrat ca motiv al folclorului ritual
romanesc atagat marilor sarbatori crestine, motivul respectiv nu putea lua nastere intr-un
context socio-cultural dominat de crestinism.

Ar fi nevoie de foarte multe pagini pentru a prezenta toate colindele care contin
motivul discutat aici, care, de reguld, apare in texte cu o introducere continatoare a unui
alt motiv de mare vechime, anume ,,vine marea mare”'!. Dar nu doar asocierea
respectiva indicd respectabila varstd a motivului fata-si-bourul. Dupa cum anuntam mai
sus, existd si un important sprijin arheologic. In plan general, specialistii au considerat
ca existd dovezi in sprijinul existentei in preistorie si in istoria timpurie a zonei
anatoliano-egeo-balcanice a unor forme de cult care implicau o strinsa relatie intre o
zeitd si un taur divin. Pentru ca l-am citat deja pe Nilsson, voi aminti cé el a facut si
interesante observatii cu privire la unele dintre putinele obiecte miceniene cu
reprezentdri de ,,scene mitice”, anume placutele de sticld albastra pe care apare o figura
feminina ,,sezand pe spatele unui taur mare” (1972: 33). Comentariul lui Nilsson a fost
ca ,,dacd o asemenea reprezentare ar fi apartinut timpurilor clasice, toatd lumea ar fi
recunoscut-o imediat pe Europa pe spatele taurului” (loc. cit.).

Cu privire la o perioadd mult mai indepartatd decat cea miceniana, dar intr-un
plan particular mai apropiat noud, sunt demne de atentie urmatoarele comentarii ale unui
reputat specialist in probleme ale culturii eneolitice Cucuteni-Tripolie, arheologul Dan
Monah (1997: 211):

,»Reprezentarile naturaliste ale mariajului divin sunt completate de hieros
gamos-ul simbolic de la Bilcze Zlote [...]. Placa de os taiata in forma de craniu de taur
poartd o siluetd feminind cu bratele ridicate. Faptul cd este vorba de o reprezentare
feminind [...] ne-o demonstreaza zecile de siluete feminine pictate pe ceramica
Cucuteni-Tripolie. In favoarea interpretirii propuse de noi, dar si de alti arheologi,
putem invoca depunerile de statuete feminine pe cranii de taur in unele asezari
tripoliene. Reprezentarea amorurilor taurine ale ,Marii Zeite” cunoaste o larga
raspandire in Anatolia si Creta si din acest punct de vedere nici lumea Cucuteni-Tripolie
nu face exceptie. $i cultura Gumelnita cunoaste tema hieros gamos-ului dintre ,,Marea

° Exemple si comentarii mai numeroase vor fi de gisit in volumul Prehistoric Roots of Romanian and
South-East European Traditions, pe care l-am predat spre publicare la Institute of Archacomythology (si
sper sa se ajunga si la publicarea unei versiuni in limba roméana cat de curand posibil).

19 La Proto-Europa din colindele romanesti m-am referit si in Poruciuc 1995a: 40-42.

! Pentru referiri concrete la posibila legiturd dintre acel motiv si trauma reald suferiti de comunititile
neolitice circumpontice ca urmare a unui potop marin din mileniul VII 1.Hr. (cand s-a fomat Bosforul), vezi
Poruciuc 2006.

716

BDD-V2431 © 2006 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:49:01 UTC)



Elemente pre-homerice in traditii romdnesti si sud-est europene

Zeitd” si taurul fecundator. Prof. VI. Dumitrescu a publicat un fragment dintr-un
ansamblu statuar [descoperit la Cascioarele] din care s-a pastrat doar capul taurului ce
poarta intre coarne o figurina feminina. Ar fi interesant de investigat in profunzime acest
motiv mitologic utilizind si literatura populara roméneasca, dar nu vom insista acum”.

Putem fi siguri cd, in ultima frazd a pasajului redat mai sus, Monah se refera la
colinda cu fata-gi-bourul. Trebuie spus, insd, cd cele mai reprezentative variante
inregistrate ale colindei respective nu dezvaluie, de fapt, un hieros gamos propriu-zis, ci,
mai degraba, un sacrificiu de fundatie cu scop nuptial, dupa cum vom vedea mai jos.

Un text foarte semnificativ pentru discutia de fatd este o variantd datd sub titlul
Cetind, cetinioara dragale! in colectia Ilin 1985 (74-75):

,Lin, / Mai lin, / Marea-i venita, / Ca-i de vanturi ocolitd. / Dar pe mare ce mi-
aduce? / Plavii si malini, / Si brazi cu cetini. / Printre brazi, / Printre malini, / "Noata,
inoata, / Buhur 'noata, / lar pe apa / Coarne-si poarta... / La varfsor / De cornisor, /
Legéana-se-un leganel. / Dar in leagan cine sta? / Sta Mita / Réposata / Si cosea / $i se
bocea,/ Si din gur’asa graia: / - Printre brazi, printre malini, / Printre dalbe unde lini, /
Inoati-si, / Inoatd-si, / Buhur ‘noati-si... / - Hai, grabeste, / Te gateste... / Buhurele, /
Buhurele, / Mai incet cu-notatura, / Ca sa nu-mi stric cusatura, / Caci am frati / La curte
dati ;/ Veri primari / Tot vamesi mari! / Buhurele, / Buhurele... / Azi portita ti s-a-nchis
/ Si pe tine cd te-a prins!..”.

Partea finald a textului contine ecouri ale unui ritual demult pierdut. ,,Mita
raposata” face legatura cu lumea de dincolo, iar elipticele ei indemnuri (i amenintari)
ne dau suficiente indicii cu privire la soarta bourului capturat. Aspectul din urma apare
intr-o formulare mai clara intr-o varianta olteneasca (cu introducerea ,,Jiul mic, mare-a
venit”), care are urmatoarea parte finald (dupa Ilin 1985: 63-64):

»Ea la Bohor se uita / Si din gura 1i grdia: / - Lin, mai lin cu-notatura, / Sa nu
smintesti cusutura. / Fratii mei de te-or vedea, / Dupd tine-or alerga, / Tie vadul ti-or
inchide / Si pe tine ca te-or prinde, / Frumos capul ti-or tdia; / Si-apoi din cérnita ta /
Nunta a nunti cu ea, / Si-apoi din pelcica ta, / Covor face-or cu ea, / Si-apoi din coarnele
tale / Face-vor ei lingurele, / Lingurele paharele, / De-or lumi boieri cu ele...”

Asadar, departe de a se infatisa ca mire, bourul are evidentul rol de a asigura,
prin sacrificiu, fundamentul unui ritual nuptial. $i, departe de a avea pozitia Europei
clasice (concubind pasivd a taurului divin), Proto-Europa arhaicd din colindele
romanesti inca apare ca detinand controlul asupra unui ritual fundamental.

Asemenea elemente, ca si multe altele din acelasi fond, impun ideea ca, in
absenta unor presiuni din partea vreunei culturi urbane si in conditiile unei remarcabile
continuitati demice'?, comunititile taranesti sud-est europene au avut ,norocul” de a-si
putea perpetua multe forme de viata ritual-cultuald venite din preistorie. Roménii pot fi
mandri cd stramosii lor autohtoni au pastrat comoara unor traditii ancestrale ca cele
mentionate mai sus. Dar, desi multe dintre acele traditii au supravietuit doar in rostire
romaneascd, ele au radacini anatoliano-egeo-balcanice de mare insemndtate pentru
insasi facerea Europei ca parte distincta a lumii.*

12 Se cuvine facuti o distinctie intre demic si demografic, aseménitoare celei dintre lingual si lingvistic.

717

BDD-V2431 © 2006 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:49:01 UTC)



Adrian PORUCIUC

Bibliografie

Burkert, W., 1985. Greek Religion (trad. J. Raffan), Harvard University Press.

Dumézil, G., 1973. Gods of the Ancient Northmen (ed. E. Haugen), University of California
Press.

Eliade, M., 1978 (1), 1982 (II), 1985 (IIl), 4 History of Religious Ideas (trad. W. R. Trask),
University of Chicago Press.

Gimbutas, Marija, 1989. The Language of the Goddess, San Francisco: Harper & Row.
Gimbutas Marija, 1991. The Civilization of the Goddess, ed. Joan Marler, San Francisco:
Harper.

Glotz, G., 1968 (1925). The Aegean Civilization, London: Routledge & Keagan Paul.

Hertea, 1. (ed., pref.), 2000, Colinde romdnesti, Bucuresti: Muzeul Literaturii Romane.

Ilin, S. (ed., pref.), 1985, Poezia obiceiurilor de iarna, Bucuresti: Minerva.

Madgearu, A, 2001, Rolul crestinismului in formarea poporului romdn, Bucuresti: BIC
ALL.

Monah, D, 1997, Plastica antropomorfa a culturii Cucuteni-Tripolie, Piatra Neamt:
Bibliotheca Memoriae Antiquitatis.

Nilsson, M. P., 1972 (1932), The Mycenaean Origin of Greek Mythology (ed. E. Vermeule),
University of California Press.

Poruciuc, A., 1985. ,Interviu cu prof. dr. Marija Gimbutas despre culturile arhaice”,
,»Cronica”, 1 feb. (p. 10).

Poruciuc, A., 1995, “The Etymology of Dacian deva in Connection with Greek Thébai and
with Palaecobalkan Phonology”, ,,Thraco-Dacica”, Tom XVI, Nr. 1-2 (275-283).

Poruciuc, A., 1995a, Archaeolinguistica. Trei studii interdisciplinare, Bibliotheca
Thracologica IX, Bucuresti: Institutul Roman de Tracologie.

Poruciuc, A., 2000, “The Shape of Sacredness: From Prehistoric Temples to Neo-Byzantine
Churches,” “ReVision”, Vol. 23, Nr. 1 (27-37).

Poruciuc, A., 2002, “Thracian Lions and Romanian Lion-Carols”, in vol. Pitué — Studia in
honorem Prof. Ivani Marazov (188-208), ed. R. Giceva, K. Rabadziev, Sofia: Anubis.
Poruciuc, A., 2005, “The Romanian dolf ‘sea monster’ in connection with a Greek lexical
family and with signs of early Eurasian religion”, “Journal of Archacomythology”, Vol. 1,
Nr. 1 (12-24).

Poruciuc, A., 2006, “The Sea and the Sea-Flood in Romanian Folklore”, “Journal of
Archaeomythology”, Vol. 2, Nr. 1 (65-76).

Strutynski, U., 1973, “Introduction, Part II”, in Dumézil 1973.

*Dupa ce redactasem deja acest articol, am primit “Acta Terrae Septemcastrensis”, V, 2006,
unde este inclus si articolul ,,Progress Report — Reconstruction and study of the Vinca
architecture and artifacts using virtual reality technology” de Cosmin Suciu, Martin White,
Gheorghe Lazarovici, Sabin Adrian Luca. Am tinut sd mentionez acest articol, deoarece in el se
face referire la o importantd descoperire (de nivel eneolitic) facutd pe santierul arheologic din
localitatea banateana Parta. Este vorba de statuia care, in formularea autorilor, ,,reproduces a
divine couple: Big God Mother and her acolyte, Bull God” (p. 16).

718

BDD-V2431 © 2006 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:49:01 UTC)



Elemente pre-homerice in traditii romdnesti si sud-est europene

On Some pre-Homeric Elements Perpetuated in Romanian and Southeast
European Traditions

The author of the article On Some pre-Homeric Elements Perpetuated in Romanian and
Southeast European Traditions aims to reveal certain specific features of what may be regarded
as a lingering stock of Old European (basically Neolithic) traditions. In general, whatever we
label as “European civilization” appears to be literate-urban edifice that began with the Greek
polis and then expanded by means of the the huge vehicle of Imperial Rome. Nilsson was the
first to observe that the public religion of classical Greece preserved many “pre-Homeric”
elements; then, more recently, Burkert stated that a certain continuity in Greek religious life was
due to a strong “peasant culture.” To expand that view, we may observe that there are areas, such
as the Balkan-Danubian one, in which literacy was generalized only recently and orally
transmitted traditions could survive longer in rural communities. It is in such areas where we
may have the surprise of finding relics of religious life that elsewhere can only be deduced from
archaeological finds. As examples of spectacular survivals, this author gives Romanian ritual
songs (colinde) about a young woman riding a wild bull across a troubled sea, a motif that may
rightly be entitled “proto-Europa.” Many other such examples suggest that the archaic folklore
specific to Romania and the neighbouring countries reflects prehistoric beliefs directly related to
the ones that had the chance to be processed by literate Greeks into “Olympian legends”.

719

BDD-V2431 © 2006 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:49:01 UTC)


http://www.tcpdf.org

