
 
 

Motive mitologice şi arhetipuri în filmul de artă 
 

Dumitru OLĂRESCU 
 

În mitologie şi religie cineaştii au căutat elementele mai spectaculoase, mai 
„cinematografice” ale marilor teme şi scenarii ale gândirii arhaice, arhetipuri şi 
simboluri ontologice şi existenţiale de valoare paradigmatică, mărturisind despre 
unitatea în adâncime a spiritului omenesc, despre o profundă şi originală viziune 
poetică. 

În cele ce urmează vom încerca să determinăm rolul unor motive mitologice şi ale 
unor construcţii arhetipale, precum şi importanţa unor semnificaţii simbolice şi 
metaforice la cristalizarea substanţei poetice în filmul naţional de nonficţiune.  

Miturile şi riturile noastre, fiind realităţi culturale complexe, pot fi abordate şi 
interpretate în multiple perspective cinematografice. 

Se ştie că în filmul documentar de artă se declanşează un proces interactiv de 
sintetizare a mai multor genuri de artă. Aici operele de artă (coregrafia, arta plastică, 
goblenul, arta interpretativă, arta populară şi a.) nu sunt transferate automat pe ecran, ci 
supuse viziunii, interpretării cineaştilor, evidenţiindu-se adesea sensuri nebănuite sau 
diminuate în operele originale. Apar accente şi semnificaţii noi. În aceste filme, operele 
de artă, fiind redimensionate (prin montaj, mişcări de aparat, cadraj şi alte operaţii), 
sonorizate (prin accente sau efecte sonore, partitură muzicală, comentariu literar şi a.) şi, 
în general, interpretate, recompuse pe bază de noi principii, alte ritmuri, într-un nou 
limbaj –  cel cinematografic – obţin noi dimensiuni, noi valenţe artistice. 

După cum vom vedea din unele filme, o serie de motive mitologice sunt integrate 
în construcţii arhetipale. Arhetipurile – medii autonome condensate de semnificaţii – 
retopite în substanţa sedimentară a unor fragmente mitice esenţializate, denotă caracterul 
imprescriptibil al naraţiunii ce se alimentează din farmecul şi forţa monolitică a 
secvenţei mitice respective. Caracterul universal al acestor construcţii semnificative îşi 
află explicaţia, după Freud, în faptul că ele ar constitui un patrimoniu transmis 
filogenetic. Iar conform opiniei lui Jung, arhetipurile numite de el „fantasme originale” 
ar fi nişte „modele performante” implantate în inconştientul şi în sufletul omenesc sau 
nişte prototipuri de ansambluri simbolice, emotive şi totodată cu un dinamism 
formativ”1. Din punctul nostru de vedere, pentru o caracterizare mai amplă a 
construcţiei arhetipale, le putem oferi dreptate ambilor psihanalişti, adăugând aici şi 
ideea lui Mircea Eliade despre aceea că imaginile şi simbolurile arhetipale păstrează 
culturile deschise şi le fac apte să releveze situaţiile limită ale omului. De aceea, 
validitatea arhetipului, de altfel ca şi a simbolului, depinde de modalitatea de cunoaştere, 
de gradul de comprenhensiune al consumatorului de artă, pentru care, dacă nu percepe 
sensul logic al arhetipului, semnificaţiile lui metafizice, va fi imposibilă şi delectarea 
poetică a acestuia. Arhetipurile, ca şi alte structuri transcendente, sunt relativ autonome, 
dar introducerea lor pur tradiţională într-un context accidental e imposibilă sau va lipsită 
                                                 
1 Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, Dicţionar de simboluri, vol. I, Bucureşti, Editura Artemis, 1995, p. 27. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:34 UTC)
BDD-V2428 © 2006 Editura Alfa



Dumitru OLĂRESCU 

 684

de tensiunea emotivă, cu atât mai mult când e vorba de nonficţiune, unde tot ce este 
vădit fictiv mai devreme sau mai târziu se avortează din structurile filmice. Arhetipul 
continuă, după cum a observat Mircea Eliade, să creeze valori culturale şi el, fiind o 
formă dinamică a inconştientului (G.C. Jung), face ca această valoare să ţină de 
domeniul poeticului şi, comparându-le cu motivul, arhetipul obţine valori simbolice sau 
metaforice, presupunând o ambivalenţă în interpretare, adăugând la motivul conştient 
produsul inconştientului.  

Încă în tinereţea artei cinematografice Serghei Eisenştein, referindu-se la geneza 
cinematografiei, menţiona rolul ontologic al construcţiilor simbolice, metaforice şi 
arhetipale în structurile filmice.  

Arhetipul are la bază elementul simbolizant, apropiindu-se astfel de simbol sau 
chiar înlocuindu-l, îndeplinind funcţia de legătură dintre individual şi universal. De 
aceea arhetipul continuă să fie creator, să valorifice existenţa, să creeze valori culturale: 
poetice sau cognitive. Despre toate acestea vom încerca să ne convingem prin unele 
exemple din filme în care vom sesiza “comportamentul” artistic al unor construcţii 
arhetipale ca, spre exemplu, motivul Cosmosului – arhetip ideal al Creaţiei; arhetipurile 
Agnus Dei (Mielul Divin) şi Marea Trecere; Drumul Golgotei sau Drumul Crucii; 
motivele arhetipale ale Casei părinteşti, ale Părinţilor şi ale Copilăriei – nostalgia 
paradisului pierdut ş. a. 

Caracterul metaforico-simbolic constituie o altă particularitate importantă a 
poeticului filmului naţional. Cele mai frecvente figuri de stil din filmele noastre – 
metafora şi simbolul – încărcate cu afectivitate şi dinamism, exprimă plastic şi sugestiv 
mesajul operei cinematografice. 

De la primii paşi ai filmului de nonficţiune şi până în prezent cineaştii (John 
Grierson, Robert Flaherty, Joris Ivens, Dziga Vertov, Paul Rotha, Jean Rouch, Chris 
Marker, Mihal Romm, Gherţ Frank ş.a.), au utilizat în operele lor multiple semnificaţii 
simbolice şi metaforice, diverse figuri de stil, afirmând astfel caracterul poetic al 
cinematografiei de nonficţiune, posibilităţile comunicării artistice a mesajului în pofida 
adepţilor unui film pur informativ, pur cognitiv şi strict cronologic… 

Conform afirmaţiilor mai multor mitologi şi filosofi (Mircea Eliade, Lucian 
Blaga, Romulus Vulcănescu, Mircea Vulcănescu ş.a.) despre caracterul poetic al 
mitologiei române, după depistarea mai multor arhetipuri şi motive mitologice 
implantate în structurile filmului, ne permitem să vorbim despre caracterul metaforic al 
unor filme autohtone. În filiaţia genetică şi structurală a filmului există o întrepătrundere 
organică a miticului cu poeticul. 

Implicarea universului mitic şi al celui biblic în structurile unei arte realiste, cum 
este cinematografia, mai ales cea de nonficţiune, e posibilă numai prin intermediul 
poeticului, care, aflat la temelia miturilor noastre, a influenţat filmul documentar, 
conferindu-i şi lui un profund caracter poetic. Structura filmică, prin limbajul ei, 
asimilează universul mitic sau ritualic, amplificându-i şi multiplicându-i semnificaţiile, 
dar păstrându-i autenticitatea lui artistică polarizantă. 

Motive mitologice mai frecvente conţin lucrările cineaştilor documentarişti: Vlad 
Ioviţă, Gheorghe Vodă, Pavel Bălan, Emil Loteanu, Serafim Saka, Anatol Codru, Iacob 
Burghiu, Vlad Druck, Mircea Chistrugă, Ion Mija. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:34 UTC)
BDD-V2428 © 2006 Editura Alfa



Motive mitologice şi arhetipuri în filmul de artă 

 685

Regizorul Vlad Ioviţă vine în cinematografie cu ideile şi frământările omului de 
acolo, de la ţară, dar ele prezintă interes pentru toată lumea. Pentru el lansarea filmului 
Fântâna nu e deloc întâmplătoare. 

Scufundarea în apele subterane ale subconştientului are darul să aducă la 
suprafaţă adevăruri de valoare. Ca să putem zări stelele propriului nostru spirit este 
necesar uneori să coborâm în fântâna foarte adâncă a eului nostru esenţial. 

Psihologul Karl Gustav Jung a perceput motivul fântânii tot legat de vedere şi 
revelaţie, consacrând mult spaţiu studiului simbolismului fântânii în legătură cu 
alchimia4, vede în acest motiv o imagine a sufletului ca sursă de viaţă interioară şi de 
energie spirituală. Nevoia de „actualizare” a imaginii fântânii apare, după Jung, atunci 
când viaţa individuală este inhibată şi secată. Astfel, prin simbolul fântânii, sufletul 
uman exprimă dimensiunea adâncimii sale nesfârşite, adică sămânţa ciclului etern al 
formelor şi reprezentărilor, al vederilor şi revelaţiilor. 

Actul Înălţării Fântânii se desprinde din mitul Creaţiei, care, având o arie largă de 
extindere, face ca motivele sale mitopoetice să cuprindă şi să influenţeze emotiv mai 
multe filme de nonficţiune, lansate de cineaştii noştri: De sărbători şi Dansuri de 
toamnă (regizor Vlad Ioviţă); Ecoul văii fierbinţi şi Eugeniu Doga (regizor Emil 
Loteanu); Alexandru Plămădeală şi Neam de pietrari (regizor Anatol Codru); …şi 
obosite mâinile tale, Meşterul anonim, Goblen şi Ştefan cel Mare, Aria (regizor Vlad 
Druck); Mihai Grecu. Dincolo de culoare şi Confesiunea (regizor Mircea Chistrugă); 
Vlad Ioviţă şi Balada lemnului (regizor Iacob Burghiu) şi alte filme în care se 
evidenţiază motivele mitului Creaţiei, condiţionând adesea şi valenţa poetică a acestor 
filme. 

Uneori, ritualul era inclus în mit, alteori, mitul era un component al ritualului, cu 
scopul de a atribui anumite sensuri actelor acestuia, cum ar fi ridicarea la divin prin 
intermediul sacralităţii unei acţiuni concrete: Înălţarea Fântânii. Autorii filmului 
Fântâna ne conving că apa nu se dă muritorului de rând atât de simplu şi că facerea 
fântânii, aidoma facerii lumii, e aceeaşi ca Marea Creaţie legată prin multiple fire cu 
Pământul şi cu Cosmosul. 

Motivul Fântânii – descendent din unul dintre miturile fundamentale şi anume, 
mitul Creaţiei, se îndreaptă spre arhetipuri şi date concrete, spre cunoaşterea adâncurilor 
umanităţii. Acest motiv mitopoetic condensează diverse semnificaţii: dăruire, legăturile 
reale şi transcendente ale omului cu pământul şi cu Cosmosul, statornicia neamului 
nostru, înălţarea prin coborâre (motiv rar întâlnit), rostul omului în viaţă şi multe alte 
semnificaţii. În centrul acestui vechi ritual, ca şi în marea lor majoritate, se află omul – 
omul de creaţie, deoarece el creează o operă, sacrificându-se şi metaforic, şi direct, 
fiindcă în orice moment pot să se prăbuşească malurile, să se năruie pietrele, să 
năvălească apele. De aceea, Înălţarea Fântânii integrează şi chipul apostolic al 
fântânarului, care atinge semnificaţiile dramei umane, dramei dintotdeauna a 
creatorului, pentru care creaţia este actul primordial al existenţei sale şi el – acelaşi 
Meşter Manole – este gata să se sacrifice în numele creaţiei „pentru că noţiunea de 
creaţie – va menţiona Mircea Eliade – este legată în universul mintal popular cu 
noţiunea de jertfă şi de moarte. Omul nu poate crea nimic desăvârşit decât cu preţul 
vieţii sale”2. 

                                                 
2 Mircea Eliade, Meşterul Manole, Iaşi, Editura Junimea, 1992, p. 79. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:34 UTC)
BDD-V2428 © 2006 Editura Alfa



Dumitru OLĂRESCU 

 686

Toate acestea au făcut ca filmul Fântâna, pentru prima dată, să dea expresie 
poetică prin limbaj cinematografic unor esenţe ale spiritualităţii româneşti, să pună 
începuturile filmului poetic – particularitate definitorie a cinematografiei naţionale. 

Mitologul Romulus Vulcănescu găseşte în mitologia română că punctele sacre pe 
moşia satului erau fântânile şi troiţele, care le însoţeau. Această vecinătate, după părerea 
noastră, nu-i deloc accidentală: troiţa exprimând direct semnificaţia Sacrificiului. 

Mai târziu, în filmul Neam de fântânari, dedicat aceluiaşi ritual – Înălţarea 
Fântânii – regizorul Mircea Chistrugă face o trimitere directă la subiectul sortit 
sacrificării: din zarea dealului, prin iarba crudă se apropie încet spre fântânari femeile 
(mamele, soţiile, surorile) cu merinde – aluzie directă la Ana meşterului Manole. Acest 
motiv, în aceeaşi interpretare, îl găsim şi în filmul regizorului Anatol Codru Neam de 
pietrari, care se integrează în aria aceluiaşi motiv al actului de creaţie. Mitologul Mircea 
Eliade sublinia că „în creaţie este divinitatea care se sacrifică pe sine… şi de asemenea, 
fiinţa cea mai dragă, cea mai apropiată; un alt fel de a formula jertfirea de sine. 
Legenda Meşterul Manole a redescoperit acest sens străvechi, metaforic şi de aici 
patosul ei şi neistovita ei polivalenţă, care îngăduie cele mai felurite interpretări 
artistice”3. 

De altfel, credem că nu vom greşi afirmând că însuşi Meşterul Manole, după 
sacrificarea soţiei şi a copilului, îşi sacrifică şi el viaţa tot pentru o creaţie, exprimată 
printr-o fântână; atunci când principele Negru-Vodă porunceşte să se ia scările pentru ca 
zidarii să moară pe acoperişul mănăstirii, să nu mai poată crea opere de artă 
asemănătoare, ei îşi fac aripi de şindrilă, dar aripile nu-i ţin şi ei cad morţi, toţi, la 
pământ, şi numai locul unde a căzut meşterul Manole s-a făcut o fântâniţă lină / cu apă 
puţină. Astfel, putem vorbi despre mai multe sacrificii într-o singură operă, dar în 
numele unei idei comune – Creaţia. 

Din cele mai vechi timpuri, Sacrificiul este un motiv al renunţării la bunurile 
pământeşti din marea dragoste de spirit, de frumos şi divin. Motivul fiicei sau fiului 
jertfit se întâlneşte în multe tradiţii, iar exemplul lui Avraam, care a adus ca sacrificiu pe 
Isaac – unicul său fiu – a devenit clasic, efectuând o trimitere directă la Mântuitorul 
nostru Iisus Cristos, care şi-a dus crucea sus pe Golgota pentru a fi răstignit pe ea, 
fiindcă, conform Cărţilor Sfinte, „…după Lege, aproape totul este curăţit cu sânge; şi 
fără vărsare de sânge nu este iertare”4. Aşadar, teoria Sacrificiului, ca purificator al 
spiritului, o găsim în Vechiul Testament. Iar marele Sacrificiu pentru păcatele noastre 
rămâne a fi însuşi Iisus Cristos… 

Cu timpul, sacrificiul uman a fost înlocuit cu jertfirea animalelor – fapt ce 
marchează o etapă în evoluţia mintală a omenirii şi un pas spre autonomia sa cosmică.  

După cum ne mărturiseşte Vechiul Testament, primul miel pentru sacrificare a 
fost adus de către Abel şi Dumnezeu l-a acceptat, iar roadele pământului, oferite de Cain 
– fratele lui Abel – n-au fost primite de Dumnezeu, din care cauză Cain se supără şi îl 
omoară pe Abel. Ideea mielului sacrificat vine de la Patriarhii nomazi, care au făcut ca 
metafora păstorului să poarte un caracter dominant în descrierile lui Dumnezeu. Nu în 
zadar mielul, acest animal fără prihană, în Apocalipsă apare pe muntele Silonului şi în 

                                                 
3 Idem, p. 80. 
4 Noul Testament. Epistola lui Pavel către evrei. 9:22. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:34 UTC)
BDD-V2428 © 2006 Editura Alfa



Motive mitologice şi arhetipuri în filmul de artă 

 687

centrul Ierusalimului ceresc, fiind pomenit tocmai de 28 de ori pentru a-l desemna pe 
Cristos. 

Blândul miel – simbolul nevinovăţiei pure – concentrează triumful înnoirii, 
victoria ciclică a vieţii asupra morţii. Această valenţă a funcţiei arhetipale face din bietul 
miel victima propiţiatorie prin excelenţă, cel care e sortit sacrificării întru asigurarea 
propriei noastre mântuiri. (Nu este exclus nici faptul că aceste idei să-i fi inspirat pe 
Marii Anonimi, care i-au dat viaţă fără de moarte Mioriţei). Or, Sacrificiul ţine de ideea 
unui schimb, fie la nivelul energiei creatoare, fie la acel al energiei spirituale, iar 
continuitatea semnificaţiilor simbolice şi arhetipale ale riturilor Mielului Divin se lasă 
sesizată până în zilele noastre. 

Aceste idei îl fac pe regizorul Vlad Druck să găsească, pentru motivul jertfirii 
Mielului Divin pe altarul artei, ambianţe sugestive în structura filmelor Goblen şi Vai, 
sărmana turturică. Menţionăm ambianţele sugestive nu întâmplător, fiindcă ele fac, în 
cazul respectiv, ca motivul Sacrificării Mielului să-şi păstreze semnificaţiile proprii, 
acumulând şi alte valenţe simbolice. În filmul Goblen regizorul Vlad Druck, paralel cu 
chinurile facerii goblenului, propune un excurs în istoria veche a tapiseriei 
moldoveneşti, legată de numele şi destinul Olenei – fiica lui Ştefan cel Mare – căsătorită 
cu Ioan – fiul lui Ivan al III-lea, ţarul Rusiei. Viaţa dramatică, plină de evenimente, va 
exercita o influenţă puternică asupra harului artistic al tinerei mame. 

După imaginea acestor lucrări, ce mai păstrează suflarea marilor personalităţi şi 
evenimentelor istorice, dar şi amprentele degetelor de aur şi ale sufletului chinuit al 
frumoasei Olene – talentata autoare, ce a trăit o viaţă zguduitor de dramatică, aici, în 
acest context, regizorul Vlad Druck, posedând un stil subtil al ambianţei, introduce 
imaginea cu motivul Sacrificiului mielului – realizată voit într-un mod naturalist (cu 
sânge veritabil ce picură şi se prelinge încet pe verdele crud al ierbii şi al pelinului, 
îndreptându-se spre rădăcini…), contrastând prin diverse asociaţii cu fineţea cromaticii 
şi a facturii pânzelor Olenei. 

Pentru a intensifica semnificaţiile motivului Sacrificiului, regizorul montează în 
acest context şi imaginea polipticului lui Van Eyck Mielul Mistic. 

Ambianţe sugestive pentru acelaşi motiv al Sacrificiului mielului găseşte 
regizorul Vlad Druck şi în filmul Vai, sărmana turturică, dedicat artistei Maria Drăgan 
– una din multiplele noastre jertfe, acuzată de prea mult talent şi condamnată la moarte. 

Cineaştii ne conving că tot ce a avut această artistă în viaţa ei scurtă a fost 
cântecul şi scena, pentru care a pătimit şi prin ele s-a mântuit, ducându-se, zbuciumată 
de povara frumosului, în lumea cealaltă. De aceea, şi motivul Sacrificării mielului vine 
să se înscrie organic în imaginea filmică, mai ales că regizorul Vlad Druck face ca acest 
ritual să se petreacă în faţa casei părinteşti, sub pomul drag Mariei şi în văzul mamei 
îndurerate. 

Vrem să menţionăm că, după sfâşietoarea constatare a poetului Ioan Alexandru că 
„Noi, moldovenii, suntem mieii înjunghiaţi în mijlocul Europei”5 acest motiv al 
Sacrificiului se reactualizează, obţine grave dimensiuni ale durerii, ce se trag din bătrâna 
istorie, dar şi din impertinentul prezent. 

                                                 
5 Săptămânalul „Literatura şi Arta”, 15 decembrie 1994. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:34 UTC)
BDD-V2428 © 2006 Editura Alfa



Dumitru OLĂRESCU 

 688

Regizorul a intuit foarte just că pentru ca o creaţie umană să poată exista, omul 
trebuie să-i sacrifice o fiinţă vie. Şi, involuntar, ajungem la aceeaşi Ana – model de 
Sacrificiu (devenit arhetip) – zidită în pereţii mănăstirii de la Argeş. 

Esteticienii şi mitologii au demonstrat că mitul în viziunea poetică este un sistem 
de simboluri şi arhetipuri inepuizabile. Găsirea şi interpretarea acestora depinde de 
intuiţia poetică a artistului-cineast. Caracteristica arhetipurilor mitologice reiese din 
căutarea unor elemente prezente în orice mit sau ritual. Cineastul apelează la aceste idei 
(simple în aparenţă), identificându-şi opera cu un climat cultural, ce efectuează trimiteri 
active la tradiţiile şi momentele ancestrale ale neamului. În această ordine de idei, 
secvenţele cu motivul Sacrificării mielului şi cu imaginea femeilor, care aduc de 
mâncare aceloraşi meşteri Manole în contextele respective, obţin funcţii de construcţii 
arhetipale, fiind numite de către C. G. Jung, din punctul său de vedere psihanalitic şi, 
credem, pe bună dreptate, fonduri de imagini străvechi, ce aparţin tezaurului unei 
comunităţi sau chiar a întregii omeniri.  

Şi în filmul Renaştere, regizorul Vlad Druck reuşeşte să exprime sugestiv motivul 
Sacrificiului, inspirându-se dintr-un cunoscut arhetip iconografic provenit din Sfânta 
Scriptură. Ţinând cont de faptul că motivul Sacrificiului este legat de Cina cea de Taină, 
regizorul revine la motivul Sacrificiului în acest film, care are la bază o fabulă simplă 
doar la prima vedere. 

Chiar şi în drama populară Malanca, ce stă la baza filmului lui Vlad Ioviţă De 
sărbători, e vorba tot de o sacrificare în numele frumosului, în numele continuităţii 
vieţii. Eroina Melania – de unde provine şi denumirea acestei drame – conform 
legendei, şi-a sacrificat viaţa pentru a salva o cetate asediată de turci. Aşadar, mitologia 
creaţiei prin moarte exprimă intuiţia fundamentală că viaţa e imposibil să se nască decât 
într-o altă viaţă sacrificată. Iar realizarea profund poetică a acestei teme în Meşterul 
Manole, Mioriţa şi într-o serie de piese etnofolclorice îl fac pe Mircea Eliade să 
concluzioneze, că „românii au ales această temă mitică şi i-au dat exprimare artistică şi 
morală fără egal. Şi au ales-o pentru că sufletul românesc se recunoaşte în mitul 
sacrificiului suprem, care face să dureze o operă construită de mâna omului, fie o 
catedrală, o ţară sau o colibă”6, fie propriul cavou, am adăuga noi, referindu-ne la 
„opera” pe care o creează eroii lui Vlad Ioviţă din filmul Piatră, piatră, în care motivul 
Sacrificiului nu se declară, dar e uşor sesizabil, în toate componentele filmului. 

În spiritualitatea noastră, Moartea nu este un eveniment ori o contrazicere a vieţii, 
ci un fenomen, în care viaţa decurge continuu, trecând numai în alt plan cosmic. 
Vicisitudinea istorică şi geopolitică au făcut ca viziunea noastră asupra fenomenului 
Morţii să coincidă cu concepţia Noului Testament, care ne învaţă că Moartea este unul 
dintre lucrurile cele mai naturale şi ar trebui acceptată fără răzvrătire: „Atunci Toma a 
zis celorlalţi ucenici: «Haidem să mergem şi noi să murim cu El»”7.  

Probabil, numai neamul nostru posedă „instinctul” acesta de a îndura atât de 
simplu (mioritic!) Moartea. Şi, după cum menţiona Eliade, nu întâmplător Mioriţa şi 
Meşterul Manole  – cele mai valoaroase opere ale geniului poetic românesc – au la bază 
motivul valorificării Morţii. Ele surprind cel mai exact şi mai profund atitudinea 
sufletului românesc în faţa Morţii. Prin celebra „căsătorie mistică” sufletul muritorului 

                                                 
6 Mircea Eliade, Meşterul Manole, Iaşi, Editura Junimea, 1992, p. 44. 
7 Noul Testament. Sfânta Evanghelie cea după Ioan 11:16. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:34 UTC)
BDD-V2428 © 2006 Editura Alfa



Motive mitologice şi arhetipuri în filmul de artă 

 689

trece senin să se reintegreze marii familii cosmice, mitul Mioriţei e ridicat la rangul de 
arhetip al spiritualităţii româneşti; „este o calmă reîntoarcere lângă ai săi. Moartea din 
Meşterul Manole este creatoare ca orice moarte rituală (…). Valorificarea aceasta a 
morţii rituale o aveau şi strămoşii geto-daci ai romanilor”8.  

Motivul Morţii creatoare, al Morţii senine sau al căsătoriei mitice, venind din cele 
mai vechi timpuri, amplifică intensitatea emotivă din componenţele mai multor filme de 
nonficţiune, alimentând cu energie nervul lor poetic. Dintr-un întreg complex de 
structuri simbolice şi metafore ce îşi găsesc coerenţa funcţională în evoluţia temei 
arhetipale a Marii Treceri, regizorul le selectează pe cele mai expresive şi 
„cinematografice”.  

Motivul Marii Treceri este şi în atenţia regizorului Iacob Burghiu în filmul Vlad 
Ioviţă, dedicat destinului acestui artist, care s-a topit pe altarul artei cu gândul la frumos 
şi perfecţiune. Regizorul face ca, după ce sicriul cu Vlad Ioviţă este îngropat foarte 
metaforic (imaginea cu scufundarea sicriului în groapa de mormânt se ciocneşte direct 
cu imaginea antologică a scufundării din filmul său Fântâna), să apară imaginea lui 
Ioviţă – plin de viaţă şi lucid. Îl vedem apoi prin intermediul montajului, întâlnindu-se 
cu eroii din filmele sale, de parcă şi-ar lua rămas bun înainte de o simplă plecare. Or, 
regizorul Iacob Burghiu, printre altele, vrea să ne spună că destinul adevăraţilor artişti 
evoluează după scenariul marelui arhetip al omenirii – Iisus Cristos. 

Aşa ne-a fost sortit de istorie ca adesea să ne apărăm vatra casei părinteşti până la 
jertfirea de sine. De aceea nouă, spre deosebire de alte popoare, imaginea casei 
părinteşti ne este scumpă şi ne trezeşte emoţii profunde. Avem un fel propriu de a ţine la 
Casa părintească, generat, probabil, şi de caracterul statornic al neamului nostru. De 
aceea, cultul Casei părinteşti, poezia şi filosofia lui persistă într-o întreagă serie de 
filme. 

În pelicula Duminica sufletului (regizor Dumitru Fusu, operator Iulian Florea), 
spre exemplu, bătrânii dansatori, afară de irepetabilul lor hang, îşi prezintă ce au mai 
scump: Casa părintească. Hangaşii dansează cu imaginea propriilor lor case. Le ţin la 
piept ca pe ceva scump. Imaginea caselor modelate de ei aminteşte de acel chivot, care 
în cultul ortodox se află permanent pe masa sfântului altar. În el tot anul se păstrează 
sfânta taină a împărţăşaniei. El este ocrotit ca ceva dătător de viaţă, ca ceva ce purifică 
sufletul. Să ne amintim doar că, atunci când Brâncuşi a dorit să-şi exprime veşnicul 
legământ cu credinţă, a dăruit bisericii un chivot sculptat de el. 

Pământul, Soarele, Cerul, Apa, Piatra sunt elemente de temelie ale universului, 
servind drept motive primordiale ale vieţii mitice şi poetice. Semnificaţiile acestor 
simboluri au alimentat arta şi cultura tuturor civilizaţiilor, începând cu cele primitive şi 
terminând cu cele moderne. 

În Piatră, piatră, şi în Fântâna, pentru regizorul Vlad Ioviţă Piatra nu este un 
simplu element de construcţie. În mijlocul acestei materii se moare încet ca în filmul 
Piatră, piatră (vezi în capitolul precedent) sau ia naştere ceva nou, o pornire iniţiatică 
cum este Înălţarea Fântânii din piatră şi răbufnirea apei neîncepute… În acest film 
semnificaţiile Pietrei se completează cu simbolul Apei şi ba acţionează autonom, ba se 
suprapun organic, compunând acel frumos poem cinematografic, dedicat veşniciei, 
statorniciei, dăruirii şi frumuseţii interioare a omului. 

                                                 
8 Mircea Eliade, Meşterul Manole, Iaşi, Editura Junimea, 1992, p.130. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:34 UTC)
BDD-V2428 © 2006 Editura Alfa



Dumitru OLĂRESCU 

 690

În tradiţia biblică, Piatra, în virtutea caracterului său imuabil, simbolizează 
înţelepciunea. Unele dintre aceste semnificaţii atestate de Jean Chevalier şi Alain 
Gheerbrant9 sunt integrate în imaginile Pietrei din filmele regizorului Anatol Codru 
Neam de pietrari şi Alexandru Plămădeală. 

După tradiţia biblică, Piatra, datorită caracterului său imuabil, este asociată Apei. 
Să ne amintim cum la finele filmului Piatră, piatră, după calvarul în care acei oameni 
muncesc, zidindu-şi din piatră propriul cavou, ei vin să se scalde. Episodul cu pietrarii la 
râu, realizat în tonuri luminoase şi în alt ritm, e scăldătoarea şi poartă un caracter sacru 
de purificare, spălarea rituală, care urmează la creştini înainte de Marele Drum sau, 
poate, e visul acestora, care dorm înălbiţi de praful drumului fără de întoarcere… 
Scăldatul, în acest film, nu-i ceva întâmplător, cum nu-s întâmplătoare şi acele broboane 
de apă ce picură din podul de piatră, creând un ritm perfect atmosferei respective, nici 
lacrimile din ochii copiilor şi ai bătrânilor, care petrec Malanca (din filmul De 
sărbători) spre alte lumi, ca şi acordul final al filmului Dansuri de toamnă cu firavele 
şuviţe de apă ale izvorului care, pornind de la rădăcina unui izvor, trece foarte plastic 
printr-o panoramă verticală ca să se contopească perfect cu măreţia arborelui în numele 
unei continuităţi eterne a frumosului şi a sublimului. Simbolul Apei e frecvent şi în 
proza lui Ioviţă. 

Afară de semnificaţiile ei purificatoare, Ploaia întreţine şi corespondenţele omului 
cu Cosmosul aidoma unui alt simbol atestat în filmele noastre cum este Scara – una din 
figurile simbolismului ascensional – un cod de legătură al teluricului cu Cosmosul. 

Tema corespondenţelor dintre Cer şi Pământ a fost o obsesie constantă şi pentru 
Brâncuşi, găsindu-i cea mai diversă şi mai captivantă definire plastică în vestitele sale 
lucrări: Poarta sărutului, Pasărea şi, mai ales, în Coloana infinitului ce integrează 
concepţia unui axis mundi prin care omul poate comunica cu Cerul. 

Acest simbol, de asemenea, este frecvent şi în Biblie: un întreg ciclu de 
cincisprezece psalmi poartă numirea de Cântarea Treptelor. 

Regizorul Vlad Druck, în filmul Vremuri de a trăi, evitând declaraţiile verbale, îl 
surprinde pe eroul său – moş Ilie Grozavu, un bătrân de vreo 80 de ani – lângă o scară 
îndreptată spre cer. Bătrânul pozează mândru la începutul panoramei verticale, efectuate 
de-a lungul scării, ce spune multe despre destinul şi împlinirile acestui bătrân prin faptul 
că marchează o ascensiune, o înălţare spre Cer… Cu totul alte semnificaţii are simbolul 
Scării în filmul Obsesie al aceluiaşi regizor Vlad Druck. Pe treptele unei scări se urcă o 
tânără, dar scara se termină într-un zid de piatră, duce în neunde, sugerând ideea 
disperării, a dezorientării omului în echilibrul lui sufletesc. 

După ce groparii au săpat groapa (Mâine iar va ieşi soarele), se pune pe negrul 
pământ o Scară albă, îndreptată spre Cer, aici fiind vorba de o ascensiune a sufletului 
omenesc spre Cer, ca şi în cazul Scării lui Iacov în Biblie, adică menţinerea permanentă 
a contactului primordial între Cer şi Pământ. Părinţii Bisericii ne învaţă că Scara acestei 
împărăţii este ascunsă înăuntrul tău, în suflet. 

În multe filme atestăm imaginea Porţii. Dincolo de momentul ei decorativ, 
cineaştii au folosit în diverse contexte semnificaţiile simbolice ale acestui element 
arhitectonic despre vechimea căruia putem să ne dăm seama, aflând că mitologia 
română îl venera pe zeul Ianus ca pe o personalitate divină a oricărui început şi sfârşit, 
veghind uşa sau Poarta. În sens imediat, Poarta este o deschidere spre ceva, o trecere 
dintr-un spaţiu în altul, Porţile Cerului, spre exemplu.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:34 UTC)
BDD-V2428 © 2006 Editura Alfa



Motive mitologice şi arhetipuri în filmul de artă 

 691

Semnificaţiile Porţii, exprimate prin mai multe simboluri – Pragul, Uşa, 
Fereastra, Luna şi Soarele (Porţi ale Cerului), Curcubeul (Poartă între Cer şi Pământ) – 
sunt vizibile în fondul ideatic al operei lui Eminescu. Poarta sărutului de Constantin 
Brâncuşi a însemnat o etapă în sculptura modernă. Nu este exclus ca toate acestea să-l fi 
inspirat şi pe pictorul Mihai Grecu, care a dedicat, cu multă dăruire, acestui motiv o 
serie de lucrări cu o semnificaţie complexă: Porţile celor două inimi, Poarta 
străbunilor, Porţile nopţii, Porţile tristeţii, Porţile ce plâng, Poarta privirii, Poarta 
Orheiului Vechi ş. a. După cum a observat, pe bună dreptate, criticul de artă Constantin 
Ciobanu, pe care l-au preocupat semnificaţiile poetice ale acestui motiv, Porţile sunt 
„…orientate spre sine însuşi şi, deci, nu pot fi interpretate în afara conţinutului lor 
alegoric şi simbolic”9. De aceea, regizorul Mircea Chistrugă, când a filmat pelicula 
Mihai Grecu. Dincolo de culoare, o atenţie deosebită a acordat unor lucrări din seria 
Porţile.  

Imaginile Porţii sunt montate în mod crescendo (şi ca frecvenţă, şi ca durată), ca 
în acordul final al filmului, prin suprapunerea imaginilor a mai multor Porţi, să se creeze 
un micropoem cinematografic care sfârşeşte cu meditaţiile lui Mihai Grecu: Viaţa pe 
lângă mine n-a trecut ca o fantomă, şi, totuşi, a trecut… (aluzie tot la o trecere, la 
motivul Porţii). Şi aici imediat s-a montat imaginea Porţii Orheiului Vechi, semnificând 
o nouă deschidere ce va urma în viaţa pictorului… 

Regizorul s-a străduit să expună metafora operei picturale în limbaj 
cinematografic, să găsească echivalentul metaforei din arta plastică în cea a filmului. 

În mai multe filme cineaştii noştri au reuşit să exploreze poetic semnificaţiile 
Crucii legate şi de crucificare ca cea mai crudă pedeapsă. 

Pentru regizorul Anatol Codru imaginea Crucii este un simbol al unui destin 
uman concret. De aceea, el plasează simbolul Crucii în filmul Eu, Nicolae Costenco, 
dedicat destinului dramatic al scriitorului Nicolae Costenco, care a fost deportat pentru 
mai mulţi ani în Siberii de gheaţă, trecând prin groaznice calvaruri şi supravieţuind 
graţie gândului că mai avea de spus lumii ceva important, ceva frumos. 

În acest film simbolul Crucii, evoluând într-un spaţiu real, realizează o extindere a 
sensului simbolic până la crearea unei construcţii metaforice, unde patimile lui Cristos 
sunt substituite de Cruce, care, la rândul ei, a substituit un destin, calea de devenire prin 
suferinţă a unei personalităţi. După această dublă substituire persistă o puternică 
senzaţie de durere, umilinţă şi trădare. Prin metaforizare semnificaţia simbolică 
provenită din Biblie evidenţiază afectiv suferinţele poetului Nicolae Costenco, deportat 
la „capătul lumii”. 

Interpretarea crucifixului ca un moment cosmic, ca o creaţie a lumii (Golgota se 
află în relaţii cu antropo- şi cosmogonia iniţială) a înlesnit această asimilare şi 
transfigurare a străvechilor motive mitologice şi în filmul de nonficţiune. Regizorul 
Vlad Druck introduce imaginea răstignirii lui Iisus, în filmul Ştefan cel Mare, prin fraze 
de montaj în contextul operelor de artă, icoanelor, mănăstirilor, evidenţiind ideea 
înfloririi artei şi culturii în timpurile domniei lui Ştefan cel Mare. 

                                                 
9 Constantin Ciobanu, Mihai Grecu: „Porţile...” în Probleme actuale ale artei naţionale, Chişinău, Editura 
Ştiinţa, 1993, p. 50. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:34 UTC)
BDD-V2428 © 2006 Editura Alfa



Dumitru OLĂRESCU 

 692

Astfel, imaginea răstignirii în ambianţele respective se metamorfozează, obţinând 
semnificaţia Sacrificiului în numele Creaţiei, subliniind, concomitent, şi valoarea 
acestor veritabile opere de artă. 

În film, arhetipul leagă omul cu lumea, acordează poetic omul cu universul. 
Aceste mari imagini devenite moduluri ancestrale universale, recompun poetic 
realitatea. Arhetipurile, alături de simboluri şi metafore, păstrează identitatea 
românească a operei cinematografice, lăsând-o deschisă pentru alte culturi, pentru alte 
timpuri decât cele în care a fost creată. Ele oferă deschiderea către lumea spirituală şi 
accesul la universalitate. 

 
Mythological Motives and Archetypes in Documentaries about Art 
 
Many documentaries about art use series of archetypes. These images have become the 

ancestral universal models that re-create reality in the poetic mode. The archetypes, as well as the 
symbols and metaphors, keep the Romanian identity of cinematographic works that remain open 
for other cultures and other epochs, but not only for the period when they were created. These 
films offer the openness for the spiritual world and universality. 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:01:34 UTC)
BDD-V2428 © 2006 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

