
 
 

Patrimoniul etnologic în satul românesc contemporan: localismul 
ca aspect al identităţii 

 
 Ioana-Ruxandra FRUNTELATĂ 

 
Una dintre dificultăţile majore ale inventarierii patrimoniului tradiţional este 

delimitarea componentelor fără suport material ce ţin de specificul culturilor de tip 
folcloric. Cadrele moştenirii intangibile, o altă sintagmă pentru patrimoniul imaterial sau 
nonmaterial, îşi adaptează contururile unui complex de variabile ce impun noi 
determinări pentru fiecare situaţie concretă. „Satele nu ţin să se conformeze toate la 
rânduielile unuia singur. În port, în obiceiuri, în cântec, fiecare sat ţine la autonomia şi la 
aureola sa”1. „Spiritul locului” marchează cultura unei comunităţi fără a merge atât de 
departe încât să acceptăm geografia stilistică a lui Frobenius sau modelarea spaţială a 
inconştientului, teoretizată de Lucian Blaga. „Locul conţine în mod natural un cod de 
selecţie care instituie «vămi nevăzute» în ceea ce priveşte amestecul de influenţe, 
«alchimie secretă» manifestată în identităţile culturale”2. 

Localismul poate fi definit ca reflectarea dimensiunii imaginare a spaţiului „de 
acasă” în cultura maternă a unei comunităţi. Cele mai noi tendinţe de cercetare includ 
modul de viaţă folcloric în patrimoniul tradiţional, preconizându-se „nu o conservare a 
valorilor individuale, ci a sistemului de valori în zone ecofolclorice unde să fie 
conservate, valorificate concret şi direct modelele integrale, refuncţionalizate ca 
rezervaţii culturale”3. Ideea că satul tradiţional constituie, în ansamblu, un peisaj cultural 
cu valenţe patrimoniale circulă în literatura de specialitate. Dinamica social-economică a 
prezentului impune, însă, rentabilizarea peisajului cultural prin „includerea în trasee 
turistice sau prin dezvoltarea turismului rural”4 [Popa 1998: 36-37]. 

Proiectul etnologic Sate contemporane – deschideri spre Europa, derulat în anul 
2006 de Muzeul Etnografic din Braşov (director coordonator: dr. Ligia Fulga), în 
colaborare cu membrii Catedrei de Etnologie şi Folclor de la Facultatea de Litere a 
Universităţii din Bucureşti şi finanţat de Fondul Cultural Naţional, vizează, parţial, 
tocmai evaluarea potenţialului patrimoniului nonmaterial din perspectiva localismului, 

                                                 
1 Blaga, Lucian, Elogiul satului românesc, în Discursuri de recepţie la Academia Română, ediţie îngrijită de 
Octav Păun şi Antoaneta Tănăsescu, Prefaţă de Octav Păun, Documentar de Antoaneta Tănăsescu, Ed. 
Albatros, Bucureşti (1937) 1980, p. 257. 
2 Ferréol, Gilles, Guy Jucquois (2003 Dictionnaire de l’alterite et des relations interculturelles sous la 
direction de ...) Dicţionarul alterităţii şi al relaţiilor interculturale, traducere de Nadia Farcaş, Ed. Polirom, 
Iaşi, 2005, p. 402. 
3 Ispas, Sabina, Cultură orală şi informaţie transculturală, Ed. Academiei Române, Bucureşti 2003, p. 45. 
4 Popa, Corina, Arhitectura tradiţională din Valea Someşului Mare între peisaj cultural şi patrimoniu 
muzeal în „Zestrea”, Revistă de etnologie şi etnografie, Bistriţa-Năsăud, nr. 1, 1998, editată de Consiliul 
Judeţean Bistriţa-Năsăud şi Centrul Judeţean al Conservării şi Valorificării Tradiţiei şi Creaţiei Populare 
1998, p. 36-37. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:57:17 UTC)
BDD-V2425 © 2006 Editura Alfa



Ioana-Ruxandra FRUNTELATĂ 

 662

ţinând cont de faptul că „Fiecare sat, care se respectă ca atare, există pentru sine în 
centrul unei lumi, şi are frumoasa mândrie de a fi puţin mai altfel decât toate celelalte”5 . 

Satul pe care l-am cercetat noi se numeşte chiar Mândra şi se află în judeţul 
Braşov, către oraşul Făgăraş, foarte aproape de joncţiunea viitoarei autostrăzi 
internaţionale Braşov-Borş cu Drumul Naţional 1. Este un sat mare şi gospodăriile 
înstărite ale locuitorilor lui amintesc de vremurile – bune, din punct de vedere material – 
când majoritatea celor apţi de muncă lucrau la Combinatul Chimic din Făgăraş, o 
întreprindere astăzi închisă. Face parte din comuna Mândra, alături de satele Ileni, 
Râuşor, Şona şi Toderiţa. 

Ca sat din Ţara Oltului, şi Mândra are o tradiţie agrară fundamentată pe 
ritualizarea relaţiei dintre oameni, pământ şi grâu şi exprimată cultural prin continuitatea 
obiceiurilor de seceriş. Cununa din spice se împleteşte şi azi de către femei mai în vârstă 
şi se aşează cu solemnitate pe crucea de hotar, în ziua de Rusalii. Preotul ţine o slujbă 
pentru sănătatea oamenilor şi rodirea pământului şi după o vreme, cununa, uscată, este 
urcată pe praporii din biserică. În perioada interbelică a existat în sat şi obiceiul cununii, 
practicat de fete la recoltarea grâului şi incluzând, ca text poetico-muzical ritual, o 
variantă la Dealu Mohului. Profesoara Maria Zară a reconstituit obiceiul din amintirile 
bătrânelor şi a creat o variantă spectaculară care a îmbogăţit repertoriul grupului de 
dansatori din Mândra, premiat la Festivalul „Cântarea României”. Majoritatea 
gospodinelor au încă în case cuptoarele vechi unde se coceau pâinile ardeleneşti, 
rotunde, de două kilograme, preparate din aluat cu făină şi cartofi fierţi şi aşezate în 
vatra luminată după arderea a două-trei braţe de lemne. Un astfel de cuptor, văruit curat, 
dar împăienjenit de nefolosire, am găsit în tinda Aurorei Dugală, fosta stolnicăreasă a 
satului Mândra, femeia aleasă pentru a plămădi pâinea sfântă destinată împărtăşaniei şi 
parastaselor. Am aflat că pentru familiile din sat este o mare cinste să dea pâinea şi vinul 
pentru noaptea de Înviere, iar când le vine rândul, cei onoraţi astfel cheamă stolnicăreasa 
în gospodăria lor şi doar ea are voie să frământe colacii. 

Colectivizarea a distrus componenta materială a tradiţiei agrare locale, dar 
povestea cultivării pământului încă se mai păstrează în amintirile sătenilor de peste 60 
de ani. Un scenariu al acestei activităţi, desigur, nerentabile din punct de vedere 
economic, dar nepreţuite ca naraţiune revelatoare a identităţii satului, ar culmina cu 
momentul seceratului şi s-ar încheia în faţa cuptorului, acest spaţiu simbolic de 
purificare şi transformare a morţii grâului în hrană vitală pentru oameni. Iată câteva 
fragmente din discuţia cu Elisabeta Zară 6, care n-a mai apucat cununa ca obicei activ în 
sat, dar venea de la câmp cu ultimele spice, care se puneau prin casă. La secerat făcea 
legători. Le tot povestea şi la copii, pentru că, odată cu colectivul, modul de lucru s-a 
schimbat. „Uite, mă, aşa se făceau moşi, pe urmă snopi, pe urmă clăi. La copii, dacă le 
spui, parcă le spui o poveste” pe care interlocutoarea noastră nu crede că au ţinut-o 
minte fiul sau fiica ei. Revenind la strânsul grâului, femeia ne povesteşte mai departe: 

                                                 
5 Blaga, Lucian, Elogiul satului românesc, în Discursuri de recepţie la Academia Română, ediţie îngrijită de 
Octav Păun şi Antoaneta Tănăsescu, Prefaţă de Octav Păun, Documentar de Antoaneta Tănăsescu, Ed. 
Albatros, Bucureşti, (1937) 1980, p. 257. 
6 n.1936, 4 dec. Mândra, Braşov, Şc. primară Mândra, 7 clase, ocupaţie: agricultura, apoi lucrătoare în 
comerţul local. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:57:17 UTC)
BDD-V2425 © 2006 Editura Alfa



Patrimoniul etnologic în satul românesc contemporan 

 663

„Adunai o dată cât adunai, cosea bărbatul şi da spicele pe brazdă pe lanul de 
grâu şi adunai cu secerea un braţ şi-l puneai pe legătoare şi mai adunai încă unul. Ăla 
era moş şi după ce puneai de două ori şi legai, ăla era snop. Şi pe urmă se făcea claie din 
15 snopi, îi puneai aşa cruce, puneai unu aici, unu aici, unul dincolo, unul dincolo şi 
deasupra căciulă. Câte trei de toate părţile şi pe urmă unu al patrulea, era doişpe, paişpe, 
cinşpe snopi. Femeile adunau după bărbaţi şi bărbaţii legau şi clăile le puneau împreună. 
Copiii făceau legătorile, dacă nu erau copii le făcea mama, ea făcea şi legătoare şi 
aduna, da’ dacă erau copii, copiii făceau legători şi le puneau unde trebuia. Le făceau 
după coasă, luau câte o mână de grâu care era mai frumos şi le făceau. Numai pentru 
legătorile de la ovăz şi de la orz trebuia să se scoale mai devreme decât cosaşii ca să le 
facă. Acelea se făceau în curte acasă. La grâu şi la secară se făceau legătorile pe loc. La 
câmp, clăile se lăsau până se uscau şi pe urmă le cărai cu caru acasă, le aşezai în şură şi 
pe urmă venea maşina de treierat (batoza) şi se treiera în curte. Boabele le puneam în 
saci şi le suiam în pod şi afară puneam paiele jireadă, cum ziceam noi, în grădină, şiră. 
Măcinam întotdeauna înainte grâul vechi, pentru că pâinea era baza, pâinea şi 
mămăliga.” 

După 1989, oamenilor li s-a dat pământul înapoi şi „atâta s-au bucurat, de parcă 
l-ar fi prins pe Dumnezeu de un picior” (Elisabeta Zară). Din păcate, însă, ţăranii au 
îmbătrânit şi nu mai pot să-şi lucreze terenurile, iar copiii lor, sătui să vândă cerealele 
sub preţul pieţei, şi-au căutat rostul la oraş sau au emigrat în alte ţări. Situaţia din 
Mândra confirmă în mic rezultatele Barometrului Rural realizat în luna august 2006 de 
Agenţia pentru Strategii Guvernamentale şi Organizaţia Gallup: „Terenul agricol e un 
bun al întregii familii, care nu trebuie înstrăinat.” 41% dintre cei care afirmă că nu 
doresc să-şi vândă pământul „îşi motivează decizia prin faptul că doresc să-l lase 
moştenire copiilor sau rudelor.” Deşi pământurile lor sunt în paragină, bătrânii din 
Mândra nu se îndură deocamdată să le vândă, demonstrând, prin investiţia lor 
emoţională, că locul moştenit este „un patrimoniu viu care îşi extrage consistenţa din 
spaţiul trăit al proprietarilor lui. „Cutia sa neagră” cuprinde miturile fondatoare, 
credinţele, suferinţele, încercările îndurate, revelaţiile, revoluţiile traversate, influenţele 
suportate sau adoptate de un grup uman” 7. 

Alte două locuri cu semnificaţie patrimonială din satul Mândra sunt troiţa unde 
se organiza jocul de sărbători şi malul pârâului Valea Mândrii, chiar la capătul străzii 
bisericii, unde preotul slujeşte la Bobotează şi aruncă apoi crucea în apă, iar băieţii din 
ceata de colindători se întrec s-o prindă. La ieşirea din apa îngheţată, tinerii „fac un joc”, 
ilustrând localismul creştinismului popular ce ordonează existenţa comunitară. 

Întrebându-i pe localnici unde consideră că este centrul satului, aceştia ne-au 
indicat nucleul administrativ, grupat în jurul primăriei aflate la şoseaua spre Făgăraş, 
intens circulată şi profund deschisă spre oraşul vecin. În trecut însă, „strada principală”, 
cum i se spune şi astăzi, era aceea de pe firul văii, bifurcându-se în amonte la stânga în 
uliţe mai mici, dintre care cea mai importantă este „strada bisericii” şi legându-se prin 
punţi aflate la dreapta,  peste Valea Mândrii, cu satul de dincolo de apă. Chiar în 
monografia satului, realizată de profesorul Zachiu Cocan în 1964 şi rămasă în manuscris 
dactilografiat, observăm că atât drumul de pe malul pârâului, cât şi porţiunea din DN1 
                                                 
7 Ferréol, Gilles, Guy Jucquois (2003), Dictionnaire de l’alterité et des relations interculturelles sous la 
direction de ...) Dicţionarul alterităţii şi al relaţiilor interculturale, traducere de Nadia Farcaş, Ed. Polirom, 
Iaşi, 2005, p. 402. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:57:17 UTC)
BDD-V2425 © 2006 Editura Alfa



Ioana-Ruxandra FRUNTELATĂ 

 664

ce străbate Mândra sunt numite la fel, „strada principală”, reflectând oscilaţia 
localnicilor între vechea şi noua inimă a aşezării lor. Cumpănind între cele două drumuri 
şi aflată în punctul cel mai înalt al satului, biserica din Mândra, monument de pictură 
murală, pare a-şi afirma potenţialul natural de centru al aşezării din Ţara Oltului. În jurul 
ei, cimitirul cu cruci impunătoare, de o parte şi de alta a treptelor ce urcă dealul, 
mărturiseşte istoria celor mai vechi familii din sat. Biserica şi cimitirul se aflau mai 
demult în marginea satului dinspre Şona, într-un loc numit şi azi Ţintirim, dar, din cauza 
revărsărilor Oltului, au fost mutate în secolul al XVIII-lea în spaţiul actual de templu 
natural. Bătrânii se plâng că zecile de trepte până la uşa bisericii se urcă greu şi pentru 
ei, prezenţa la slujbele de sărbători seamănă cu un test de vitalitate, amintind oarecum 
riturile de selecţie din comunităţile tribale. Dorinţa oamenilor de a ne arăta monumentul 
funerar al familiei şi de a se fotografia cu el le reflectă, pe de o parte, statutul social şi 
prestigiul moral (cu atât mai ridicate cu cât monumentele sunt mai opulente, mai 
aproape de trupul bisericii şi mai bine îngrijite) iar pe de altă parte, demonstrează 
legătura neîntreruptă dintre cei vii şi cei dispăruţi. Morţii neamului sunt dealtfel foarte 
prezenţi în discuţiile despre tradiţiile satului, ei vorbindu-ne parcă din lumea de dincolo 
cu vocile urmaşilor lor care nu i-au uitat. Recunoaştem în acest model de continuitate 
între spaţiul contingent şi spaţiul strămoşilor sistemul culturii tradiţionale a 
comunităţilor sedentare, ce-şi amplifică solidaritatea prin învestirea locului cu puterea 
sacră a celor ce au vieţuit cândva pe el, integrându-se apoi într-o reflectare mitică a 
satului real. 

Perspectiva topografiei simbolice pe care am abordat-o pentru a exemplifica 
valenţele patrimoniale ale spaţiului tradiţional nu este unica posibilă pentru a demonstra 
includerea localismului între valorile moştenirii intangibile transmise de cultura 
folclorică românească. Este posibil să privim peisajul rural şi ca „mediu extramedial”, 
după cum sugerează Georgeta Maria Iuga, coordonatoarea unui proiect ce-şi propune să 
relaţioneze cultura tradiţională şi arta contemporană. Un „mediu extramedial” este situat 
„la intersecţia dintre mediul care nu mai există şi acela care încă nu există”8 şi arta poate 
constitui o cale de depăşire a tranziţiei periculoase pe care o parcurge satul românesc. În 
orice caz, experienţa în domeniul cercetării patrimoniului imaterial conduce la ideea că 
„este necesar ca fiecare generaţie, în fiecare epocă să-şi construiască nu numai viitorul, 
ci şi trecutul, descoperind  în cultura locală valorile universale şi naţionale”9 . Cu alte 
cuvinte, „În fiecare localitate, patrimoniul viu al culturii populare se cere redefinit 
pentru a-i stabili strategiile de dezvoltare şi gestionare în cadrul unor politici culturale 
specifice pentru că el a reprezentat şi reprezintă un izvor de fertilizare şi propulsare a 
prezentului”10. Localismul poate fi cercetat şi prin prisma antropologiei spaţiului, căci 
„relaţia cu spaţiul reprezintă (...) o garanţie universală a particularităţii identităţilor”11. 

                                                 
8 Etnodesign – experiment extramedial, „Buletin informativ”, Nr.2, Februarie, 2005. 
9 Balász, Lajos,  Idei despre sistemul de valori al culturii populare în noul mileniu în Napjaink Folklórja. 
Folclorul azi, vol. editat de Centrul Cultural al Republicii Ungare, redactor: Zsigmond Gyözö, Bucureşti, 
2003, p. 83. 
10 Bălan, Carmen Cornelia,  Sociologie aplicată. Monografia centrată pe problemă, Ed. Tritonic, Bucureşti, 
2004, p. 207. 
11 Lévy, Segaud apud Bonte, Pierre, Michel Izard, (1991, 1992 Dictionnaire de l’ethnologie et de 
l’anthropologie), traducere de Smaranda Vultur, Radu Răutu (coordonatori), Dana Buglea, Mihaela Ioncica, 
Constantin Jinga, Cătălin Adrian Lazurcă, Ciprian Nicolae Vâlcan, Ed. Polirom, Iaşi, 1999, p. 635. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:57:17 UTC)
BDD-V2425 © 2006 Editura Alfa



Patrimoniul etnologic în satul românesc contemporan 

 665

Fără îndoială, o încercare de a conserva patrimoniul etnologic imaterial în 
vederea alcătuirii ofertei europene a culturii tradiţionale trebuie să pună în valoare 
localismul satului românesc, reliefându-i nu numai valenţele de contextualizare a 
riturilor şi sărbătorilor, ci şi rolul substanţial în menţinerea unui model de existenţă 
rezistent, pentru că reflectă aspiraţia etern umană de armonizare a naturii cu edificiul 
cultural. Ancheta sociologică despre Calitatea vieţii culturale din mediul rural, derulată  
în anul 2000 şi prin care s-au investigat 2686 de comune (12863 de sate) din România, 
arată că 78,2% dintre subiecţii cercetaţi declară că pământul este cea mai importantă 
valoare a satului, urmat de familie, sănătate, ştiinţă de carte, credinţă (religie), cultură, 
comunitate, bogăţie, politică şi altele12 . 

O veche profeţie, atribuită indienilor Hopi din nordul statului Arizona, prevede 
că medicina sau spiritualitatea amerindienilor vor cădea în dizgraţie şi timp de peste o 
sută de ani, nici măcar nativii nu vor mai crede în acestea. Apoi, într-o zi, strănepoţii şi 
strănepoatele opresorilor albi îi vor căuta pe puţinii vraci rămaşi şi le vor spune: 
„Învăţaţi-ne, căci aproape am distrus Pământul”13 [Peterson 1990: xi]. Întrebat care este 
cea mai mare dorinţă a lui, în cadrul cercetării pentru filmul Oameni şi pietre, realizat de 
Graţiela Bârlă, un cioban din Munţii Arefului răspunde firesc: „Nu ştiu... Să ţie 
Dumnezeu pământul.” 

 
 

The Ethnological Patrimony in the Romanian Contemporary Village: 
Localism as an Aspect of Identity 

 
The identity of a rural community has a spatial component, determined by the 

geographical position of the village, by the communication links to other settlements, by the 
symbolic topography of the “hearth” and the “border” and by other elements characteristic for 
the mutual balancing of nature and culture. 

Furthermore, the members of a folkloric culture invest the places in their village with 
certain exact functions in the performing of rites. Thus, the distinctive features of the festive-
ritual acts are generated mainly by the integration of “places” in the body of the rites. Folk 
customs and celebrations are thus adjusted and taken into possession by the inhabitants of a 
particular village, as I suggest by using the example of the village Mândra in the center of 
Romania. 

An attempt at preserving the identity of the ethnological patrimony taking into account 
the perspective of the European integration should promote the localism of Romanian villages, 
revealing the potential of localism as a mechanism that contextualizes folk rituals and 
celebrations. 

 

                                                 
12 Moldoveanu, Maria (coord.), Managementul culturii – universul rural, Bucureşti, 2000, p. 21. 
13 Peterson, Scott, Native American Prophecies. Examining the History, Wisdom and Startling Predictions 
of Visionary Native Americans, Paragon House, New York, 1990, p. xi. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:57:17 UTC)
BDD-V2425 © 2006 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

