
 
 

Locuire simbolică şi în_locuiri identitare în mediul urban 
românesc 

 
Gabriela BOANGIU  

 
Numeroşi cercetători din mediul ştiinţific românesc au abordat problema 

fundamentului epistemologic şi metodologic al etnologiei urbane1. Astfel, s-a subliniat 
necesitatea operării unei distincţii între „etnologie în oraş” / „etnologie a unui oraş” şi 
„etnologie a oraşului”. În cazul „etnologiei în oraş”, mediul urban va fi analizat mai ales 
din perspectiva „ipostazelor sale de continuitate, de supravieţuiri şi metamorfoze ale 
lumii tradiţionale”2, „trecerea de la cultura tradiţională la cea cosmopolită, statutul 
acesteia într-o societate complexă cum este cea urbană, degradarea, reinventarea 
tradiţiilor, urmărind să se pună în evidenţă unicitatea unui oraş”3. Pe de altă parte, 
„etnologia oraşului” „îşi propune să descopere oraşul în unitatea şi specificitatea sa, ca 
un obiect etnologic”. Etnologia oraşului, deşi îşi dispută obiectul de studiu cu sociologia 
urbană, se diferenţiază de aceasta prin „valorizarea diferenţierii”4, „etnologia este o 
ştiinţă a diferenţierii, care-şi orientează opţiunea spre particular (...) scopul etnologiei 
constă în a analiza şi interpreta deosebirile”5. Etnologia  oraşului nu consideră, aşadar, 
oraşul drept „produs” al urbanizării, desprins de un context socio-cultural specific 
(critică adusă „sociologiei oraşului” sau mai degrabă „sociologiei urbanizării”), 
introducând în ecuaţia analizelor şi interpretărilor sale şi „voinţele de personalizare şi 
distanţare, mai mult sau mai puţin divergente” ale indivizilor care locuiesc în mediul 
urban6. 

Mediul urban este un spaţiu asociat uneori cu anonimatul, cu individualizarea, 
cu anomia. Sarcina etnologului în faţa provocării lansate de un obiect de studiu atât de 
complex, este destul de dificilă, acesta confruntându-se adesea cu pericolul manipulării 
unor constructe mult prea abstracte, cu riscul de a se îndepărta de realitatea socială 
studiată. 

Studiul de faţă îşi propune să coreleze problematica identităţii culturale cu 
aspectele societăţii de consum ce caracterizează mediul urban. Se va analiza astfel, 
caracteristicile consumului de obiecte de artă populară românească în urban şi 
implicaţiile sale asupra configurării spaţiului identitar urban. 

În lucrarea Zeii de asfalt. Antropologie a urbanului, N. Panea propunea o 
analiză a urbanului printr-o raportare a comunităţii faţă de „spaţiu în pluralitatea sa”, 

                                                 
1 H. Culea, Nicoleta Coatu, Etnologia oraşului – consideraţii etnosociologice (un program de cercetare 
etnologică a urbanului) I, în REF, tom 36, nr. 5-6, 1991, p. 207-239; Nicolae Panea, Zeii de asfalt. 
Antropologie a urbanului, Craiova, Editura Cartea Românească, 2001; Vintilă Mihăilescu, Viorica Nicolau, 
Mircea Gheorghiu, Costel Olaru,  Blocul, între loc şi locuire. Teme şi probleme de etnologie urbană, în 
„Revista de cercetări sociale”, nr.1, Bucureşti, 1994. 
2 Vintilă Mihăilescu, Viorica Nicolau, Mircea Gheorghiu, Costel Olaru, op. cit., p. 71.  
3 Nicolae Panea, op. cit., p.12. 
4 Vintilă Mihăilescu, Viorica Nicolau, Mircea Gheorghiu, Costel Olaru, op. cit., p. 181-205. 
5 H. Culea, Nicoleata Coatu, op. cit., p. 221. 
6 Vintilă Mihăilescu, Viorica Nicolau, Mircea Gheorghiu, Costel Olaru,  op. cit., p. 72. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:04:14 UTC)
BDD-V2419 © 2006 Editura Alfa



Gabriela BOANGIU 

 614

identificând un spaţiu „identitar (strategiile de utilizare a spaţiului – teritorializarea, 
legitimarea – în vederea construirii unei identităţi colective), din care emerge o 
semantică a legitimării, altul relaţional (semantizarea spaţiului în raport cu anumite 
tipuri de relaţii; public, domestic, funerar, ludic sau capacitatea relaţiilor sociale de a 
marca spaţii concrete), din care emerge o semantică a decosmicizării şi un altul textual 
(spaţiul în care individualul se împlineşte ca atare prin alegerea şi aplicarea de către 
fiecare individ a unor strategii coerente, manifestate artistic), din care emerge o 
semantică a adaptării ”7. 

Într-o secţiune a lucrării menţionate mai sus, este analizată problematica 
legitimării simbolice a unei imagini identitare a oraşului, mediată de organizarea unor 
evenimente adresate publicului larg – festival / festivitate, cu un studiu detaliat asupra 
paradei grupurilor de căluşari din Craiova. Această „presiune” simbolică exercitată 
dinspre exterior către interior, dinspre autoritatea locală înspre identitatea colectivă  
ridică o nouă problematică cea a „implicării în sărbătoare”. Or, în mediul urban feed-
back-ul unei astfel de implicări este destul de dificil de sesizat. Totuşi, organizarea 
festivalului – aspectele sale ritualice, preocuparea pentru utilizarea unui cod simbolic, 
(re)activarea unui ataşament presupus deja existent faţă de anumite elemente locale, 
evidenţiază existenţa cel puţin a unor repere identitare colective, ce se doresc a fi 
actualizate.  

Locuirea în urban ridică, implicit, problema particularităţilor configurării 
identităţii socio-culturale. În ceea ce priveşte spaţiul locuibil cotidian, specific mediului 
urban, acesta devine un spaţiu identitar, dar nu sub presiunea simbolică exterioară, ci 
dimpotrivă, tocmai pentru a contracara uniformizarea impusă de construcţia 
arhitecturală predominantă în mediul urban – blocul. Voi încerca să trasez câteva repere 
necesare unui studiu mult mai aprofundat, dedicat configurării spaţiului cotidian locuibil 
ca  spaţiu identitar, particularizat de prezenţa unor obiecte de artă populară, analizându-
se modul în care „sunt trăite obiectele”8, raportarea valorică faţă de acestea, 
comportamentul specific modului de achiziţionare etc.  

Înainte de a aprofunda această problematică sunt necesare anumite precizări 
referitoare atât la conceptul de identitate, cât şi la cel de tradiţie. Conceptul de identitate 
a suscitat numeroase definiri, redefiniri, dar şi critici. Deşi spaţiul expunerii nu permite 
o  expunere mai detaliată a etapelor-reper ale istoriei conceptului de identitate, subliniez, 
totuşi, faptul că „identitatea” este înţeleasă în studiul de faţă drept o „manifestare 
relaţională”9, depăşindu-se alternativele obiectivism/subiectivism. Identitatea nu este un 
„dat” imuabil, ci ea „se construieşte şi reconstruieşte constant în cadrul schimburilor 
sociale”10. Se acordă astfel o pondere importantă situaţiei relaţionale şi actorului, care 
conferă semnificaţie, identificarea situându-se, aşadar, la acelaşi nivel cu diferenţierea. 

                                                 
7 Nicolae Panea, op.cit., p. 220-221. 
8 Jean Baudrillard, Sistemul obiectelor, Cluj, Editura Echinox, 1996, p. 6. 
9 Frederik Barth, Les groupes ethniques et leurs frontières (trad. în limba franceză) în Ph. Poutignant şi J. 
Streiff-fenart, Théories de l’ethnicité, PUF, colecţia „Le sociologue”, Paris, 1995, p. 203-249 apud Denis 
Cuche, Noţiunea de cultură în ştiinţele sociale, Iaşi, Editura Institutul European, 2003. 
10 Denis Cuche, op.cit., p. 127; Géraud, Lesservoisier, Pottier, Noţiuni-cheie ale etnologiei. Analize şi texte, 
Iaşi, Editura Polirom, 2001. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:04:14 UTC)
BDD-V2419 © 2006 Editura Alfa



Locuire simbolică şi în_locuiri identitare în mediul urban românesc 

 615

Vintilă Mihăilescu articulează conceptul de tradiţie în strânsă legătură cu teoria 
„locului controlului” (locus of control), elaborată de Rotter în 196611. Teoria privind 
locus of control susţine că există, pe de o parte indivizi care consideră că sursa 
controlului este externă, independentă de fiinţa lor, desemnând în acest sens fie norocul, 
destinul sau persoane investite cu putere (external locus of control), în timp ce, pe de 
altă parte, există indivizi care indică drept sursa controlului propria persoană, eul 
propriu (internal locus of control). De asemenea, acest lucru este valabil şi pentru 
colectivităţi sau categorii de populaţie12. Pornind de la această teorie, binecunoscutul 
antropolog român evidenţiază două modalităţi de interpretare a lumii: una 
„cosmocentrică” (control extern) – caracterizată printr-o „raţionalitate retrospectivă de 
ordin sacru”, şi una „antropocentrică” (control intern), căreia îi este specifică 
„raţionalitatea prospectivă de ordin profan”. Pornind de la aceste premise, autorul 
subliniază distincţia dintre „obicei” – specific societăţilor cu o „viziune cosmocentrică” 
(de fapt, societăţi cutumiare, care valorizează pozitiv practicile repetitive, în care nimic 
nou nu poate apărea) şi „tradiţie” – care este interpretată mai degrabă drept o 
„construcţie intelectuală”, ce vizează „conservarea modelelor culturale împărtăşite”, 
legitimate de trecut însă „prezentificate”. „Reinventarea tradiţiei” are în vedere  
recuperarea în prezent a unui trecut semnificativ, valorizat pozitiv, o „patrimonializare” 
a acestuia. Astfel, „a împărtăşi un patrimoniu definitoriu şi comun, înseamnă să-ţi 
construieşti o identitate după imaginea propriului patrimoniu, să fii acest patrimoniu. Iar 
mijloacele de care dispunem sunt tradiţiile, adică acele comportamente de conservare în 
sine şi pentru sine ale patrimoniului comun (...); te eliberezi de trecut... cu condiţia să îl 
conservi. Atât timp cât regula jocului vrea ca cel care câştigă să fie cel care acumulează 
mai multe bogăţii patrimoniale, tradiţiile sunt exact mijlocul pentru a face acest lucru: 
ele sunt depozitarea acestei bogăţii de sine”13. 

Revenind la problematica valorizării obiectelor de artă populară românească în 
urban, mai exact a rolului lor în amenajarea spaţiului locuit, este evidentă tendinţa de 
„patrimonializare” a acestora în ideea configurării unui spaţiu identitar ca spaţiu 
simbolic. Astfel, obiecte provenind din zone etnografice diferite, prin plasarea lor 
laolaltă, în încercarea de a se amenaja un spaţiu identitar coerent, depăşesc comunităţile 
de provenienţă, înscriindu-se in sfera mai larga a unei „comunităţi imaginate” a 
românilor14. Irving Gofman, în binecunoscuta sa lucrare Viaţa cotidiană ca spectacol, 
analizează aspectele esenţiale ale interacţiunilor faţă-în-faţă, identificând drept „faţă” 
(front) „acel aspect din performarea individului, care funcţionează, de regulă, într-un 
mod general şi fix, pentru a defini situaţia în ochii celor care observă performarea. Faţa 
este echipamentul expresiv standardizat, angajat intenţionat sau nu de individ în timpul 
peformării”15. Printre „părţile standard ale feţei”, Goffman menţionează şi „cadrul” 
                                                 
11 Julian B. Rotter, Generalized expectancies for internal versus external control of reinforcement, în 
„Psychological Monographs”, vol. 80 (609) apud Vintilă Mihăilescu, op. cit., p. 184. 
12 Lee Ross, Richard E. Nisbett, The person and the situation. Perspectives of social psychology, New York, 
McGraw-Hill Publishing Company, 1991 apud Mihăilescu, V., op. cit., p. 184. 
13Vintilă Mihăilescu, Dificila deconstrucţie a sarmalei. Discurs despre tradiţie, în „Cercetarea 
antropologică în România. Privire istorică şi etnografică” (coord. Cristina Papa, Giovanni Pizza, Filippo M. 
Zerilli), Cluj, Editura Clusium, 2004, p.194-195. 
14 Benedict Anderson, Imagined Communities, Verso, London, 1983 apud Vintilă Mihailescu, op. cit., p. 
191. 
15 Erving Goffman, Viaţa cotidiană ca spectacol, Bucureşti, Editura Comunicare.ro, 2003, p. 50. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:04:14 UTC)
BDD-V2419 © 2006 Editura Alfa



Gabriela BOANGIU 

 616

(setting) „incluzând mobilă, decoraţiunile, amplasarea fizică şi alte obiecte de fundal 
care furnizează tabloul general, ca şi suporţii de scenă necesari pentru desfăşurarea 
acţiunii umane”16. Este evident faptul că spaţiul locuibil reprezintă adesea „cadrul” ce 
susţine performarea individului. Reunind „echipamente-semnal”, în cazul nostru obiecte 
de artă populară, spaţiul locuibil dobândeşte o încărcătură simbolic-identitară, jucând un 
rol important în prezentarea sinelui, pe parcursul interacţiunilor faţă-în-faţă. 

Apare, de asemenea, problematica autenticului corelată cu cea a achiziţionării 
unor obiecte de artă populară care să „recupereze” obiectul de odinioara, „certificatul 
său de autenticitate” fiind determinat de anumiţi subiecţi de respectarea unor tehnici 
tradiţionale de producere a respectivelor obiecte. 

Baudrillard afirma: „involuţia spre origini e, evident, o regresiune spre mamă: 
cu cât obiectele sunt mai vechi, cu atât ne apropie de o eră anterioară; (...) exigenţa de 
autenticitate se traduce printr-o obsesie a certitudinii (...); fascinaţia obiectului artizanal 
vine din faptul că a trecut prin mâna cuiva, a cărui muncă e înscrisă încă în el: fascinaţie 
a lucrului creat (şi care, din acest motiv, e unic, deoarece clipa creării este 
ireversibilă”17. 

Dincolo de contaminare psihanalitică a textului lui Baudrillard, se reconfirmă 
acea recuperare a unui trecut semnificativ prin intermediul unei provenienţe autentice.  

Achiziţionarea obiectelor de artă populară, care se bucură de o reală vechime, 
este specifică multor colecţionari, însă nu ei sunt subiecţii direcţi ai cercetării noastre; la 
ei se poate vorbi deja de o „specializare”, în sensul unei valorizări pozitive a „istoriei” 
obiectului „supravieţuitor”, a măistriei tehnice, a irepetabilităţii sale. 

Individul, însă, care achiziţionează obiectele de artă populară, mai ales din 
perspectiva dorinţei de a personaliza spaţiul locuibil, este puţin interesat de perspectiva 
acumulării în vederea întemeierii unei colecţii. „Autenticitatea” pentru el se traduce prin 
achiziţionarea unui obiect care să respecte, cel puţin în limita posibilităţilor lumii 
moderne, procesul de producţie originar. „Trecutul revine în circuitul consumului”18, 
însă, în acest caz, fără necesitatea recuperării obiectului „supravieţuitor”, ci doar a 
imaginii sale asemănătoare. Această „reinventare a tradiţiei” în sfera culturii materiale 
poate fi corelată cu un proces de „auto-identificare”, de recuperare a unor însemne 
identitare şi, în acelaşi timp, de diferenţiere faţă de noile produse „tradiţionale”, prezente 
uneori în târgurile meşterilor populari, produse catalogate drept „kitsch”, „de prost 
gust”, „groteşti”. Având în vedere faptul că identitatea şi diferenţierea se găsesc la 
acelaşi nivel, rezultând în cadrul unor situaţii relaţionale, studierea unui mecanism de 
configurare a identităţii implică, de asemenea, studierea procesului de diferenţiere, de 
departajare.  

Numeroşi cercetători români subliniază importanţa desprinderii de perspectiva 
unilaterală ce valorizează ceea ce este considerat „vechi şi suficient de bine conservat, 
(...) obiectul unei pietăţi recuperatoare”19, ignorând fapte socio-culturale neconcordante 
cu principiile estetice, axiologice considerate valide în prezent, plasându-le sub eticheta 
„kitsch-ului” sau a non-valorii. Etnologul trebuie să răspundă provocărilor schimbărilor 

                                                 
16 Ibidem. 
17 Jean Baudrillard, op. cit., p. 51-52. 
18 Ibidem, p. 56. 
19 Vintilă Mihailescu, op. cit, p. 203-205. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:04:14 UTC)
BDD-V2419 © 2006 Editura Alfa



Locuire simbolică şi în_locuiri identitare în mediul urban românesc 

 617

sociale actuale, să-şi consolideze principiile epistemologice şi metodologice, dar şi 
deontologice, necesare studierii acestora20. 

Problema mai amplă a „prezentării” identitare în vederea unei valorizări 
pozitive a tradiţiilor-patrimonializate (capitalizate simbolic) din partea celuilalt, 
comportă aspecte particulare în condiţiile schimbărilor sociale ale ultimelor două 
decenii.  
 

 
Logement simbolique et remplacements identitaires dans le milieu urbain 

roumain 
 

Concernant le problème de la valorification des objets d’art populaire roumain, en 
special, leur rôle dans l’aménagement de l’espace logeable, il est evident la tendence de leur 
«patrimonialisation» en vue de configurer une espace identitaire. Ainsi, des objets qui 
proviennent de régions ethnografiques differants, depassent leur origine et se rejoignent dans une 
espace identitaire, personnalisée, pour offrir les fondements d’une „communauté imaginaire”, en 
utilisant l’expression consacré par Anderson.  
 

                                                 
20 Sabina Ispas, Some Considerations of The Ethical Issues in Folkloristics Today, în „Oltenia. Studii şi 
comunicări. Etnografie”, vol. IX, Craiova, 1999, p. 114-120; Vintilă Mihăilescu, op.cit., p. 203-205. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:04:14 UTC)
BDD-V2419 © 2006 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

