
 
 

Eminescu sau despre devenirea cuvântului. Excurs liric  
Sara pe deal 

 
Maria KOZAK 

 
Cred că nu va apune niciodată fascinaţia pe care o am, constantă şi caldă, de atâţia 

ani, pentru Eminescu. Sunt dintre cei care cred cu tărie – alături de Nichita Stănescu – 
că „Eminescu e tot ce are sufletul nostru mai curat şi mai nins” şi că „...atâta vreme cât 
noi suntem, el este. Atâta vreme cât el este, noi nu putem să credem că am putea să 
murim vreodată”. Întâlnirea cu Eminescu este un miracol al trăirii, al întâlnirii în idee 
prin magia limbajului. Eminescu – cel care a încetăţenit Cuvântul în limba română, e 
făuritor de limbă românească literară. Farmecul limbajului său – „semnul celor aleşi” 
(T. Maiorescu). Lui trebuie să-i fim recunoscători pentru „încercarea sublimă de a fixa 
limba română”1, pentru că limba noastră e una dintre cele care „nu au luat de-a gata 
cuvintele, ci le-a făcut şi prefăcut cu greu singură […]. E frumoasă. Dacă a putut 
însenina o clipă pe Eminescu, să ne întoarcem cu încredere şi noi la rostirea 
românească.”2 

 Prima afirmare teoretică a ideii că limba modulează literatura a fost formulată în 
1942, în revista „Gândul neamului” din Chişinău: „destinele literaturii noastre sunt 
înscrise în primul rând în caracterele acestei limbi.”3 În Prefaţa la Arta cuvântului la 
Eminescu, D. Caracostea afirma că  „se impune o relevare a acelor aspecte prin care 
limba comună, depăşind simpla funcţiune a comunicării de idei, intră în domeniul 
expresivităţii.” Este vorba despre aşa-numitul lucru asupra cuvântului. Şi pentru că 
această lucrare presupune o abordare sintactică (gramaticală), dar şi stilistică 
(expresivă), vom încerca o relectură a poeziei eminesciene (pentru că Eminescu nu 
poate fi citit, ci doar recitit!), pornind de la îndemnul lui Iorgu Iordan: „ cel mai modest 
cititor ca şi cel mai subtil dintre critici, va găsi mereu lucruri noi, sonorităţi şi ecouri 
nerelevate de alţii, căci pentru asemenea descoperiri se cere, înainte de toate, o 
sensibilitate personală, care, principial cel puţin, nu este apanajul unui număr restrâns de 
privilegiaţi.”4  

Sara pe deal – construcţie nominală, devine aici simbol spaţio-temporal al 
originarului, cele două motive prezente în titlu, unul temporal („sara”) şi altul spaţial 
(„pe deal”) definesc statuarea în timp şi spaţiu, fixând momentul liric la graniţa dintre zi 
şi noapte. Nota dominantă a vieţii satului este liniştea şi tăcerea. Iar seara, la ceasul 
amurgului, satul devine centrul vieţii pământului, având ceva din armonia iniţială a 
lumii, din echilibrul începuturilor, când cerul şi pământul erau dimpreună, iar timpul se 
măsura altfel. 

                                                 
1 Nichita Stănescu, Fiziologia poeziei, Bucureşti, Editura Eminescu, 1990, p. 357. 
2 C. Noica, Introducere la miracolul eminescian, Bucureşti, Editura Humanitas, 2003 , p. 237. 
3 D. Caracostea, Expresivitatea limbii române, Iaşi, Polirom, 2000. 
4 Iorgu Iordan, Limba lui Eminescu, în vol. Limba literară. Studii şi articole, Craiova, Editura Scrisul 
Românesc, 1977, p. 187. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:48 UTC)
BDD-V2411 © 2006 Editura Alfa



Maria KOZAK 

 532

Fiind la început un fragment din scrierea de tinereţe Eco, iar apoi una din 
variantele poeziei Ondina, textul conservă o perspectivă juvenilă, luminoasă, asupra 
iubirii, văzută ca sentiment ideal, trăit într-un spaţiu originar, armonic, unde eul poetic e 
încă parte din substanţa acestui univers.  

Atmosfera patriarhală devine cadru al aşteptării, iar solemnitatea imaginilor 
marchează momentul tainic, al amurgului. Aici, spaţiul aduce cu sine „protecţie şi 
intimitate, caracteristici care nu sunt imuabile, ci dinamice. […] Totul este stăpânit de 
acum, perspectiva fiind a unui prezent energic şi în necontenită desfăşurare. […] 
Energia protectoare a prezentului se arată a fi rezultatul unei proiecţii pe care o anunţă 
chiar din prima strofă: buciumul sună cu jale şi apele plâng tocmai pentru a defini exact 
cadrul, care este dorinţa. […] Spaţiul colectivităţii este marcat şi de prezenţa repetată a 
salcâmului […] care joacă rolul tradiţional de arbore sub quadam şi care […] alătură 
desăvârşirea artei şi desăvârşirea spiritualităţii comunitare. Spaţiului etnic, simbolizat de 
sat, ca domeniu al celorlalţi, îi este accentuată perfecţiunea securizatoare şi printr-un 
arbore oarecare, ca simbol al perfecţiunii artistice.”5 Prin situarea între sat (vale) şi cer, 
dealul devine punct de întâlnire între terestru şi celest şi dobândeşte astfel calitatea de 
spaţiu sacru: „în contextul poeziei eminesciene, înserarea are valoare de timp sacru, de 
perpetuă reeditare a genezei.”6 Dealul este aici „punctul unde drumul turmelor se 
întâlneşte cu căile stelare.”7 Nu întâmplător, locul este, în chip expresiv, o proeminenţă, 
dealul, ce va izbuti să devină „o insulă izolată a iubirii, dominând lumea.”8 Alături de 
insulă şi mare, dealul face parte dintr-o geografie interioară, devenind un spaţiu simbolic 
de trecere. Putem vedea acest spaţiu în două dimensiuni: spaţiul terestru – vale –sat, 
reprezentând zona existenţei comune, în vale, jos, („satul în vale-amuţeşte”) relaţionat 
cu cel al existenţei afective – în deal, sus; deal-salcâm, zona dragostei şi spaţiul cosmic 
– cer(ul). Ioana Em. Petrescu propune o dispunere pe trei planuri, pe verticală, a 
universului spaţial: valea „în fum”, cu satul care „în curând amuţeşte”, bolta senină în 
înălţimi şi, între ele, dealul, marcat prin prezenţa salcâmului „nalt şi vechi.”9 Dealul 
devine astfel, un fel de ax al lumii ce uneşte cele două niveluri cosmice (pământ - cer); 
aici, pe deal, „în centrul sacru al lumii şi acum, în ceasul sacru al înserării, este plasată 
idila. Erosul îşi dezvăluie astfel valoarea de principiu primordial, precum şi natura 
duală, definită prin apartenenţa la cele două nivele – terestru şi astral – ale existenţei, 
adică natura mediatoare, de daimon.”10  

În decorul vesperal îşi găseşte loc sunetul de bucium, care, alături de corn, este 
semnul melancoliei, aici însă, sentimentul este atenuat prin denotativul jale, care evocă 
o emoţie imprecisă, un dor greu, dor de care fiinţa se eliberează, prin plâns purificator; 
de aceea apele plâng, în adâncul fântânilor11, iar zgomotul lor este perceput doar în 
liniştea aşteptării. Atmosfera e specifică, tocmai pentru că aici, jale nu are sensul de 
                                                 
5 Dan Mănucă, Pelerinaj spre fiinţă. Eseu asupra imaginarului poetic eminescian, Iaşi, Editura Polirom, 
1999, p.150-151. 
6 Ioana Em. Petrescu, Eminescu. Modele cosmologice şi viziune poetică, Piteşti, Editura Paralela 45, 2000, 
p. 48. 
7 Ioana Em. Petrescu, op. cit., p. 49. 
8 cf. Zoe Dumitrescu Buşulenga, Eminescu – viaţă, creaţie, cultură, Bucureşti, Editura Eminescu, 1989, p. 
278. 
9 Ioana Em. Petrescu, op. cit., p. 48. 
10 Ioana Em. Petrescu, op. cit., p. 49. 
11 Sintagmă despre care T. Vianu spunea că e dintre acelea „în care privim ca într-un abis fără fund”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:48 UTC)
BDD-V2411 © 2006 Editura Alfa



Eminescu sau despre devenirea cuvântului 

 533

trist, grav , ci de plin de dor în ipostaza dulcei, dureroasei şi neliniştitei aşteptări. 
Salcâmul e arbore protector, fiind reprezentantul arhaităţii rurale. El apare transfigurat 
aici, dintr-un „pom rural de vale, de albie clisoasă” în repertoriul florei eminesciene 
alcătuit de Călinescu12, devine un arbore de „deal” învestit cu atributul sacralităţii.  

La Eminescu, seara nu este un anotimp al apusului, ci al naşterii, al izvorârii: 
„apele plâng clar izvorând din fântâne”, „stelele nasc”, „turmele-l urc”, „streşine vechi 
casele-n lună ridică”. Seara e vremea fericită când fiinţa umană e o componentă a 
naturii armonioase, când „arhitectura umană se prelungeşte, în planuri grandioase, într-o 
natură ea însăşi arhitecturală.”13 Lexemul sara, prin rezonanţa lui fonică, anticipează 
celelalte imagini auditive, toate conţinând sugestii ale solemnităţii: sunetul grav al 
clopotului, plânsul apelor, jalea buciumului. 

Elanuri cosmice, un entuziasm al înălţării, prin sentimentul de iubire (sacralizată 
aici), sunt redate printr-un lirism ascensional/al ascensiunii: urcuşul turmelor („turmele-l 
urc”), trecerea lunii („luna pe cer trece-aşa sfântă şi clară”), curgerea norilor („Nourii 
curg, raze-a lor şiruri despică”)14, înălţarea caselor („Streşine vechi casele-n lună 
ridică”). Locul înalt, unde este plasat salcâmul, se raportează la cosmic : „Luna pe cer 
trece-aşa sfântă şi clară...”; cele două epitete „sfântă” şi „clară” plasează peisajul celest 
în puritate şi transparenţă. Alăturându-li-se tihna serii – cu întoarcerea oamenilor 
„osteniţi” de la câmp, cromatica – scânteierea stelelor, strălucirea clarului de lună şi a 
streşinilor – şi sonorităţi de o solemnitate liturgică: glasul buciumului, plânsetul apelor, 
murmurul fluierelor, sunetul toacei, glasul clopotului. „Clopotul” şi „toaca” au şi ele 
valoare simbolică: viaţa este un ritual sfânt ce-şi urmează astfel rost(u)irea. Spaţiul 
natural e dizolvat în aceste vibraţii sonore şi transformat în intensitate afectivă pură, 
învestit cu afectivitate: „buciumul sună cu jale”. În Sara pe deal „natura, bogată de 
spaţii pure, cuprinde dorul şi gândurile, ca sub un nimb de eterizări”; „prin peisaj se 
resfiră comunul superb al vieţii, suflarea care armonizează cosmicul cu umanul.”15 
Ordinea, rosturile lumii şi sacrul iubirii îşi găsesc împlinirea aici. 

Poemul înscrie, astfel, unul dintre acele spaţii în care natura devine cadru al 
armoniei şi al visării. Ca şi la romanticii germani, iubirea, la Eminescu, înseamnă o 
modalitate de transgresare a limitelor fiinţei, un instrument al dezmărginirii, al trecerii 
spre absolut, exprimând o aventură de existenţă şi de spirit deopotrivă. Toate imaginile 
sunt înregistrate din ipostaza celui care aşteaptă, aşteptare ce sporeşte sentimentul 
solitudinii şi sensul contemplaţiei. Armonia pare zădărnicită doar de scârţâitul cumpenei 
de la fântână (semn al unui echilibru fragil?) sau de cântecul murmurat al fluierului: 
„Scârţâie-n vânt cumpăna de la fântână, / Valea-i în fum, fluiere murmură-n stână.”  

Simbol al singurătăţii prin excelenţă în poezia eminesciană, steaua apare aici într-
un context imagistic de excepţie: „Turmele-l urc, stele le scapără-n cale” – secvenţa 
surprinde imaginea orizontului, conturată de panta dealului; distanţa teluric-astral este 
anihilată, deoarece sentimentul eului liric este unul de anticipată fericire şi astfel, sub 
ochii săi, bolta cerului nu copleşeşte şi nu îngândurează; solemnitatea cosmică 
imersează spaţiul profan. Înţelegem prin „Stelele nasc umezi pe bolta senină” un plâns 

                                                 
12 G. Călinescu, Opera lui Mihai Eminescu, vol. III,  Bucureşti, Editura Minerva, 1985, p. 283. 
13 Ioana Em. Petrescu, op. cit., p. 51. 
14„Panorama vastă a cerului oferă o luptă între umbre şi lumini, între nouri şi raze: Nourii curg, raze-a lor 
şiruri despică” Zoe Dumitrescu Buşulenga, op.cit, p.279. 
15 I. Negoiţescu, Poezia lui Eminescu, Iaşi, Editura Junimea, 1980, p. 166. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:48 UTC)
BDD-V2411 © 2006 Editura Alfa



Maria KOZAK 

 534

cosmic, participativ, ce complineşte ideea de naştere dar şi pe cea de iubire, văzută ca 
experienţă „dureros de dulce”. Cromatica descrierii, toposul (topografie mitică a 
universului), viziunea eternului din lucruri, a plenitudinii existenţei percepute în 
frumuseţea şi bogăţia naturii, poartă cu ele mireasma unui illo tempore, dar şi a unui 
timp lăuntric, sufletesc, văzut ca spaţiu al dorului. Peste toate, statornicia ce conferă 
durată. Timpul e determinat de mişcarea aştrilor în cosmos: timp echinocţial şi timp 
solstiţial. Primul, în accepţia acordată de Ioana Em. Petrescu – „un timp cosmic, în care 
grecii vedeau imaginea mobilă a eternităţii, cel pe care Eminescu îl vede măsurat în 
adâncul codrilor vecinici, de [...] orologii cosmice.”16  

Sara pe deal „propune un timp al introvertirii şi al trăirii numai în lumea lăuntrică. 
Cele două jaloane, un salcâm şi înaltul,   / Vechiul salcâm”, marchează atât spaţiul, cât 
şi timpul universului imaginar în care protagoniştii se instalează. Un univers încă în 
formare, deoarece nu este delimitat peste tot cu aceeaşi unitate de măsură. […] Un 
salcâm se află în registrul tautologiei epice, în timp ce înaltul Vechiul salcâm este 
instalat în registrul metaforei, adică la celălalt capăt al universului. Salcâmul devine axis 
mundi; de la un salcâm cititorul ajunge la înaltul / Vechiul salcâm, un unicat, arbore 
quadam, un arbore metamorfozat dintr-unul oarecare, într-unul care simbolizează o axă 
a universului liric, asemenea teiului.”17   

Sara pe deal reprezintă „regresul oniric spre universul paradisiac situat în illo 
tempore”18. Prin verbe (turmele urcă dealul, casele ridică „streşine vechi”) şi prin 
epitete (înaltul, vechiul salcâm, clopotul vechi, streşine vechi) se configurează „imaginea 
unui univers terestru care, sub lună, suferă de o […] aspiraţie cosmică – nostalgie a 
înălţimilor şi, în acelaşi timp, a eternităţii, căci vechimea nu e decât substitutul, în ordine 
terestră, al duratei infinite.”19 „Streşine vechi”, „clopotul vechi”, „vechiul salcâm”, 
circumscriu ideea de durată, iar „vechi” din final, („vechiul salcâm”), capătă 
semnificaţii de „cuvânt-cheie care poartă înapoi spre straturile cele mai vechi ale naturii. 
Îndrăgostitul iese din durată, reintră în arhaitate, şi aspiră spre veşnicia refăcută prin 
iubire. […] Statuarizarea proiectată într-un viitor mental fereşte de disoluţie, printr-o 
unificare a multiplicităţii, a varietăţii şi o trecere în planul oniric.”20  

În imaginarul eminescian există o sacralitate a erosului; natura stă sub o putere 
magică, iar sunetul buciumului, fermecarea dureroasă, fac ca sufletul să fie înlănţuit, 
cuprins de magie. Natura rămâne locul în care se petrec gesturile fundamentale, ritualice 
ale existenţei; ea se defineşte ca entitate metafizică, conţinând ideea de veşnicie, de 
început şi sfârşit. La romantici, natura e văzută ca „stare de suflet”, iar universul interior 
al fiinţei repetă in nuce macrocosmosul, eul romantic fiind unul cosmotic. Ca „lunatec 
sublim, în sufletul căruia visele creşteau ca nalba”21, Eminescu dă acestui spaţiu nocturn 
o funcţie magică. Spaţiile eminesciene sunt vagi, nedefinite, tocmai pentru că aparţin 
reveriei. Spaţiul din Sara pe deal e unul protejat, al putinţei locuirii eului. „Într-o 
singură poezie găsim sentimentul fericit, conştient al iubirii. E o compunere de tinereţe, 
păstrată înadins de poet, cea mai juvenilă, mai suav neprefăcută poezie în exaltarea ei 

                                                 
16 Ioana Em. Petrescu, op. cit., p.61.  
17 Dan Mănucă, op. cit., p. 65-66. 
18 D. Chioaru, Poetica temporalităţii, Cluj-Napoca, Editura Dacia, 2000, p. 47. 
19 Ioana Em. Petrescu, op. cit., p. 48. 
20 Zoe Dumitrescu Buşulenga, op. cit., p. 280. 
21 G. Călinescu, Viaţa lui Mihai Eminescu, EPL, 1966, p. 319. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:48 UTC)
BDD-V2411 © 2006 Editura Alfa



Eminescu sau despre devenirea cuvântului 

 535

stângace […]. În locul geologiei lunatice, fără omenire, dăm aici de priveliştea 
gessneriană, cu turme şi sate pierdute în depărtări, natura templu cu coloane de arbuşti 
imenşi, în care totul e domestic şi pastoral.”22  

„Satul în vale-amuţeşte” – sunet redus până la încremenire, pentru a face loc 
sonorităţilor interioare, afective, erotice. În acest „ceas al tainei, asfinţit de sară”, auzul 
se transformă în auzire. Se creează un nou balans, un nou echilibru în „linia ondolantă” 
a spaţiului mioritic. Starea interioară e ascendentă: sus, pe deal, sub salcâm, din spaţiul 
nocturn înspre spaţiul visului, într-o altă realitate, de o bucurie şi o plenitudine plenare. 
E momentul armonizării dintre suflet şi natură, dintre suflet şi lume. Ceremonialul 
erotic, puritatea gesturilor („pline de-nţelesuri”) prin cufundare în somn, buciumul, 
îndepărtat şi, înalt peste toate, dar împăcat şi împăcându-le, sunetul de clopot lin, 
împlinesc atmosfera serii.  

Întregul episod al întâlnirii stă sub semnul posibilului. La Eminescu iubita nu este 
o prezenţă, ci o absenţă. Căutare de negăsire, chemată, dorită, aşteptată. „Ne-om răzima 
capetele unul de altul”...de vei veni. Avem posibilul, ipoteticul, prezumtivul. 
Plenitudinea existenţei devine astfel, un chinuitor timp al absenţei. Întrebarea retorică 
din final – „Astfel de noapte bogată, / Cine pe ea n-ar da viaţa lui toată?” – e una a 
nostalgiei, iar nu a fericirii. Fericirea erotică eminesciană nu este una prezentă (cuplul 
este, de cele mai multe ori, incomplet), ci regăsită pe firul amintirii, plasată în viitor (sau 
în vis, aici): „Şi surâzând vom adormi...”. „Toţi visăm...aşa începe. Ca într-un vis...”23 
Eliade spunea că „somnul este aproape o stare pre-natală, embrionară, în care viaţa nu 
era despărţită de conştiinţă, în care nu există libertate, păcat, dramă” – situarea în starea 
de somn înseamnă şi o regresiune a fiinţei către originar, o lepădare de contingent, de 
eul fenomenal; visul prelungeşte existenţa trează a eroilor. Caracterul de proiecţie în 
viitor al visului din Sara pe deal plasează protagoniştii într-o altă ordine de lucruri. 
„Visul îi scoate din disciplina logică a percepţiei realului, ca o modalitate de integrare 
calmă, senină, într-o lume de armonioasă unitate. […] Un astfel de vis înseamnă o 
enormă sete de linişte, de reintegrare în ritmurile naturii pierdute.”24  

La trecerea serii înspre noapte, când cosmicul şi teluricul se întrepătrund, „noaptea 
bogată” ar corespunde iubirii dintre Orfeu şi Euridice, care alcătuiesc fiinţa androgină, 
atemporală, reintegrată naturii. Iubirea rămâne puterea care creează şi leagă elementele 
lumii sensibile, unde cele ale pământului şi ale cerului se întâlnesc. 

Structura imaginii din Sara pe deal e reductibilă la un arhetip mitic; poemul e 
încorporat în modelul cosmologic platonician.25 Şi, de asemenea, poate fi încadrabil 
spaţiului mioritic. Găsim aici atmosfera specifică spaţiului mioritic, înalt şi indefinit 
ondulat (suişurile şi coborâşurile fiinţei), cu nesfârşite dealuri şi văi – regăsindu-se sub 
formă de „linie ondolantă” la Eminescu. E un destin ce se împlineşte în acest orizont 
spaţial: românul se naşte pe plai – naşterea fiinţei26, trăieşte pe plai – desăvârşirea 
fiinţei – şi moare pe plai – săvârşirea fiinţei.  

                                                 
22 G. Călinescu, Opera lui Mihai Eminescu, vol. IV, Bucureşti, Editura Minerva, 1985, p. 73. 
23 M. Eliade, La ţigănci, în Proză fantastică. Secretul doctorului Honigberger, vol. II, Bucureşti, Editura 
Fundaţiei Culturale Române, 1991, p. 205. 
24 Zoe Dumitrescu Buşulenga, op.cit., p. 226-227. 
25 cf. Ioana Em. Petrescu, op. cit. 
26 cf. L. Blaga, Spaţiul mioritic, Bucureşti, Editura Humanitas, 1992. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:48 UTC)
BDD-V2411 © 2006 Editura Alfa



Maria KOZAK 

 536

Cele două planuri – teluric şi cosmic – re-fac legătura între cer şi pământ. Ca o 
perpetuă întâlnire dintre lumi. Urmărind dispunerea versurilor, observăm că acestea se 
pliază pe curba deal-vale, într-un permanent echilibru. Sensul ascensional al versurilor 
este urmat de o „coborâre”, pentru a se  redirecţiona apoi înspre „înălţimi”. Pentru a 
ilustra această dispunere sub forma unor „modulaţii mioritice”, am constituit tiparul, 
folosind ca model primele trei strofe ale poeziei, celelalte urmând acelaşi parcurs. Am 
evidenţiat, de asemenea, cuvintele cheie care îndreptăţesc dispunerea „pe deal” sau „în 
vale” a versurilor. Alternanţa teluric–cosmic se traduce aici prin contiguitate. 
Contiguitatea devine, dealtfel, principiu poetic la romantici, iar la Eminescu este 
prezentă în poezia naturii şi a iubirii, dar şi în poemul Luceafărul. Spre deosebire de 
romantici, poezia modernă va tinde spre simultaneitate. 

Sara pe DEAL b u ciu mu l su
nă  

cu
 ja

le,
Turm

ele
-l u

rc, STELE le scapără-n cale ,

Apele plăng, clar izvorând din FÂNTÂNE

Su
b un

 SALCÂM, dragă m-astep ţi tu  pe m
ine.

LUNA pe cer t rec e-a ş a sfântă şi clară, STELELE nasc umezi pe bolta senină,

Ochii tăi  mari caută-n FRUNZA cea
 rar

ă,

P
ei p tu l de DOR, fruntea de gânduri ţi

-e 
pli

nă

NOURII curg, raze-a lor şiruri d
pi

es
că,

Streşine vechi CASELE-n

LUNA ridică,

Scăr ţăie-n vânt cumpâna de la F
ANTÂ

NĂ
,

V

fu

al
ea

- i 
î n

 
m , f

lui

ere
 murmură-n STÂNĂ.

 
Poezia transmite, prin lucrarea ei, care este vorbire. Iar cuvântul – realitate mereu 

schimbătoare, dar durabilă, e o individualitate. În tiparele cuvintelor vremea rămâne. 
Pentru că „vremea nu e timpul, ci rememorarea stărilor pierdute.”27  

Prezentul (ca timp verbal) – în patru strofe şi jumătate din cele şase ale poeziei – e 
un fel de prezent continuu, de prezent etern, ducând cu el dorinţa de permanenţă, de 
durată a iubirii, dar şi de veşnicie a naturii. Iubirea şi natura se vor conjugate la timpul 
prezent, în lirica eminesciană. Mai apoi, prezentul se continuă într-un viitor prezumtiv 
însă: „Ah! În curând satul în vale-amuţeşte, / Ah! În curând pasu-mi spre tine grăbeşte, / 
Lângă salcâm sta-vom noi noaptea întreagă / Ore întregi spune-ţi-voi cât îmi eşti dragă” 
– versuri ce sunt expresia unei tensiuni afective maxime, concentrate într-o sintaxă 
poetică marcată de inversiuni. Cele două exclamaţii („Ah! în curând satul în vale-
amuţeşte. / Ah! în curând pasu-mi spre tine grăbeşte”) anunţă graba îndrăgostitului, 

                                                 
27 Marin Tarangul, Intrarea în infinit sau dimensiunea Eminescu, Bucureşti, Editura Humanitas, 1992, p. 
140. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:48 UTC)
BDD-V2411 © 2006 Editura Alfa



Eminescu sau despre devenirea cuvântului 

 537

neliniştea şi nerăbdarea sa. Două verbe la prezent28, antitetice, realizează o anumită 
anulare a proiecţiei iubirii („sta-vom”, „spune-ţi-voi”); astfel, clipa se opreşte şi devine 
durată.  

Stilistic, poezia se caracterizează printr-o limpezime clasică obţinută prin 
întrebuinţarea unui număr redus de mijloace artistice: personificarea („stele le scapără-n 
cale”, „buciumul sună cu jale”, „apele plâng” etc.), inversiunile ( „sta-vom”, „spune-ţi-
voi” – topică inversată), şi epitetele („sfântă”, „clară”, „umezi”, „înaltul”, „vechiul” din 
„înaltul / Vechiul salcâm” etc). Acestea din urmă sunt distribuite inegal – şase epitete, în 
trei versuri din strofa a doua, încercându-se astfel o configurare mai precisă a celor două 
planuri: natura (planul obiectiv) şi iubirea (planul subiectiv), transfigurată aici prin 
„ochii mari”, „pieptul de dor” şi „fruntea” plină de gânduri a iubitei. 

Lirica – formă de comunicare ce face apel la funcţia poetică a limbajului29, îmbină 
semnificaţia expresiei cu muzicalitatea versurilor. Cuvântul în poezie nu evocă, nu 
numeşte o viziune materială, el creează o sugestie, o atmosferă. Trebuie să vedem viaţa 
limbajului, întrucât lexicul devine material de lucru, nucleu al comunicării poetice – 
semantic, sintactic, fonetic, ritmic. Versurile sunt dispuse în catrene, iar muzicalitatea 
lor e conferită şi de majoritatea cuvintelor de origine latină şi de substratul popular: 
„sara”, „împle”, „urc”, din versul „Turmele-l urc”, sunt forme fonetice specifice limbii 
vorbite. Preferinţa pentru osteniţi în loc de obosiţi, fântâne sau caută din „ochii...caută-n 
frunza cea rară”, măreşte şi ea gradul de expresivitate. Măsura metrică de 12 silabe e 
plasată într-o schemă de ritmuri oarecum atipică: un coriamb, cezură, doi dactili şi un 
troheu. Puterea expresivă a cuvântului, vibraţia lui lirică rezidă şi în aceste armonii de 
care poezia este locuită. 

Prin modularea cuvântului, limba e privită sub aspectul creativităţii. În limbă 
căutăm semnele unui stil poetic,30 pentru că limba condiţionează poezia, iar poezia ne 
dezvăluie valoarea expresivă a acesteia. Şi pentru că la Eminescu problemele de limbă 
rămân „punct fundamental al artei sale”31, vom încerca o configurare a tipologiei 
structurilor determinative ale numelui în poezia Sara pe deal32.  
 

 

                                                 
28 „Verbele sunt memoria substantivelor […] verbele însă nu au memorie, pentru că ele sunt însăşi 
memoria” – N. Stănescu, Fiziologia poeziei, Bucureşti, Editura Eminescu, 1990, p. 308. 
29 „Scriitura poetică este un limbaj în limbaj” (Svetlana Paleologu-Matta, Jurnal hermeneutic, Cluj-Napoca, 
Editura Clusium, 1997, p. 35). 
30 „Este stil superba concizie a limbajului plastic şi extatic; […] este stil […] pietrificarea devenirii; […] 
este stil acea surprindere a substanţei magice a realităţii, suspendate între adevăr şi vis, într-un soi de 
nemişcare extatică: comunicându-ne fiorul ei, într-un limbaj plastic şi impalpabil, în ritmuri uşoare de 
cadenţe şi figuri. Este stil acea contopire a propriei vieţi afective cu tresărirea insesizabilă a firului de iarbă, 
a aripii, a norului: lucruri care au un veac, sau un an, sau o oră, dar pe care el le prinde în plasa aceluiaşi 
timp muzical, acum fugitiv şi uşor […], acum suspendat în pauze fermecate, acum atras în vâltoarea 
cercului, a vârtejului, într-o spirală ce se prăbuşeşte spre abis. Pentru că aceasta este, pentru noi, expresia 
cea mai înaltă a stilului eminescian: căreia nici o analiză filologică […] nu va putea vreodată să îi surprindă 
taina şi să ne comunice farmecul lui dulce, preţioasa lui vrajă.” (Rosa del Conte, Eminescu sau despre 
absolut, Cluj, Editura Dacia, 1990, p. 379). 
31 A. Rosetti, Limba poeziilor lui Eminescu, Bucureşti, ESPLA, 1956, p. 5. 
32 Eminescu creează „lanţuri epitetice, cu câte două, trei sau chiar patru verigi” (G. I. Tohăneanu, Expresia 
artistică eminesciană, Timişoara, Editura Facla, 1975, p. 112).  
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:48 UTC)
BDD-V2411 © 2006 Editura Alfa



Maria KOZAK 

 538

                                Construcţii nominale 
              monomembre        vs.             bi- / trimembre 

Universalii semantice 

                                 cu determinant adjectival 
frunza cea rară sub înaltul, vechiul salcâm [+vegetal (terestru)] 
pe bolta senină viaţa lui toată [+cosmic/uman] 
clopotul vechi   [+instrumental(melos)] 
noaptea întreagă  [+temporalitate] 
ore întregi   [+temporalitate] 
astfel de noapte bogată  [+temporalitate] 
sufletul meu   [+uman] 
                               cu determinant substantival  
cumpăna de la fântână  [+instrumental(melos)] 
oameni cu coasa-n spinare  [+uman] 
                               cu determinant pronominal  
a lor şiruri (despică)  [+verticalitate/cosmic] 
cu glasul lui  [+uman] 

             cu determinant pronominal / dativ posesiv  
Ne-om răzima capetele; pasu-mi [+uman] 

                         cu element predicativ suplimentar   
buciumul sună cu jale  luna [...] trece-aşa sfântă şi 

clară 
[+instrumental(melos)] 

şi osteniţi oameni[...] vin  [+uman] 
stelele nasc umezi  [+cosmic] 
Apele plâng, clar izvorând 
din fântâne 

 [+terestru / cosmic] 

surâzând [noi] vom 
adormi 

 [+uman] 

 
Planul sintactic este redat prin materializarea construcţiilor nominale, semnificaţii 

ale universaliilor semantice consemnând paradigma stilistică desemnată prin „cosmic” 
vs „uman”. În imaginarul poetic, se remarcă prezenţa „clopotelor”, a „fluierului” şi a 
„buciumului” ca „instrumente” ale contiguităţii (vezi tabelul). 

La Eminescu, verbul e subjugat substantivului: „fluiere murmură-n stână”; de aici, 
descriptivul romantic – spaţiu al confesiunilor. 

Cuvintele, la Eminescu, nu s-au perimat lingvistic pentru că „structura lor a atras 
cu precădere un fond primordial şi etern”.33 „Ele nu pot îmbătrâni, au o natură eternă 
pentru că ele nu au timp.[…] Locul petrecerii cuvântului e trecător, nu cuvântul”34. Ca şi 
oamenii, cuvintele îşi au propriul destin; în funcţie de limba în care se nasc, în funcţie de 
cei care le mânuiesc. Eminescu nu mânuieşte cuvinte, ci explorează potenţialităţi ale 
limbajului. Pentru că „îndărătul magiei cuvântului său se află un act demiurgic, ce are 
uşurinţa şi graţia gestului creator al lui Dumnezeu.”35  

                                                 
33 N. Stănescu, Fiziologia poeziei, Bucureşti, Editura Eminescu, 1990, p. 357. 
34 N. Stănescu, op. cit., p. 493. 
35 Rosa del Conte, Eminescu sau despre absolut, Cluj, Editura Dacia, 1990, p. 373. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:48 UTC)
BDD-V2411 © 2006 Editura Alfa



Eminescu sau despre devenirea cuvântului 

 539

Puterea expresivă a cuvântului, vibraţia lui lirică a înnobilat creaţia eminesciană şi 
de aici, limba românească literară. Procesul de formare a operei poetice eminesciene „se 
desăvârşeşte o dată cu progresul expresiei lingvistice. Căci procesul creaţiei poetice 
implică creşterea laolaltă a fondului (conţinutul de idei) şi formei respective, adică a 
materialului de limbă.”36 Afirmaţia lui D. Caracostea, conform căreia „limba 
condiţionează poezia” iar „structura limbii condiţionează expresia poetică”, este 
întemeiată. D. Caracostea este cel care introduce termenul de estem, conceput ca fiind 
factorul ce marchează „virtualităţile expresive ale limbii”, astfel că limba este privită ca 
valoare. „La Eminescu, criteriul de folosire a cuvintelor nu se călăuzeşte numai după 
intrinseca lor valoare materială, ci şi după valoarea lor funcţională.”37 Este ceea ce am 
încercat să demonstrăm aici. 

Îi datorăm lui Eminescu acele „margini şi nemargini ale limbii” în care cuvintele 
se caută şi se găsesc mereu proaspete, mereu vii. Eminescu „a mutat înlănţuirea 
noţiunilor simple […] într-o sintaxă ce ne cucereşte timpanul de aramă, ce ne sporeşte 
cu linişte şi cu visare grăbita bătaie a inimii. Şi a lacrimilor lucrurilor.”38  

Nu ştim dacă încercarea noastră ne sporeşte cu linişte sau cu nelinişte, ştim însă de 
la Eminescu, că „adevăr pe adevăr nu exclude”. Şi pentru că tot ce e adânc scapă 
priceperii obişnuite, o interpretare se constituie doar într-o încercare. Aşa că lăsăm 
gândul să se închidă aici, nu fără a spune că întrebându-ne, încercând să aflăm 
răspunsuri, „sporim nesfârşirea c-un cântec, c-o taină” (L. Blaga). Şi credem, prin 
urmare, că poate, valoarea unei metode constă tocmai în a găsi, în spatele fiecărui 
răspuns, câte o întrebare. Încă o întrebare! 
 

Eminescu or Notes on the Transformation of the Word. Lyrical Excurse 
Sara pe deal 

 
The proposed aim of this paper is to recover the poetical meaning and the meaning of 

words, in the perspective of Eminescu’s poem Sara pe deal, in the sublime attempt of fixing the 
Romanian language through the language of poetry. Within the literary discourse, the expressive 
“modulations” of word take the shape of “faces” or innovative attitudes, a proof of the dynamics 
of poetical language.  

As a complex and perfect linguistic document, the poetry of Eminescu gives us poetical 
phrases and images both on the “physiognomy” of the word – consistency (long or short), 
constitution, concrete or abstract aspect, intensity and expressivity, and on the affective or 
intellectual nature of the word as a poetical vehicle.  

From the point of view of stylistics and semantics, we are attempting to re-configure 
poetical meanings that make up the poetical discourse in the poem Sara pe deal by Mihai 
Eminescu.  

This attempt is performed being aware of the fact that “both the humblest reader and the 
most subtle critic will always reveal new things, sounds and vibrations yet to be discovered, since 
for this kind of discoveries require, first of all, a personal sensibility which is only common to a 
limited number of privileged persons” (Iorgu Iordan). 

                                                 
36 A. Rosetti, Limba poeziilor lui Eminescu, Bucureşti, ESPLA, 1956, p. 5. 
37 E. Papu, Din clasicii noştri, Bucureşti, Editura Eminescu, 1977, p. 119. 
38 N. Stănescu, Fiziologia poeziei, Bucureşti, Editura Eminescu, 1990, p. 231. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:53:48 UTC)
BDD-V2411 © 2006 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

