
 
 

Imaginea din oglindă - cultura şi identitatea românească 
reflectate în ochii poporului polonez 

 
 

Emilia IVANCU 
 

„Pentru un polonez de rând, România rămâne o ţară necunoscută, fiindcă 
polonezul de rând nu este interesat de România. România nu-l atrage căci el este 
convins că România este ţara ţiganilor, o ţară situată departe de NATO şi de Uniunea 
Europeană, că este o ţară periculoasă pentru turişti”1. 

Rândurile de mai sus nu reprezintă ceva nou pentru Românii obişnuiţi, nici 
pentru România, ele sunt un leit-motiv care a marcat în aşa fel mentalul românesc de 
după 1989 încât românii obişnuiţi ştiu, cu mult timp înainte de a trece graniţa către 
Uniunea Europeană, că, la un moment dat, cu siguranţă, fie pe un peron de tren, fie la o 
toaletă într-un aeroport, fie într-un hiper-market  vor auzi, de undeva, cumva, ecourile 
acestuia.  

„România este o ţară antisemită şi xenofobă”. Această propoziţie a fost şi ea 
vehiculată mulţi ani de-a rândul cu privire la România şi atitudinea românilor în timp 
faţă de străini. De menţionat că, în acest caz, propoziţia a fost rostită tot în Polonia, în 
oraşul Poznań, dar la o diferenţă de cinci ani de la publicarea rândurilor de mai-sus, la o 
conferinţă despre teatrul românesc contemporan, de către un tânăr critic de teatru, nu 
polonez ci… român. 

Ne aflăm astfel între două idei, asemănătoare, clasificatoare, descriptive, cu 
acelaşi obiect, România, dar cu doi emitenţi diferiţi şi produse la o distanţă de şase ani 
una de cealaltă. Şi eu, şi dumneavoastră suntem acum într-o stare de suspensie, cumva 
prezumtivă: dumneavoastră credeţi că poate voi încerca să militez împotriva celor care 
au o asemenea atitudine faţă de Patria Mea, România, pentru că niciodată noi, românii 
nu am fost anti-semiţi sau xenofobi, pentru că acestea sunt doar părerile Occidentului 
care doreşte cu tot dinadinsul să ne păstreze la periferiile Europei din care România nu 
va face niciodată parte. Sau, poate unii dintre dumneavoastră gândiţi că sunt de acord cu 
aceste păreri şi doresc să confirm şi eu, şi mai apăsat, că da, asta suntem, un popor 
damnat într-o ţară aflată la capătul lumii, şi la propriu şi la figurat, şi fără vreo şansă de 
a se alinia standardelor contemporane. Eu, la rândul meu, ştiu că poate cineva dintre 
dumneavoastră crede că voi proceda astfel, că mă voi declara fie de o parte, fie de alta. 
Cu toate acestea, nu voi încerca să fac nici unul dintre aceste lucruri, nu voi încerca nici 
un discurs patriotard, dar nici unul anti-patriotic, cosmopolit. Voi încerca să redau, sub 
forma unui anumit traseu personal distanţa pe care am parcurs-o eu ca individ, de la 
articolul menţionat mai sus până la cea de-a doua observaţie pe care v-am prezentat-o. 
Vă propun un joc de-a oglinda, între două entităţi care se descoperă şi re-descoperă cu 
fiecare întâlnire, entităţile fiind evident poporul român şi imaginea proprie livrată 
Celuilalt şi poporul polonez, care, la rândul lui, va prelua imaginea livrată şi va produce 
                                                 
1 Sławomir Mizerski, Mai multe Românii, în „Polityka”, 28. XI. 2000, p. 24-25. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:35 UTC)
BDD-V2410 © 2006 Editura Alfa



Emilia IVANCU 

 516

o alta, nouă, mai diferită sau mai puţin diferită atât de subiectul propriu-zis al imaginii, 
cât şi de auto-reprezentarea subiectului. 

Altul („l’Autre”) şi Celălalt („l’Autrui”) – premisele unui schimb de 
imagini 

„[…] într-o lume în care a apărut o relativă abundenţă materială, putem spune că 
adevărata raritate este alteritatea. Atunci poate că singurul mod de a lupta împotriva unei 
asemenea rarităţi este inventarea unei ficţiuni a altului”2. Aceasta poate fi o explicaţie 
pentru care astăzi întreaga intelectualitate europeană, americană sau orientală, indiferent 
de domeniul umanist în care activează – vorbeşte, scrie şi conferenţiază despre Celălalt, 
devenit, parcă peste noapte, un drog spiritualo-intelectual al secolului XXI. Şi nu 
înseamnă că în afirmaţia de mai sus se regăseşte o critică. Din contră, Celălalt (sau 
l’Autre pentru lumea francofonă, sau The Other pentru lumea anglo-saxonă), astăzi, 
când diferenţele se estompează, când Departele devine Aproape, chiar şi pentru simplul 
fapt că nu mai poţi să descoperi lumea, ci doar să o vizitezi, ocupă locul pe care l-a 
căutat în timp, devine atât obiectul, cât şi subiectul preocupării umane şi devine ficţional 
în sensul în care el nu mai poate exista la nivel real, palpabil şocant, brutal, ci se apropie 
sub forma ideii, a imaginii reprezentare, dar numai ca oglindă a propriului Sine. După 
cum afirmă cei doi filosofi ai alterităţii, Altul devine Celălalt prin trecerea lui din stare 
materială în stare ideatică, prin deplasarea accentului de pe distanţă pe proximitate, prin 
trecerea Sinelui, a lui Unul, din starea de frică de ceea ce este străin în stare de 
înţelegere şi oglindire sub forma unui schimb de imagini, a unei alinieri a propriului 
discurs ideilor Celuilalt, şi sub forma aducerii Celuilalt într-o legătură cu tine. Filosofia 
alterităţii, deşi apărută în amurgul alterităţii ca străinătate, rezolvă o problemă milenară 
a omenirii, cu nucleu în Mitul Peşterii al lui Platon, problemă ce poate fi simplu redată 
prin Complexul Mitului Peşterii3. Filosofia alterităţii, în cadrul acestui complex creează 
punţi acolo unde au existat prăpăstii şi permite interpretarea Imaginii acolo unde ea era 
doar un stereotip, un automatism al fiinţei „orbite” de teama de a putea vreodată înţelege 
ce înseamnă Celălalt sau că Celălalt ar putea fi, printr-o minune sau întâmplare, 
asemenea ei. 

Dacă spuneam mai devreme, citându-i pe Buaudrillard şi Guillaume, că lumea 
nu mai poate fi descoperită, ci doar vizitată, Călătoria rămâne totuşi, în ciuda acestui 

                                                 
2 Jean Baudrillard,  Marc Guillaume, Figurile alterităţii, Piteşti, Editura Paralela 45, 1994, p. 34. 
3 Preocuparea individului pentru un alt-ceva, pentru un alt-cineva, pentru un alt-undeva, a existat 
dintotdeauna. Diferenţa se află însă în atitudinea pe care individul a adoptat-o faţă de acel alt-ceva, alt-
cineva sau alt-undeva. Mitul Peşterii este, de fapt, o reprezentare perfectă a nevoii umane de alt-ceva, dar în 
stadiul ei primar, în care dorinţa era mult mai slabă decât teama. Omul niciodată nu a existat singur, nu a 
vieţuit singur, ci în vecinătatea unui alt-cineva, mai mult sau mai puţin asemănător lui. Astfel, alt-ceva sau 
alt-cineva sunt, în fapt, termeni generici fie pentru o altă fiinţa umană, fie pentru spaţii sau lucruri care sunt 
altele decât cele din arealul cunoscut de un individ, şi care formează la propriu şi la figurat identitatea, 
respectiv alteritatea acestuia. Într-o interpretare metaforică,  plasarea virtuală a oamenilor aflaţi în peşteră la 
lumina soarelui şi imaginea acestora orbiţi de lumină reprezintă de fapt teama de ceea ce individul nu 
cunoaşte: „[...] Iar dacă l-ar sili să privească spre lumina însăşi, nu crezi că l-ar durea ochii şi că ar da fuga 
îndărăt, întorcându-se spre acele lucruri pe care poate să le vadă şi le-ar socoti pe acestea, în fapt, mai sigure 
decât cele arătate?[...]” (Platon, Miturile lui Platon, Bucureşti, Editura Humanitas, p. 95). S-a creat, astfel, s-
ar putea spune, un Complex al Mitului Peşterii, care a obsedat fiinţa umană de-a lungul veacurilor. Suntem 
de părere că nu este exagerat să lansăm ideea că această preocupare faţă de Celălalt nu este decât reversul 
acestui complex, sau, ca să folosim chiar un termen care se află în sfera noastră de cercetare, imaginea 
răsturnată a acestui mit.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:35 UTC)
BDD-V2410 © 2006 Editura Alfa



Cultura şi identitatea românească receptate de poporul polonez 

 517

aparent handicap, ultimul lucru la care ar putea renunţa individul-actant al secolului 
XXI, tocmai pentru că prin călătorie, fie ea reală, imaginară sau ficţională, poate să îi 
acorde Aceluia, lui Celălalt, sau pur şi simplu lui Tu, posibilitatea să ficţionalizeze 
împreună cu el, să rezoneze împreună cu el, să intre într-un acord de înţelegere şi 
schimb de imagini, de simboluri, care înseamnă, în cele din urmă, transgresarea distanţei 
şi acceptul de a-l primi pe Celălalt în propria ta lume şi invers. 

Acest lucru nu se realizează, însă, uşor pentru că necesită disponibilitate din 
partea ambilor parteneri de a renunţa la o parte din Sine şi a prelua o parte din Celălalt. 
Fiecare proces de cunoaştere, de interpretare, de înţelegere presupune un schimb, fie de 
idei, fie de simboluri, fie de valori. Acest schimb reprezintă, metaforic, nişte vopsele 
care, turnate una peste cealaltă, îşi schimbă nuanţele, devin altele, schimbând, alterând 
atât propria imagine şi propriul spaţiu, cât şi mediul înconjurător. Aşa stau lucrurile şi cu 
lumile identităţilor, mai ales în momentul în care o lume se deplasează către Cealaltă şi 
duce cu ea propriile caracteristici pentru a se topi în întregul sau parţialul lumii 
Celeilalte.  

Călătoria pe care v-o propun aici este un amestec din două din multele de tipuri 
de călătorii propuse de Tzvetan Todorov: călătoria impresionistă, asemănătoare 
secolului al XIX-lea, „o călătorie în care intuiţia, sensibilitatea contează, ba chiar şi 
viziunea despre o ţară […] în care subiectul […] se bucură de diferenţă”4 şi „călătoria 
alegorică, prin care subiectul nu se află cu totul într-o ţară străină, ci rămâne în raport cu 
propria sa cultură, dar într-un raport critic. Altfel spus, cealaltă ţară îi serveşte de 
alegorie, de figură, pentru a emite o judecată, pentru a lua distanţă faşă de propria sa 
teritorialitate”5. Prin aceste două tipuri de călătorii îmbinate, vom vedea măsura în care 
Sinele – aici România şi românii – se deschide, se expune, se prezintă Altului sau 
Celuilalt – aici Polonia şi poporul polonez – care, la rândul lui, se întoarce către 
alteritate, în acelaşi fel, abordându-l fie / când ca pe Altul, când ca pe Celălalt. Aceste 
relaţii de identitate – alteritate se realizează în funcţie de o serie de factori influenţatori, 
în care un rol major este jucat de felul în care Sinele, România, se prezintă ca entitate, ca 
identitate cu propria lume şi ca identitate în raport cu alţii, în funcţie de auto-
reprezentările (atât conştiente, cât şi inconştiente) ce dau măsura receptării de către 
Celălalt. 

Propria imagine – mecanisme şi simboluri 
Fiind de-a lungul timpului plasată în diferite lumi oferite de conceptele de marcă 

identitară atribuite de către alţii sau de către sine, România anului 2006 este şi suma 
acestor concepte. Leagăn al spaţiului mitic dacic, apoi urmaşa directă a civilizaţiei 
integratoare a „Râmului”, marcată profund de influenţa greu de negat a slavilor, apoi 
intrată într-un spaţiu-timp întunecat, necunoscut, mereu la Porţile Orientului, purtând 
până azi marca perenă a Balcanilor ce a produs la rândul ei un Paris, numit când Micul 
Paris, când Parisul Orientului, ajunsă, printr-un exerciţiu de imaginaţie, chiar în 
Ruritania6, apoi trecută prin febra celor două Războaie Mondiale şi sfârşind prin a fi un 
nucleu puternic al Comunismului totalitar până în 1989, România de azi este o Românie 

                                                 
4 Jean Baudrillard, Marc Guillaume, op. cit., p. 63. 
5 Ibidem, p. 63-65. 
6 Olivia Manning, Trilogia balcanică, Bucureşti, Editura Univers, 1994. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:35 UTC)
BDD-V2410 © 2006 Editura Alfa



Emilia IVANCU 

 518

a tuturor şi a nimănui, sfâşiată între câteva specii de imbecili7 şi ocupându-ne tot timpul, 
ca să cităm un cunoscut om de televiziune. 

 Mulţi români obişnuiţi s-au întrebat măcar o dată în viaţa lor: cum am ajuns 
aici? Chiar dacă pare o întrebare imatură, naivă, de rezonanţă retorică, au fost oferite 
multe răspunsuri, unele argumentate, altele mai puţin argumentate, mai academice sau 
mai puţin academice, mai patriote sau mai cosmopolite. Un răspuns poate să-l 
reprezinte, tocmai pentru că se înscrie în comportamentul tipic românesc (unii dintre 
dumneavoastră s-ar putea întreba, poate justificat: putem vorbi despre un comportament 
tipic românesc?) fie de respingere totală, fie de susţinere totală şi, astfel, plin de 
controverse, Programul de televiziune lansat de TVR1, Mari Români. Criticat de mulţi 
intelectuali pentru lipsa de profesionalism a elaborării şi a punerii lui în practică, pentru 
lipsa unor criterii de selecţie, rezultatul este, fără doar şi poate un produs românesc, care 
promovează, sau, mai bine-zis, descrie o mentalitate. Cei 100 de Mari Români intraţi în 
competiţia pentru a câştiga titlul mult râvnit de Cel mai mare român al tuturor 
timpurilor sunt, la urma urmelor, şi mari, şi români, în situaţia, perfect justificată de a 
aplica o arie foarte bogată de sensuri ambelor calificative, şi de român şi mare. 

Poate vi se va părea ciudat că în locul unui suport argumentativ sută la sută 
academic, intelectual (de genul teoriei imaginarului cu privire la mentalul românesc, 
perfect valabilă a lui Lucian Boia sau al teoriilor lui Rădulescu-Motru, sau a multor 
altora la fel de savuroase şi de o ţinută intelectuală la fel de elegantă) recurg la un 
exerciţiu de sondare a mentalului românesc atât de controversat şi criticat. Şi totuşi, 
argumentul meu este următorul: pe lângă mărcile identitare menţionate mai sus (Dacia, 
Traian, Micul Paris, Balcani etc.) există şi altele compuse din oameni, aduşi sau reduşi 
la o imagine, care au marcat sau marchează încă mentalul românesc. Rezultatul acestui 
sondaj de opinie imaginar este, în cele din urmă, şi el un răspuns, nu voi spune singurul, 
evident, dar este un răspuns care merită analizat, poate nu neapărat cu sprânceana 
ridicată şi cu creionul roşu în mână, ci cu deschiderea necesară timpurilor în care fiinţăm 
astăzi. Putem oare să negăm impactul uriaş pe care l-au avut Păcală sau Bulă asupra 
zâmbetului ironico-zeflemitor al românului, şi care sunt şi azi personaje vii, mereu în 
schimbare şi care stârnesc râsul instantaneu, sau impactul lui Mitică sau al lui Dracula 
sau Mihai Viteazul, sau chiar al atât de disputatului Gigi Becali? Făcând un exerciţiu de 
sinceritate, oricare român, chiar dacă suntem cu toţii de acord că numai o anumită 
categorie de români are acces la internet pentru a vota în cazul acestui concurs şi că 
există posibilitatea ca o persoană să voteze de mai multe ori, va recunoaşte că atât Bulă, 
cât şi Dracula, Carol al II-lea, Nicolae Ceauşescu şi Gigi Becali sunt prezenţi în 
mentalul românesc actual. Coloratura, balcanismul, diversitatea, dezordinea aparentă a 
rezultatului acestui sondaj arată diversitatea mentalului românesc actual. Şi atunci, dacă 
totuşi aceste influenţe există, dacă românii obişnuiţi consideră că Dracula este un produs 
100% românesc, la fel de valabil, la nivel mental, ca şi Mihai Eminescu şi Gigi Becali, 
de ce să nu îi acceptăm pe fiecare şi să admitem că şi prin ei am ajuns aici – pentru a 
răspunde la întrebarea lansată mai devreme.  

Se spune că locul cel mai întunecat este sub lampă, că vezi mai clar lucrurile cu 
fiecare pas pe care îl faci în spate, îndepărtându-te de spaţiul luminat. Oricât de naiv vi 
s-ar părea, stând timp de aproape un an de zile departe de România, pe care am 

                                                 
7 Andrei Pleşu, Comédii la Porţile Orientului, Bucureşti, Editura Humanitas, 2005, p. 51-55. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:35 UTC)
BDD-V2410 © 2006 Editura Alfa



Cultura şi identitatea românească receptate de poporul polonez 

 519

perceput-o în tot acest interval prin flash-uri, imagini de tranzit, fulgurante, imagini de 
mâna a doua, fiind livrate indirect prin presă, internet sau cunoscuţi, mi-au conturat, 
într-un anume fel, o Românie mult mai clară decât cea pe care o percepeam acasă.  

Cu un mental colectiv atât de bogat şi de colorat cum este acela al românilor, şi 
luând în considerare factorii istorici, auto-reprezentarea românilor pentru ei înşişi, dar 
mai ales pentru Ceilalţi, funcţionează conform unui mecanism pus în mişcare de cei trei 
termeni vehiculaţi de Lucian Boia: istorie, ideologie şi mitologie8. Pentru a ne întoarce 
la Campania TVR1, Mari Români, şi trecând în revistă toate figurile româneşti propuse 
pentru acest concurs, vom vedea că majoritatea sunt numai şi numai rezultatul celor trei 
factori-concepte menţionaţi mai sus. Istoria, ca şi mitul, presupune simboluri, imagini, 
arhetipuri, iar ideologia este cea care asigură existenţa lor în timp. Numai că istoria se 
poate schimba, ca şi ideologia. Românii, şi nu numai ei, sunt împărţiţi şi azi de diversele 
forme pe care istoria ca imagine le poate lua şi de ideologia ca şi promotor al unui 
anumit tip de istorie. Mentalul românesc, undeva aflat într-o pendulare continuă între 
extreme, râzând cu un ochi şi plângând cu celălalt ca împăratul din basme, este 
depozitarul unui la fel de controversat şir de imagini despre sine, opuse una celeilalte, 
şocante tocmai prin diversitatea lor. Astfel, românul afirmă pentru el însuşi şi pentru 
Ceilalţi o la fel de bogată gamă de identităţi, jucându-se, câteodată la modul serios, cu 
potenţialul de producere continuă a acestor imagini de tip marcă identitară, perfect 
ilustrate de campania mai sus menţionată.  

Drept urmare, putem să încercăm să răspundem la întrebarea Cum am ajuns 
aici? tocmai prin cele trei concepte – istorie, ideologie, mitologie. Ca marcă naţională 
identitară, tot ceea ce producem ca export de imagine de sine este în cele din urmă 
rezultatul acţiunii celor trei factori, atât în sensul lor de mixtiune şi influenţă reciprocă, 
cât şi ca rezult al luptei dintre tipurile de istorie, mitologie şi ideologie naţională 
vehiculate în timp, în Istoria noastră ca entitate. De cele mai multe ori, mecanismul unei 
entităţi posesoare a unui psihic, o dată cu încheierea unei etape tumultoase, dă naştere 
unei noi istorii care va încerca să inhibe orice urme ale istoriei, mitologiei sau ideologiei 
trecute. Acest lucru s-a întâmplat în România de după 1989: toate istoriile, ideologiile şi 
mitologiile vehiculate în şi de istoria, ideologia şi mitologia comunist-totalitară s-a 
încercat, ca mecanism de auto-apărare, să fie negate, înăbuşite pentru a se produce o 
identitate nouă, nepătată, neatinsă. Or acest lucru nu este posibil dintr-o dată, şi oricum, 
niciodată radical. Orice manifestare radicală este un semnal de alarmă pentru o criză 
identitară. După cum se poate vedea astăzi încă bine, România nu şi-a depăşit criza 
identitară provocată de dispariţia comunismului şi alimentată o bună perioadă de 
rămăşiţele acestei rupturi, care vor vâna mentalul românesc poate mulţi ani încă de 
acum încolo, aşa cum a profeţit despre trecut Silviu Brucan în repetate rânduri. 

Criza, sau mai bine-zis, crizele identitare ale României de azi se resimt, iar unul 
dintre cele mai interesante produse identitare ale acestei crize sunt tocmai Româniile din 
România, atât de disputate, analizate şi expuse de o vreme încoace, la rândul lor 
reflectate în sus-menţionata campanie. 

Româniile din România 
„Nu cu mult timp în urmă, un politician în viaţă observa faptul că în România 

sînt două Românii. Deşi a fost premier timp de patru ani, se pare că nu a reuşit să 

                                                 
8 Lucian Boia, Istorie şi mit în conştiinţa românească, Bucureşti, Editura Humanitas, 2006, p. 59-141. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:35 UTC)
BDD-V2410 © 2006 Editura Alfa



Emilia IVANCU 

 520

observe această divizare, pînă cînd, perplex, s-a văzut în postura de pierzător al 
alegerilor prezidenţiale, basculat de la putere de electoratul urban. Sintagma «două 
Românii» e mai veche şi ea circulă în mediile sociologice de cîţiva ani buni. […] Istoric 
deci, cele două Românii co-există de la începutul tranziţiei. Schimbările sînt mici şi de 
nuanţă, dar nuanţele s-ar putea să aibă un rol hotărîtor de acum înainte, şi cei care vor 
vedea doar două Românii sau, în orice caz, care vor conserva această gîndire 
dihotomică, de tipul ai lor şi ai noştri, nu vor înţelege mare lucru din ce se întîmplă. Eu 
aş spune că există cîteva Românii”9. Aşa cum ne prezintă situaţia Sebastian Lăzăroiu în 
articolul din revista „Dilema veche”, de la începutul tranziţiei, există, în fapt, mai multe 
Românii. Pe de altă parte, cu adevărat, aceste două sau mai multe Românii existente la 
ora actuală pe harta mentală a românilor au intrat, paradoxal, în conştiinţa românilor de 
la alegerile trecute. Faptul că în mentalul românesc actual există cu adevărat mai multe 
Românii ne arată clivajul existent între provinciile României geografice, diferenţele de 
mentalitate (un alt subiect controversat al României prezentului) între clasele sociale şi, 
mai ales, aşa cum am mai spus mai devreme, criza identitară a românului de azi, care nu 
se poate identifica cu vecinul de vizavi, a românului ardelean care nu se poate identifica 
cu românul bucureştean, a românului pensionar care nu se poate identifica cu românul 
ce apare în prea discutatul program de televiziune No comment. Şi nu este nimic rău în 
existenţa acestor Românii, care sunt, probabil, necesare în regăsirea unei identităţi 
comune. 

Problema, însă, apare în momentul când, în frenezia jocului cu aceste identităţi, 
în frenezia ce ne cuprinde când ne place să blamăm acele Românii cu care nu ne putem 
identifica, exportăm Celuilalt toate frustrările noastre, toate neliniştile noastre şi nu mai 
suntem conştienţi că, în momentul când trecem graniţa, eu, de exemplu, nu mai sunt, 
oricât de mult aş vrea să fiu, Ionescu Gheorghe ci sunt, fie că îmi place sau nu, român 
înainte de toate, şi numai apoi Ionescu Gheorghe. Şi, conform stereotipurilor de 
mentalitate prezente peste tot în lume, Ceilalţi vor vedea în mine întâi faptul că sunt 
român şi apoi, eventual, faptul că mă numesc Ionescu Gheorghe. 

Un caz din multele în care românii din România exportă propriile Românii şi 
propriile crize identitare peste graniţă, pe care le-am vizualizat în Polonia în decursul 
anului 2005-2006, când am activat ca lector la Universitatea Adam Mickiewicz din 
oraşul Poznań, îl reprezintă o seară de teatru românesc la Teatrul Polski din Poznań, o 
seară organizată de Ambasada României. Piesele de teatru reprezentate au fost De ce 
fierbe copilul în mămăligă, adaptare după romanul scriitoarei Aglaia Veterani10, şi Stop 
the tempo, de Gianina Cărbunariu11. Evenimentul se întâmpla în 26 aprilie, şi am mers la 
serata românesc-contemporană, împreună cu studenţii de la specializarea Filologie 
Română, şi cu alţi amici lectori din universitate, cărora le oferisem câte o invitaţie 
tocmai pentru a le da posibilitatea să arunce şi o altă privire în România culturală 
actuală. Mi se părea şi mai interesant faptul că, după cele două piese de teatru urma să 
aibă loc o conferinţă despre teatrul românesc contemporan susţinută de un critic de 
teatru, se spunea în afişe, bine cotat în România. Toate bune şi frumoase, spectacolele 

                                                 
9 Sebastian Lăzăroiu, Câteva Românii, „Dilema veche” – Româniile, nr. 54, 28 ian.-3 feb. 2005. 
10 Regia Emilia Sadowska, în interepretarea actorilor: Barbara Krasińska, Małgorzata Peczyńska, 
Magdalena Płaneta, Barbara Prokopowicz, Włodzimierz Kłopocki, Roland Nowak. 
11 Regia Monika Dobrowlańska, în interpretarea actorilor: Monika Dawidziuk, Ewa Szumska, Łukasz 
Pawłowski. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:35 UTC)
BDD-V2410 © 2006 Editura Alfa



Cultura şi identitatea românească receptate de poporul polonez 

 521

incitante, actorii buni şi, în ciuda faptului că nu reuşisem să înţeleg toate replicile 
(piesele au fost jucate în limba polonă), m-am bucurat să văd două tipuri de Românii 
derulându-se în faţa ochilor, în timp ce aşteptam cu nerăbdare şi conferinţa, în care, 
bănuiam eu cu naivitate, se va vorbi despre numeroasele teatre ale României, despre 
Festivalul de Teatru de la Sibiu, despre care auzisem numai lucruri frumoase chiar în 
Poznań, mă bucuram la gândul că voi auzi un român vorbind despre cultura românească. 
Lucrurile, însă, nu au stat chiar aşa. Criticul de teatru bucureştean, Iulia Popovici, invitat 
să conferenţieze despre teatrul românesc contemporan, a prezentat propria Românie 
teatrală. Am aflat în acea seară multe lucruri noi, pe care nu le ştiusem în momentul în 
care plecasem din ţară cu câteva luni bune înainte, şi anume: că teatrul românesc 
contemporan este o formă de protest, teatrul românesc contemporan reflectă România 
contemporană, fiind un fel de reprezentare a situaţiei economico-sociale a României de 
azi, că, drept urmare, temele teatrului românesc contemporan sunt, pentru a oferi o cât 
mai veridică imagine a României de azi, un falus pe care stă atârnat steagul României, 
prostituate şi peşti, crimă organizată şi trafic de copii. Conferinţa foarte interesantă 
despre teatrul românesc contemporan a vorbit despre trei tineri dramaturgi români, 
paradoxal, toţi trei din Bucureşti, şi s-a încheiat apoteotic cu fraza pe care aţi auzit-o la 
începutul acestei lucrări: „România este o ţară antisemită şi xenofobă”. Nu doresc în 
acest moment să aduc injurii, nu doresc să fac un exerciţiu de patriotism naţionalist, dar 
din acel moment al seratei am ştiut că, totuşi, trebuie să spun ceva despre ce am văzut şi 
am auzit în seara respectivă. Oricine ar fi fost în sală ar fi simţit un sentiment de ruşine 
pentru simplul fapt că este român; eu aşa am simţit, şi asta nu pentru că România de pe 
videoproiector este o Românie veridică, ci pentru că România prezentată acolo a fost o 
Românie fără identitate, din care am simţit că nu am făcut niciodată parte, pentru că în 
timpul conferinţei un student mi-a spus următorul lucru: „Doamna profesoară, dacă noi 
nu am cunoaşte România deja, nu am mai vizita-o în următorii 20 de ani!” Am simţit că 
trebuie să spun şi atunci ceva, pentru că îi vedeam pe prietenii polonezi simţindu-se 
incomod pentru mine, şi am întrebat despre Sibiu, despre alte direcţii ale teatrului 
românesc, abordând problema dintr-un punct de vedere estetic, pentru a nu trece 
graniţele eticului. Întrebarea mea nu a obţinut nici un răspuns, poate undeva la mirarea 
că se mai află un român în sală pe lângă Ambasadorul din primul rând. Am dorit totuşi 
să continuu la recepţie discuţia despre cele două Românii din care veneam fiecare, nu 
am primit decât următorul răspuns: „Dacă aţi sta în Bucureşti, aţi fi de acord cu mine, că 
acum, din cauza lui Gigi Becali, ne rugăm să piardă Steaua meciul de săptămâna 
viitoare.” Acela a fost momentul în care am înţeles perfect sensul sintagmei „Româniile 
din România”. Eu veneam dintr-o Românie (şi aş vrea să vă spun că România mea nu 
este numai România lui Eminescu, este şi cea a lui, sau poate mai mult cea a lui Andrei 
Pleşu şi Horia-Roman Patapievici, este şi România lui Becali, dar este şi România lui 
Ovidiu Lipan Ţăndărică, este şi România Sibiului, a Albei-Iulia, dar şi a Iaşului, 
Timişoarei şi Bucureştiului în acelaşi timp. Însă România pe care am văzut-o şi am 
auzit-o în seara respectivă a fost o Românie a crizei identitare, o Românie a 
Bucureştiului, o Românie arogantă, dar usturătoare în acelaşi timp, o Românie a 
traficului de carne vie şi a unei limbi române de nerecunoscut. Şi nu ar fi fost nimic dacă 
România respectivă s-ar fi derulat acasă la noi, între două sau mai multe persoane care 
ar fi putut avea o discuţie argumentată. Din păcate, această Românie a fost exportată 
unui public care ştia mult mai multe despre România, dar şi unor persoane care poate nu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:35 UTC)
BDD-V2410 © 2006 Editura Alfa



Emilia IVANCU 

 522

ştiau nimic despre România şi, după conferinţă s-au gândit să meargă în vacanţă în 
Bulgaria. Şi de ce nu, nu au fost îndreptăţiţi să facă astfel? 

Nu voi comenta gravitatea afirmaţiilor făcute în seara de teatru menţionată, vă 
las pe dumneavoastră să faceţi acest lucru. Voi spune doar că, din păcate, această 
Românie care este expusă la orice colţ de stradă, vehiculată precum o bancnotă din 
mână în mână, caricaturizată, folosită şi apoi aruncată la gunoi de multe ori, este în cele 
din urmă a noastră. Voi mai spune că, exportând numai Româniile noastre personale şi 
frustrate, semnate generic de un anume Ionescu Gheorghe, căruia, în cele din urmă, 
România de azi i-a dat ocazia să treacă graniţa, vom rămâne blocaţi în propria noastră 
criză identitară, culturală, socială, politică şi câte altele mai sunt. Dar aşa cum România 
mea mi-a dat posibilitatea să merg şi să predau limba, literatura şi cultura română în 
Polonia, mă simt obligată să vă spun cuvintele de acum.  

Româniile noastre exportate, însă, nu se opresc aici. Ca rămăşiţe ale perioadei 
comuniste, încă mai purtăm cu noi, în Româniile de azi, imaginea oficială, singura, 
neatinsa, the one and only. Nu sunt nici adepta ei; România Ambasadelor, România 
instituţională nu mai este adevărata Românie; încet, încet România din Europa a devenit 
România transpusă, dusă peste frontieră neoficial de către românii obişnuiţi. România 
oficială de azi, a ambasadelor, din păcate, este tot una închistată, care nu cunoaşte 
schimbarea. Discursul oficialilor este încă cel al originilor noastre romane şi dacice şi al 
trecutului nostru vitejesc – acesta a fost discursul unui consul de la Ambasada României 
în Polonia cu ocazia Zilei Mărţişorului. Unele lucruri nu se pot schimba dintr-o dată, dar 
se pot schimba treptat, pentru a depăşi cu toţii, măcar parţial, crizele noastre identitare. 
Ce poate aduce nou, pentru cei care vor să asculte un oficial român vorbind, un discurs 
îngheţat în timp, cu limbaj de lemn şi închistat într-o Românie pierdută cu mult în urmă, 
însă hăituind minţile obosite încă şi azi? 

Nici aceasta nu e România cu care să mă pot identifica azi, ca tânăr, pentru că şi 
România aceasta, chiar dacă a existat cândva, nu mai există decât fantomatic, şi este 
tocmai prin aceasta, o Românie a celeilalte extreme. 

România mea este cea pe care am dus-o peste tot cu mine în Europa unde am 
fost şi pe care am dus-o şi am prezentat-o în Polonia. Este o Românie formată din multe 
Românii, este România lui Grigore Leşe, dar şi a manelelor, este România lui Liiceanu, 
Pleşu, Patapievici, Cărtărescu, Boia, Cioran, Eliade, Eminescu, dar este şi România lui 
Vadim, a lui Robert Turcescu, a lui Ceauşescu, este România bunicilor mei învăţători, 
dar este şi România studenţilor mei din ţară, este şi România lui Becali şi a lui Dan 
Petrescu, dar este şi România lui Bulă, Păcală, Carol al II-lea, Antonescu şi Ştefan, este 
România lăutarilor, a populaţiei de etnie rromă atât de numeroasă în România, este şi 
cea a mânăstirilor, a Deltei şi a Mării Negre, dar şi cea a satelor sărace, măturate de 
inundaţii. Aceasta este România noastră, ce nu poate exista decât ca întreg; în momentul 
în care am scindat-o şi am negat existenţa unei părţi a ei, am mutilat-o, aşa cum mutilăm 
o jucărie când îi stricăm fie o rotiţă, fie când îi rupem capul unei păpuşi. Şi toţi polonezii 
pe care i-am întâlnit sunt fie îndrăgostiţi de România, încât cunosc multe Românii ale 
României, fie atât de curioşi încât vor să afle totul. Iar noi, România oficială şi cea a 
instituţională, ce exportăm, ce le oferim acelor polonezi – acelor străini care vor să o 
cunoască? O Românie a unui falus acoperit de steagul României (să nu uităm că pentru 
poporul polonez simbolurile naţionale sunt sfinte)? O Românie xenofobă şi antisemită 
declarată cu nonşalanţă de o rochie neagră scrobită şi de o pereche de buze sângerii, care 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:35 UTC)
BDD-V2410 © 2006 Editura Alfa



Cultura şi identitatea românească receptate de poporul polonez 

 523

rostesc o limbă română de cartier? Sau o Românie expusă obosit de preşedintele unei 
Filiale ICR, corectat de un student când nu ştie cum se numeşte cartea anului 2005, 5 
povestiri despre România? (evident trimiterea este către cartea lui Horia-Roman 
Patapievici, Discernământul modernizării, 7 conferinţe despre situaţia de fapt). 

Acestea sunt Româniile noastre mai mult sau mai puţin oficiale, pe care le 
ducem ca pe o povară cu noi peste graniţă, şi apoi ne mirăm când citim despre ele numai 
aspectele negative sau când şi dacă se vorbeşte în termeni laudativi despre personalităţi 
precum Ionesco, Eliade sau Cioran, aflăm, în cealaltă secundă, că ei nu sunt români. 

Spuneam mai devreme că azi accentul s-a deplasat în Europa tocmai datorită 
tendinţelor de globalizare, de pe instituţional pe civil, de pe grup pe individ şi, astfel, 
Româniile mai puţin oficiale sunt acelea care creează legături şi reprezintă nişte 
Românii mai veritabile. În relaţiile directe, nefiltrate de sticla instituţională, bucăţi ale 
Româniilor de azi pătrund demn şi nefâstâcit în conştiinţa Celuilalt tocmai pentru că azi, 
în epoca alterităţii ca identitate, a trăirii alterităţii ca experienţă a Celuilalt, eu pot rezona 
cu Celălalt, pentru că putem amândoi, dacă există disponibilitate, să trecem de grilajul 
limbii de lemn oficiale şi îngheţate şi să cunoaştem fiecare locul pe care Celălalt îl duce 
cu sine, îl emană din Sine. Acesta este unul dintre puţinele momente în care locul este 
purtător de sacru, când este la rândul lui purtat în mod virtual, dar simbolic de o 
persoană care îşi decupează propria identitate şi o livrează celorlalţi. Aceasta este tocmai 
situaţia descrisă de cei doi filosofi ai alterităţii, Baudrillard şi Guillaume: „O dată cu 
altul ca fiinţă umană, se pun toate problemele comunicării. S-a spus bine, într-adevăr, că 
veritabila noastră călătorie era altul, alţii. În realitate, singura călătorie este cea pe care o 
faci în raport cu altul, fie el un individ sau o cultură, şi, din această perspectivă, cu cât se 
lărgeşte comunicarea, altfel spun cu cât schimbăm mai mult cu alţii, cu cât există mai 
multă comunicare, mai multe contacte, mai multe conexiuni etc., cu atât implodăm mai 
mult în noi înşine”12. 

Româniile oamenilor obişnuiţi le-am regăsit cu bucuria cu care te vezi într-o 
oglindă după zile în care nu te-ai mai privit pe tine, ci pe Celălalt. Aceste Românii ale 
românilor care lucrează, activează în Polonia le-am regăsit aşa cum ne regăsim prietenii, 
mereu la un pahar de vorbă şi căutându-ne unii pe Ceilalţi. În aceeaşi seară în care 
aflasem cu stupoare că România din care veneam eu e cu totul alta, una expusă ca la un 
târg de sclave, în momentul în care într-un grup restrâns de studenţi şi prieteni la 
recepţia oferită de Ambasadorul României, la masa noastră se râdea şi se vorbea 
româneşte, actorii care mai devreme au interpretat cele două piese de teatru s-au adunat 
în jurul nostru şi s-a conturat o altă Românie, care a devenit instant o Românie a 
Celuilalt. Aceeaşi Românie am regăsit-o nu o dată, la întâlniri cu românii din Polonia, 
care s-au dovedit de multe ori a fi români de etnie maghiară, care îşi căutau conaţionali 
şi care reuşiseră să ofere, prin seriozitatea personală şi felul în care s-au integrat, o altă 
Românie cu care m-am putut identifica uşor. Am învăţat că şi în afara României există 
alte Românii, definite foarte simplu şi concis, România oamenilor, de către un student la 
Filologie română la Universitatea „Adam Mickiewicz” din Poznań: „«România 
oamenilor», a românilor – a celor cu care am vorbit, a celor cu care vorbesc, sau a celor 
cu care am să vorbesc încă, este poate cea mai importantă pentru mine. Putem să ne 
simţim uimiţi de peisaje, să fim captivaţi de orice ţară dar aceasta n-are nici un sens fără 

                                                 
12 Jean Baudrillard,  Marc Guillaume, op. cit., p. 62. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:35 UTC)
BDD-V2410 © 2006 Editura Alfa



Emilia IVANCU 

 524

existenţa relaţiilor inter-personale, că numai ele contează. Toate cele exprimate de ei, 
sentimentele lor, convingerile lor, sunt ca îndrumări care mă ajută să înţeleg mai bine 
celelalte Românii”13. 

Celelalte Românii – Româniile Celuilalt 
„D’un point de vue anthropologique, l’identité est un rapport et non pas une 

qualification individuelle comme l’entend le language commun. Ainsi, la question de 
l’identité est non pas «que suis-je?» mais «que je suis par rapport aux autres, que sont 
les autres par rapport a moi?» Le concept d’identité ne peut pas se separer du concept 
d’alterité”14. Noi fiinţăm aşadar, existăm ca entitate nu mai şi numai într-o relaţie 
organică pe care o avem cu Celălalt, care şi el există pentru că eu, prin diferenţa mea, îi 
pun în evidenţă identitatea. Astfel, noi, cu locurile şi spaţiile noastre definitorii, ne 
punem în evidenţă unicitatea tocmai rezonând cu Celălalt, rezonând într-un spaţiu care îl 
oglindeşte pe al meu. Închistarea nu produce decât oglinzi prăfuite; oglinzile limpezi, 
chiar dacă nu reflectă întocmai obiectul asupra căruia se deschide, sunt acelea care îl 
opun pe Unul Celuilalt, care deschid o idee, o valoare către alta, aceste oglinzi veritabile 
sunt lumi care curg unele spre altele, din ambele sensuri şi creează acea diferenţă de 
care avem nevoie pentru a putea descoperi în noi adevărata identitate. 
 În acest punct al lucrării mele voi reveni la Campania TVR1 Mari Români, 
tocmai pentru că ea a lansat o provocare pentru acel tip de român care percepe lumea 
din jurul lui şi se percepe pe sine. În primii zece mari români care au rămas în ultima 
fază a cursei se află, după aşteptările tuturor cred, Mihai Eminescu, o altă personalitate 
controversată în ultimii 6 ani, de la numărul incendiar din „Dilema” care demolase 
statuile poetului pentru a-l reduce în sensul de aduce la nivelul operei sale. Perioada 
comunistă în care poetul a beneficiat numai de statui şi de recitatori absenţi a făcut în 
aşa fel încât Eminescu să ajungă, întocmai ca şi România, la un nivel al identităţii 
pierdute, al unei imagini care nu mai corespundea nici pe departe cu opera, şi nici cu 
poetul. Ioan Stanomir sintetizează mecanismul de funcţionare al mitului poetului 
naţional astfel: „Cristalizarea panteonului naţional şi impunerea raportării/conduitei 
«patriotice» sunt factorii motivând poziţia privilegiată rezervată literaturii. Dincolo de 
diferenţe, receptarea, la nivelul comunităţii, în cazul unor Eminescu […] ori 
Mickiewicz, este una care transcende simpla judecată de valoare estetică. Canonizarea 
răspunde unui imperativ de construcţie identitară: ceea ce vehiculează discursul 
«poetului naţional» devine, progresiv, vulgata difuzată întregii comunităţi de cetăţeni”15. 
Deşi demersul de a dărâma statuile imaginare şi reale ale lui Eminescu din metalul 
românesc care se folosea de imaginea lui în mod abuziv a fost unul absolut necesar, ceea 
ce se întâmplă azi este, din nou, un alt abuz. Clişeul eminescian s-a clişeizat la rândul lui 
pentru că, aşa cum devenise la modă acum 15-20 de ani să te foloseşti de poezia 
Luceafărul pentru a demonstra anumite calităţi intelectuale, aşa este acum la modă să se 
relativizeze orice imagine sau interpretare a lui Eminescu. În urmă cu două săptămâni, 
Dan C. Mihăilescu, într-o emisiune de televiziune spunea următorul lucru, extrem de 

                                                 
13 Radosław Biniarz, student în anul III la Specializarea Filologie Română, Universitea „Adam 
Mickiewicz”, Poznań, Polonia. 
14 J.F. Gossiaux, Le paradoxe de l’ identité, în L’identité. L’individu, le groupe, la societé, volum coordonat 
de Jean-Claude Ruano-Borbalan, Sciences Humaines Ėdition, Auxerre Cedex, 1999, p. 25. 
15 Ioan Stanomir, Frontiere, eroi si fantasme: un bilanţ central european, în „Idei în dialog”, Revistă lunară 
de cultura ideilor, editată de Academia Caţavencu, anul II, www.ideiindialog.ro.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:35 UTC)
BDD-V2410 © 2006 Editura Alfa



Cultura şi identitatea românească receptate de poporul polonez 

 525

valabil şi pentru condiţia actuală a lui Eminescu în mentalul românesc: „Orice exces de 
relativizare este un nou tip de absolutizare”16. Însă, deşi mentalul românesc este blocat 
acum într-o etapă a relativizării a multor imagini, valori, idei, între care se află şi 
Eminescu – în faza actuală un Eminescu lipsit de orice autoritate, desfiinţat, pierdut – 
am descoperit în afara României un Eminescu surprinzător, care mai are multe de spus. 
A fost necesar în decursul acestui an să predau Eminescu, poezie de dragoste şi 
filosofică, dar şi proză. Mă temeam de un refuz al studenţilor de a intra într-un dialog, 
de a încerca măcar să înţeleagă contextul în care a apărut Eminescu, şi mi-am propus să 
explic atât perioada comunistă în care s-au exploatat anumite scrieri eminesciene, cât şi 
momentul „Dilema”, atât de necesar. M-am pregătit astfel pentru că auzisem că în 
aceeaşi situaţie se află poetul polonez Adam Mickiewicz, redus şi el pentru mentalitatea 
poloneză doar la o imagine şi nişte statui. Ceea ce am descoperit a fost, însă, uimitor; 
purtătorii de prejudecăţi şi care au pornit de la o imagine înainte să ajungă la operă nu au 
fost studenţii, ci tocmai eu. Eu, exponent al culturii româneşti într-o ţară unde plecasem 
tocmai să predau aspecte ale acestei identităţi culturale, am descoperit că plecasem cu 
imaginea pe care românii o aveau despre Eminescu, de saturaţie şi teamă în acelaşi timp, 
că despre Eminescu, din păcate, azi poate nu se mai poate zice nimic. Am descoperit în 
discuţiile şi abordările studenţilor mei un Eminescu pe care şi l-ar dori toţi profesorii de 
limba şi literatura română care predau în România, un Eminescu încă seducător pentru 
minţile tinere, un Eminescu stimulator care a făcut ca o sală întreagă de curs să asculte 
un student, vorbind despre filosofia poeziei eminesciene ca despre lucrul cel mai incitant 
şi mai plin de sens azi, un Eminescu ce a marcat atât de mult acea grupă de studenţi că 
au vrut să ştie mai mult, şi mai mult, şi mai mult. Experienţa lui Eminescu ca Altul, ca 
diferenţă, ca provocare seducătoare şi actuală înainte de toate, mi-a demonstrat încă o 
dată că unul dintre motivele pentru care România se află într-o criză identitară azi şi 
pentru care Eminescu, asemenea lui Ştefan cel Mare, şi-au pierdut orice interes este 
ideologia. Ideologia atâtor ani a rezultat, în mod natural în respingerea unei părţi a 
identităţii noastre, dar o respingere la rândul ei absolută, secată de orice potenţial, cel 
puţin pentru viitorul apropiat. 

Experienţa aceasta, pe care cred că oricum au trăit-o şi alţi români peste graniţă, 
este dovada că Eminescu, la fel ca probabil multe alte segmente ale identităţii noastre 
culturale, nu au nimic bolnav în sine, nu reprezintă o plagă în sine, ci doar o imagine a 
unei mentalităţi care trebuie la rândul ei împrospătată. Şi cu atât mai interesant este 
faptul că identitatea culturală românească are o şansă pe un teren al diferenţelor, în 
România Celuilalt, care este dispus să se deschidă el însuşi spre noi, pentru a ne da 
şansa de a ne apropia de noi înşine. 

Spuneam mai devreme că riscăm ca de fiecare dată când exportăm propriile 
noastre Românii să exportăm şi imaginea lor şi să nu fim niciodată constanţi, nici pentru 
noi înşine, nici pentru Ceilalţi. Dovada că Româniile multiple ale românilor încă există, 
că suntem în cele din urmă o ţară a contrastelor, o demonstrează şi titlul şi abordarea 
articolului polonez din anul 2000, citat la începutul acestei lucrări. Articolul se numeşte 
Foarte multe Românii şi sintetizează întreaga gamă de imagini-stereotip vehiculate în 
Europa occidentală cu privire la România din 1989 încoace. O ţară a permanentei arderi 
a etapelor, a salturilor şi a contrastelor, a unei identităţi mereu în căutare, România era 

                                                 
16 Dan C. Mihăilescu, Mari români, TVR1, 04.09.2006. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:35 UTC)
BDD-V2410 © 2006 Editura Alfa



Emilia IVANCU 

 526

descrisă în Polonia anului 2000 după cum urmează: „La o curte veche în oraşul Braşov 
funcţionează un restaurant amenajat în stil medieval. Oaspeţilor, care consumă ciorbă 
acră şi chifteluţe din carne de oaie, cvintetul de coarde din filarmonica locală le cântă 
piese ţigăneşti; cântăreţii de operă, plimbându-se printre rânduri de măsuţe, 
interpretează arii din Traviata, iar două gimnaste simpatice fac şpagate şi stau în mâini. 
Toţi lucrează aici pentru a câştiga nişte bani în plus şi pentru a supravieţui până la 
următorul salariu. Clientului străin îi vine în gând că acest cocteil absurd de ţigănie, de 
artă înaltă şi de performanţe gimnastice într-un decor medieval este metafora României 
de azi”17. 

Fragmentul, şocant prin elementele contrastante, total atipice unei imagini şi 
mentalităţi vest-europene, a reprezentat, cu siguranţă, pentru toţi cititorii lui reali şi 
virtuali o marcă, o imagine. Şi dacă un tânăr intelectual român declară cu nonşalanţă în 
Polonia, în anul 2006, că România este o ţară antisemită şi xenofobă, atunci nu îl putem 
acuza nici pe autorul articolului de rea-voinţă. În întreaga lume, imaginile stereotip ale 
unui popor despre altul funcţionează pe baza unor clişee, neverificate de cele mai multe 
ori şi care se instalează confortabil în mentalitatea Celuilalt şi sunt greu de eliminat. 
Nietzsche explică instalarea unui asemenea tip de clişeu în felul următor: „Reputaţia, 
numele, aparenţa, măsura, greutatea obişnuită a unui lucru, însemnătatea sa iniţial 
aproape întotdeauna greşită şi arbitrară – toate acestea cresc din generaţie în generaţie, 
în primul rând deoarece oamenii cred în ea, până când treptat ajunge să fie o parte a 
acelui lucru şi se transformă în însăşi esenţa lui. Ceea ce la început a fost aparenţă, 
devine la sfârşit, aproape invariabil esenţă şi este efectivă ca atare”18. Chiar dacă în 
Polonia de azi un alt mare român, Dracula, se plimbă liber şi nestingherit în mentalul 
polonez, ca de altfel în mentalul tuturor europenilor, chiar dacă se recunoaşte făţiş că 
România este o ţară a contrastelor şi a unui număr mare de persoane de etnie rromă, 
aceeaşi Polonie publică a nu ştiu câta ediţie din Jurnalul de la Păltiniş al lui Gabriel 
Liiceanu, şi colaborează cu Institutul Cultural Român pentru a publica alte titluri ale 
literaturii române, primeşte anual trupe de teatru din România într-unul din cele mai 
importante festivaluri de teatru ale Europei, găzduieşte numeroase coruri româneşti de 
muzică religioasă ortodoxă şi scrie despre România altfel de cum scria acum 6 ani: 
„România este o ţară de mărime medie cu 22 mil. de locuitori. A intrat pe calea 
dezvoltării economice în anul 1999. În comparaţie cu Polonia, România a avut câţiva ani 
de întârziere. Apoi însă a pornit ca din puşcă şi repetă multe experienţe ale Poloniei – 
spune Jacek Siwicki, şeful Enterprise Investors, fondul care investeşte în ţara lui 
Dracula sute de milioane de zloţi. Românii trăiesc tot ce am trăit şi noi, dar mai intensiv, 
fiindcă de două ori mai repede. 

De câţiva ani românii se simt mai siguri şi din an în an sunt mai dispuşi să 
cheltuiască bani pentru consum. În anul 2004 PIB-ul a crescut cu peste 8 %, 
reprezentând cel mai mare succes în Europa. Cu un an mai târziu România a fost 
afectată grav de inundaţii şi PIB-ul a crescut cu 50% mai încet, dar iarăşi accelerează. 
Din an în an scade inflaţia, iar împreună cu ea scad şi ratele de dobândă, care până acum 
te descurajau să iei un credit ipotecar. Şomajul este de trei ori mai mic decât pe 
Vistula.”19 Aşa sună un articol din „Gazeta Wyborcza”, numărul din data de 8 iunie 
                                                 
17 Sławomir Mizerski, Mai multe Românii, în „Polityka”, 28. XI. 2000, p. 24-25. 
18 Nietzsche apud Maria Todorova, Balcanii şi Balcanismul, Bucureşti, Editura Humanitas, 2000, p. 39 
19 Andrzej Stec, Investiţii, în „Gazeta Wyborcza”, nr. 133.5141, 8 iunie 2006, p. 24. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:35 UTC)
BDD-V2410 © 2006 Editura Alfa



Cultura şi identitatea românească receptate de poporul polonez 

 527

2006. La şase ani după ce România apărea în ziarele poloneze ca neavând nici un viitor, 
lipsindu-i miracolul hotărâtor care nu vrea să vină, pentru că, pentru a cita un alt ziar 
care analiza comparativ România şi Bulgaria în competiţia lor pentru aderarea la UE şi 
în care se spunea că „despre România nu se poate spune, deocamdată, nimic bun”, în 
acelaşi gen tip de articol, cu aceleaşi protagoniste, România este prezentată ca o ţară-
şansă pentru Europa. Vedem şi noi, şi polonezii o altă Românie care poate să îşi asume 
poate acum, o altă identitate. Pe site-ul Institutului Cultural Român am văzut, în urmă cu 
câteva zile, anunţul unei conferinţe cu titlul The Hour of Romania. Mi-a plăcut ideea 
titlului pe care am regăsit-o cu bucurie într-un articol de Lucian Boia: „Ainsi les aléas de 
l’histoire ont ballotée les roumains dans tous les sens. Le cote négatif du bilan est 
évident. L’instabilité est devenue règle de vie, engendrant peu de confiance dans un 
avenir toujours incertain la tentation de repli sur soi, la quête de compromis plutôt que 
des grands principes directeurs…Sans tomber dans une facile psychologie des l’histoire 
parcourue ont du laisser des traces dans le comportement des Roumains. Mais on doit 
considérer aussi le bon cote : la Roumanie est véritablement un pays européen, une des 
synthèses les plus riches et originales produites sur notre continent. Pour elle, le temps 
d’ choix décisif est venu. Elle doit tout simplement mettre une sourdine aux voix qui 
prêchent le repli ou une illusoire voie particulière, pour cultiver et développer ses 
remarquables aptitudes d’ouverture, sa capacité – prouvée au long des siècles – de 
communiquer, d’apprendre et d’assimiler. De se situer – sans sacrifier sa spécificité – a 
l’heure de l’histoire”20. 

Această oră a României, acest moment, care nu trebuie să fie numai momentul 
integrării în UE, ci pur şi simplu începutul unei alte etape pentru Româniile din 
România, pentru românii din şi din afara României, care, o dată cu noile generaţii de 
tineri care vin din urmă, se debarasează de diferitele complexe de inferioritate care i-au 
hăituit atâta vreme şi îşi asumă o nouă identitate, poate fi definitoriu. Poate că a venit 
momentul să profităm de şansa aceasta în care Celălalt a devenit, la modul real, interesat 
de Româniile noastre, cu atât mai mult cu cât ştim că avem multe de oferit. Un exemplu 
al depăşirii gândirii închistate în care ne-am zbătut atâta vreme a fost pentru mine un 
reportaj din aceeaşi campanie Mari Români, în care Ştefan cel Mare nu a fost prezentat 
clasic şi clişeatic, ci de o personalitate controversată a mass-mediei româneşti, care chiar 
dacă nu posedă o gamă foarte largă de cunoştinţe de istorie, reprezintă o modalitate de a 
ne apropia de propriul nostru trecut, o modalitate care nu se mai pretează unui orizont 
închis, ci unuia deschis spre interpretare, spre acceptare. Astfel, o imagine cu Vlad 
Craioveanu îmbrăcat în zale şi performând un fel de imitatio Stefanus, nu ar mai trebui 
să şocheze prin non-conformism, ci să deschidă spiritul şi mintea spre acel alt-ceva de 
care avem nevoie azi. 

Imaginea din oglindă: concluzii 
 Într-un eseu care încheie volumul intitulat Step Across This Line, în traducerea 

publicată la Editura Polirom, sub titlul Dincolo de limite, scriitorul postcolonial Salman 
Rushdie defineşte perioada în care trăim azi ca perioadă a frontierei şi afirmă: 
„Frontiera ne formează caracterul şi, concomitent, ni-l pune la încercare. Sper că vom 
trece testul”21. Lumea noastră de azi trăieşte la şi pe frontieră în mod autentic. Deşi 
                                                 
20 Lucian Boia, La Roumanie, une synthèse européenne, în „Secolul 20”, Europele din Europa, revistă 
editată de Uniunea Scriitorilor din România şi Fundaţia Culturală Secolul 21, Bucureşti, 2000, p. 44. 
21 Salman Rushdie, Dincolo de limite, Iaşi, Editura Polirom, 2006, p. 414. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:35 UTC)
BDD-V2410 © 2006 Editura Alfa



Emilia IVANCU 

 528

poate părea paradoxal că într-o societate a secolului XXI care anulează frontiera pentru 
a afirma libera circulaţie şi expresivitatea neîmpresurată, trăieşte totuşi la limită, la 
frontieră. Identitatea ca formă de fiinţare în corespondenţă cu Celălalt, ca alteritate, sau 
mai bine-zis ca alter-identitate, presupune măcar o frontieră imaginară pentru a putea 
afirma această identitate. Ficţionalizarea Celuilalt proclamată de Baudrillard şi 
Guillaume presupune tocmai anularea frontierei reale pentru a puteam, la modul ideatic, 
să îl percepem pe Altul ca Celălalt, înseamnă asumarea şansei unice de a trăi experienţa 
frontierei ca prelungire a ta în lumea Celuilalt şi ca simţire a ta ca prelungire a Celuilalt. 
Atâta timp cât ne putem simţi ca oglindire a Celuilalt, pe orizontal şi nu pe vertical, 
acest lucru însemnă experienţa fiinţării (a mea şi a Celuilalt)  ca frontieră, şi, drept 
urmare, o acceptare a mea şi a Celuilalt fără frontiere.  

 Poate conceptul de Românii ale României s-a format pe acela de Europe ale 
Europei, Europa presupunând – şi nu mă refer aici la structurile politice – o plajă întinsă 
de diversitate, care trebuie cultivată. Acele Europe ale marginilor – nu ale minorităţilor, 
la care se referă Sorin Alexandrescu în articolul intitulat Europele provinciale – acele 
Europe ale „culturilor provinciale şi regionale (…) constituind în subteranele marilor 
centre culturale viaţa culturală locală şi adevărată, pulsând în tempoul lor modest, dar 
tenace”, includ şi acea potenţială Românie care reuşeşte să impună totuşi o nouă 
imagine Celuilalt. 

 Acea Românie descoperită şi reflectată în ochii Celuilalt, al poporului polonez, 
care, în ciuda clişeelor ce au persistat atâta vreme în mentalul polonez, nu rămâne 
niciodată indiferent la auzul cuvintelor România sau români. Curiozitatea este cea care, 
poate, în cazul polonezilor i-a apropiat de o cultură românească a culorilor îmbăiată într-
un val de slavisme şi care este acel teren fertil pentru un schimb de identităţi culturale.  

Călătoria mea în spaţiul şi mentalul polonez m-a deschis pe mine spre propria mea 
Românie şi am descoperit, la plecare, că România multor polonezi, iubitori ai culturii şi 
identităţii româneşti, este cu mult mai frumoasă şi mai atractivă decât România multor 
români. În final, aş dori să vă predau acele Românii pe care le-am trăit şi experimentat 
în fiecare zi şi care mi-au demonstrat că adevărata călătorie o întreprindem cu adevărat 
numai prin şi cu Altul privit ca Celălalt, conform teoriei lui Baurillard. Am învăţat 
astfel, şi n-am să uit, că pentru un polonez, România poate însemna următoarele: „Când 
mă gândesc la România, văd în primul rând păduri, munţi, ciobani şi turme de oi, ţara 
aceasta este pentru mine foarte legată de o natură neatinsă şi sălbăticie, dar în sensul 
pozitiv. Este şi plină de muzică, care reflectă adevărata fire a ţării: muzica lăutărească şi 
populară în care vedem după mine esenţa culturii şi sufletului românesc, o muzică 
ciudată – un amestec balcanic al influenţelor locale şi străine. O muzică care conţine 
bucurie şi tristeţe, poate să fie şi melancolică, plină de dor şi patimi, dar şi veselă şi iute 
până la nebunie. Aşa este şi o parte din muzica românească contemporană care îmi 
place: cântecele trupei Phoenix şi melodiile trupei Zdob şi Zdub (trupa aceasta e din 
Moldova dar mi se pare în sens cultural românească până la măduvă oaselor)”22. Este o 
imagine idealistă dar care m-a bucurat. Am mai aflat că mai există şi „România văzută 
cu ochii lui Cioran fie înaintea, fie după schimbarea la «faţă» a ei. Este şi România lui 
Liiceanu şi Noica, aceasta fiind «România intelectualilor şi ideilor» care nu se supun 

                                                 
22 Krzysztof Grembowski, student în anul III la Specializarea Filologie Română, Universitea „Adam 
Mickiewicz”, Poznań, Polonia. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:35 UTC)
BDD-V2410 © 2006 Editura Alfa



Cultura şi identitatea românească receptate de poporul polonez 

 529

timpului, a ideilor care mi se par universale şi extrem de interesante, a ideilor pe care le-
aş accepta în întregime, deşi s-au născut într-o realitate cu totul diferită. Pe lângă acestea 
este şi România lui Patapievici şi Pleşu – cea care încearcă să învingă problemele 
trecutului, păşind încet spre Modernizare (Patapievici) dar purtând cu sine nişte 
deprinderi proaste, dăunătoare – vezi Comédii la porţile Orientului ale lui Pleşu. Sincer 
spus, această Românie nu-mi aparţine mie, nu este a mea. Este România Celorlalţi. 
Numai că ei, sau mai bine-zis, părerile lor au o contribuţie semnificativă la imaginea 
României construită de mine, la judecăţile mele despre ţara respectivă”23. 

Acestea sunt Româniile Celorlalţi, surprinzătoare şi atractive, deschise spre Noi şi 
spre ei înşişi. Cred că aceste Românii sunt cea mai potrivită modalitate de încheiere, 
ocazie cu care aş dori să le mulţumesc acelor „Celorlalţi”, prieteni polonezi, colegi şi 
foşti studenţi, care mi-au arătat Româniile lor şi care m-au ajutat în mod concret la 
elaborarea acestui material, prin suportul traducerilor revistelor poloneze utilizate şi mai 
ales prin dispoziţia de a se deschide către România noastră de azi. Le mulţumesc, drept 
urmare, lui Tomasz Klimkowski, Radosław Biniarz şi Krzysztof Grembowski pentru 
ajutorul oferit şi, fără experienţa cărora, călătoria mea şi acest material nu ar fi avut 
forma de acum. 

 
 

The Image in the Mirror – the Romanian Culture and Identity as Reflected 
in the Eyes of the Polish People 

 
According to Jean Baudrillard and Marc Guillaume, we live in  a century in which it is 

necessary to invent the fictionality of the Other (Figurile alterităţii, Editura Paralela 45, Piteşti 
1994). Consequently, we need this fictionality as we cannot live, think or produce culture only 
for our own Self as no Self  is an island, after all. The present paper aims at an analysis in which 
the Self is the Romanian culture and identity and the Other (l'autre or l'autrui?) is the Polish 
people. This paper will analyse both the stereotypes of the Polish representations of the 
Romanians and also the images that we, as exponents of a nation and culture, present for the 
Other. It is to be mentioned that this paper is the result of the author’s stay in Poland for one 
year, in which the meeting with the Other took different shapes and forms 
 

                                                 
23 Radosław Biniarz, student în anul III la Specializarea Filologie Română, Universitea „Adam 
Mickiewicz”, Poznań, Polonia. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:48:35 UTC)
BDD-V2410 © 2006 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

