
 
 

Călătorie în interiorul pământului. Oameni şi pietre  
de Mircea Eliade 

 
Claudia CHIRCU 

 
(„Timpul teatral este o «ieşire» în afara timpului uzual”- Mircea Eliade) 

 
Relaţia lui Mircea Eliade cu teatrul1 şi, implicit, cu literatura este una specială ; 

în opera sa ştiinţifică se fac deseori trimiteri la teatrul antic şi la personajele 
reprezentative ale acestuia. După cum se ştie, literatura Antichităţii se baza în mare parte 
pe mituri. Multe dintre miturile antice vor constitui de-a lungul întregii sale activităţi 
ştiinţifice, dar nu numai, un pretext pentru a descifra misterele lumii ce ne înconjoară, 
iar acest lucru îl face deseori prin intermediul literaturii.2  

De altfel, Mircea Eliade mărturisea, la un moment dat, că „în definitiv, ceea ce 
fac de mai bine de cincisprezece ani nu este cu totul străin de literatură. S-ar putea ca 
cercetările mele să fie considerate într-o zi ca o tentativă de a regăsi izvoarele uitate ale 
inspiraţiei literare. Se ştie că literatura, orală sau scrisă, este fiica mitologiei şi a 
moştenit ceva din funcţiile acesteia: să povestească întâmplări, să povestească ceva 
semnificativ ce s-a petrecut în lume.”3 
 Chiar dacă nu-i egalează pe contemporanii săi care s-au aplecat îndelung asupra 
teatrului (Camil Petrescu, Mihail Sebastian ori L. Blaga), Mircea Eliade reuşeşte să se 
apropie de esenţa acestuia, fie că e vorba despre proză (Nouăsprezece trandafiri) sau 
despre piesele de teatru.  

Cele patru piese scrise cu ani în urmă4, Iphigenia, 1241, Oameni şi pietre şi 
Coloana nesfârşită, dovedesc că avem un bun cunoscător al teatrului, căci Mircea 
Eliade nu e doar un fin dramaturg, ci şi un admirabil regizor. Indicaţiile regizorale 
întâlnite în textul dramatic eliadesc scot la iveală un autor care iubeşte detaliul şi care 
ascunde în spatele cuvintelor semnificaţii nebănuite. 

În comunicarea de faţă, abordăm un text dramatic mai puţin supus exegezelor de 
până acum. Este vorba despre Oameni şi pietre, apărută pentru prima dată în 1985, în 
paginile „Revistei de istorie şi teorie literară”5.  

                                                 
1 Detalii despre teatrul lui Mircea Eliade se găsesc în Mircea Handoca, Convorbiri cu şi despre Mircea 
Eliade, col. «Memorii/Jurnale/Convorbiri», Bucureşti, Editura Humanitas, 1998, passim şi în Maria Vodă-
Căpuşan, Mircea Eliade - spectacolul magic, Bucureşti, Editura Litera, 1991, 153 p.  
2 A se vedea şi Mircea Eliade, Aspecte ale mitului, în româneşte de Paul G. Dinopol, prefaţă de Vasile 
Nicolescu, Bucureşti, Editura Univers, 1978, 195 p.   
3 Mircea Eliade, Încercarea labirintului, traducere şi note de Doina Cornea, Cluj-Napoca, Editura Dacia, 
1990, p. 141. 
4 Piesele de teatru au fost reunite pentru prima dată în volumul Mircea Eliade, Coloana nesfârşită. Teatru 
(Iphigenia, „1241”, Oameni şi pietre, Coloana nesfârşită), ediţie şi prefaţă de Mircea Handoca, Bucureşti, 
Editura Minerva, 1996, 167 p.  
5 A fost publicată în nr. 4 (octombrie-decembrie), p. 84-96 şi în nr. 1 (ianuarie-martie), 1986, p. 88-93. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:18 UTC)
BDD-V2401 © 2006 Editura Alfa



Claudia CHIRCU 

 446

Piesele eliadeşti nu pot fi înţelese la o primă  lectură. E nevoie în permanenţă de 
o raportare la opera sa ştiinţifică. Două par a fi însă temele care stau la baza acestei 
piesei. Pe de o parte, avem camuflarea sacrului în profan, iar, pe de altă parte, tema 
labirintului.  

În viziunea lui Mircea Eliade6, trebuie să treci dincolo de lucruri şi să ajungi la 
esenţa lor. Titlul piesei, Oameni şi pietre, nu e ales la întâmplare, ci trebuie pus în 
legătură cu afirmaţiile sale din prefaţa studiului Sacrul şi profanul, care pot ajuta la 
înţelegerea textului.  

„Manifestând sacrul, un obiect oarecare devine altceva, fără a înceta să fie el 
însuşi, deoarece continuă să participe la mediul cosmic înconjurător. O piatră sacră 
rămâne o piatră; în aparenţă (mai exact din punctul de vedere profan [sic !]), nimic nu o 
distinge de toate celelalte pietre. Pentru cei cărora o piatră li se revelează ca fiind sacră, 
realitatea ei imediată se preschimbă, dimpotrivă, în realitate supranaturală. Cu alte 
cuvinte, pentru cei care cunosc o experienţă religioasă, Natura întreagă este susceptibilă 
să se dezvăluie ca sacralitate cosmică, Cosmosul în totalitate poate să devină o 
hierofanie7.”8 

În ceea ce priveşte labirintul, punctul de plecare e de asemenea antic şi ne 
trimite fără îndoială la mitologia greacă. Mircea Eliade vede în labirint „imaginea prin 
excelenţă a iniţierii; apărarea magică a unui centru, a unei bogăţii, a unui înţeles. 
Pătrunderea în el poate fi un ritual iniţiatic, după cum se vede din mitul lui Tezeu. Acest 
simbolism este modelul oricărei existenţe care, trecând prin numeroase încercări, 
înaintează spre propriul centru, spre sine însuşi.”9  

Protagoniştii celor două acte sunt Alexandru şi Petruş, două personaje 
complementare care se găsesc încă de la început într-o peşteră, spaţiu labirintic prin 
excelenţă.10 Primul „priveşte cu un soi de tinerească beatitudine jocurile de umbre” 
urzite de lumina făcliei, iar făptura celui de-al doilea „degajă forţă, calm, seninătate.”  

Petruş: … Cu oarecare aproximaţie, un paleontolog dublat de un 
artist, poate să-şi facă o imagine mai puţin tulbure despre 
ele…(p.83) 
În timp ce Alexandru dă frâu liber imaginaţiei poetice, Petruş pare mai reţinut şi 

susţine că nu au descoperit doar o peşteră, ci au dat peste un templu în care ordinea 
lucrurilor trebuie respectată:11 

                                                 
6 Vezi Mircea Eliade, Sacrul şi profanul, traducere din limba franceză de Rodica Chira, Bucureşti, Editura 
Humanitas, 1992, passim. 
7 Hierofania trebuie înţeleasă ca manifestare a sacrului. 
8 Idem, ibidem, p. 14.  
9 Mircea Eliade, Încercarea labirintului, p. 31 şi p. 157. 
10 Romulus Vulcănescu, în Mitologie română, Bucureşti, Editura Academiei, 1985, p. 407, susţine că 
„labirintul derivă în unele aspecte ale lui din caverna considerată incintă sacră pentru omul primitiv, ale 
cărei galerii întortocheate duc în fundul peşterii şi care prin atmosfera ei misterioasă a terorizat firea şi 
imaginaţia celor care s-au încumetat în trecut să le străbată singuri.” 
11 A se vedea Mircea Eliade, Mituri, vise şi mistere, în Eseuri (Mitul eternei reîntoarceri; Mituri, vise şi 
mistere), traducere de Maria Ivănescu şi Cezar Ivănescu, Editura Ştiinţifică, Bucureşti, 1991, p. 259-260. 
„Să revenim la imaginea Pământului asemuit cu trupul unei mame uriaşe. Evident, dacă galeriile minelor şi 
gurile râurilor au fost asimilate cu vagina Pământului-Mamă, acelaşi simbolism se aplică a fortiori grotelor 
şi cavernelor. Or, se ştie ce rol religios au jucat cavernele începând din paleolitic. În preistorie, caverna, de 
nenumărate ori asimilată unui labirint sau transformată ritual în labirint, era în acelaşi timp scena iniţierilor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:18 UTC)
BDD-V2401 © 2006 Editura Alfa



Călătorie în interiorul pământului. Oameni şi pietre de Mircea Eliade 

 447

Petruş: Poate…Deşi, peştera asta, fără îndoială, era un loc de 
cult. Piatra asta, probabil, era un altar.  (p. 81) 

 De asemenea, sunt invocate în text şi personaje ale mitologiei româneşti precum 
piticii, zâne, Baba Dochia sau Muma Pădurii, care trimit la vremuri de mult apuse. 
Toate aceste personaje nu mai sunt pentru Alexandru reprezentative, căci nu mai pot 
contribui la refacerea unei literaturi, chiar dacă se poate intra în dialog cu ele. Pentru 
visătorul Alexandru, acestea sunt „subiecte răsuflate” care nu mai pot hrăni adevărata 
literatură : 
 Alexandru: Ce să mai notez ? N-am ce. Aceeaşi poveste. Aceeaşi eternă 

poveste: fantastic ieftin de cinematograf, de cărţi de copii...scrise de 
oameni maturi, care nu cred un singur cuvânt din tot ce se spune... Ce 
poţi scrie despre peştera asta ? Zâne, pitici, Muma Pădurii, Baba 
Dochia ?! Subiecte răsuflate !…(p. 87) 

  La un moment dat, Alexandru îşi dă seama că se află într-un loc privilegiat un 
fel de Purgatoriu dantesc care îl ajută să scape de ceea ce i se pare inutil şi să vadă şi 
cealaltă parte a lucrurilor. Călătoria iniţiatică prin culoarele întortocheate ale peşterii nu 
e făcută la întâmplare, ci îi ajută pe cei doi să se descopere, unul ca artist, iar celălalt ca 
savant. Pentru Alexandru, călătoria se constituie într-o „aventură”, pe când, pentru 
Petruş, e o „acţiune admirabil calculată” : 

Alexandru (nervos, frenetic): Pentru mine e o aventură. Asta m-a şi atras 
aici. Aventura. Unicitatea experienţei. Eram sigur că are să se producă în 
mine o schimbare fundamentală, că se vor descătuşa toate izvoarele 
inspiraţiei, care zac încuiate în sufletul meu…(p. 89) 
Toate discuţiile care vor urma între cei doi vor sta până la sfârşitul piesei sub 

semnul unui neîncetat dialog asupra artei şi a ştiinţei. Nu e vorba de un dialog agresiv, ci 
de unul constructiv care îi va ajuta să se re-descopere, să acceadă la esenţa lucrurilor şi 
să se re-cunoască.  

Izolarea faţă de lumea cu care s-au obişnuit până atunci, îi face să înţeleagă 
altfel realitatea înconjurătoare. Viaţa subterană diferă de cea de la suprafaţă. E un joc 
permanent de lumini şi umbre. Aici lumina nu face parte din peisajul teluric. E ceva 
impus care doar ajută la identificarea unei realităţi date. Nimic nu poate fi schimbat. Cel 
care domneşte este întunericul. Totul e de piatră şi trebuie acceptat ca atare.12  

Pentru cei doi, piatra e sacră. Prin labirintul de piatră, Petruş şi Alexandru se 
descurcă cu ajutorul firului călăuzitor al Ariadnei care, în textul nostru, a devenit 
Adriana. De altfel, regăsim în text chiar şi firul (firele) care îi conduc(e) pe eroi spre 

                                                                                                                                    
şi locul unde se îngropau morţii. La rândul lui, labirintul era omologat cu trupul Pământului-Mamă. A 
pătrunde în labirint sau într-o cavernă echivala cu o reîntoarcere mistică în sânul Mamei – scop urmărit atât 
de riturile de iniţiere, cât şi de riturile funerare.” 
12 Mircea Eliade, Tratat de istorie a religiilor, cu o prefaţă de Georges Dumézil şi un Cuvânt înainte al 
autorului, traducere de Mariana Noica, Bucureşti, Editura Humanitas, 1992, p. 207, „… piatra este. Rămâne 
întotdeauna ea însăsi şi subzistă; şi ceea ce este mai important, ea loveşte. Chiar înainte de a o apuca spre a 
lovi, omul se izbeşte de ea. Nu neapărat cu trupul lui, dar cel puţin cu privirea. El îi constată astfel tăria, 
asprimea, puterea. Stânca îi revelează ceva care transcende precaritatea condiţiei lui omeneşti: un mod de a 
fi absolut. Rezistenţa, inerţia, proporţiile, ca şi ciudatele ei contururi, nu sunt umane: ele atestă o prezenţă 
care uimeşte, îngrozeşte, atrage şi ameninţă. În măreţia şi duritatea ei, în forma sau culoarea ei, omul 
înâîlneşte o realitate şi o forţă care aparţin unei lumi, alta decât lumea profană din care face el parte.” 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:18 UTC)
BDD-V2401 © 2006 Editura Alfa



Claudia CHIRCU 

 448

ieşire. Adriana este cea care le oferă sensul vieţii. Ea este cea care îi ajută să descopere 
nu atât interiorul peşterii, cât mai ales calea vieţii. Discuţiile celor doi vizează, de altfel, 
chiar acest aspect: cum să descoperi calea către sine, calea întru fiinţă:  

Petruş: Pentru că, prin tine, am văzut ceva frumos…ceva îngeresc…ceva 
din altă lume…pe care numai tu mi l-ai arătat, tu, şi nu un alt artist…Nu 
ştiu dacă eşti mai mare decât alţii, dar m-ai făcut să văd mai mult decât 
ceilalţi…Şi ai văzut cât de mult s-a desăvârşit Adriana… 
Alexandru: Inexact. Adria m-a desăvârşit pe mine. Pentru că ea are geniu 
şi creează ca un geniu. Eu aş fi putut să fiu, dar nu sunt...(p. 96) 

Tabloul al IV-lea al primului act pare diferit de celelalte. Nu-i mai regăsim pe 
protagonişti ca la început. Călătoria iniţiatică se apropie de sfârşit, iar Alexandru şi 
Petruş apar schimbaţi. Au „figuri palide, obosite, cu barba crescută.” În acelaşi timp, 
se observă că „şi-au pierdut înfăţişarea sportivă din primul tablou.”  

Chiar şi peştera s-a schimbat, nu mai pare interesantă. Decorul acesteia nu mai 
este maiestuos. Totul pare acum banal şi plictisitor. Nimic nu se poate compara cu ce a 
fost înainte. Dezolarea şi griul au cuprins interiorul universului pietrificat: „Formele 
sunt dure, monotone, fără nici o măreţie. Pietre de o vagă şi tristă culoare se zăresc la 
câţiva paşi de cei doi.”  

De această dată, în urma disputei cu Petruş (deci o detaşare de dublul său), 
Alexandru îşi dă seama că important pentru un artist este prezentul şi propria 
persoană, şi nu ce va urma, aşa cum suştine Petruş care este adeptul vieţii înseşi, al 
omului. Acesta din urmă nu are nevoie de universuri compensative, precum artiştii. 

În actul al II-lea, îi regăsim pe cei doi sfârşiţi. În urma unei căzături, Alexandru 
nu mai poate înainta prin spaţiul labirintic şi e purtat pe braţe de către Petruş care, prin 
gestul său, reconstituie unitatea primară. Latura artistică şi cea ştiinţifică formează de 
astă dată un tot. Singurul remediu este acum pentru Alexandru cântecul, care îl poate 
face să nu simtă durerea („muzica […] ne face uneori să ieşim din timpul cotidian”). 
Pentru el, starea de beatitudine e binefăcătoare, asemenea cântecului orfic:  

Alexandru: E ciudat cum mă obsedează o melodie…Nu pot scăpa de 
ea… O aud mereu… 
Petruş: Ce fel de melodie? 
Alexandru: Nu ştiu cum îi spune. Dar o aud mereu în urechi... E un 
cântec din ăsta modern…S-a cântat toată iarna la Bucureşti…E cam 
aşa...(Încearcă să fluiere slab) 
Petruş: Parcă mi-l aduc şi eu aminte. 
Alexandru: Nu-l pot eu fluiera bine. Dar e foarte frumos. Îi plăcea şi 
Adriei, şi ea e pretenţioasă, ştii…mai ales în fleacurile astea (zâmbeşte): 
Este curios că de când îl aud în urechi, aşa obsedant, parcă mă simt mai 
bine. 
Lumea de dincolo, cea adevărată, i se pare acum prea îndepărtată, căci, în ciuda 

descoperirii de sine în interiorul peşterii, el îşi doreşte, totuşi, să ajungă la suprafaţă, la 
lumea pe care a cunoscut-o până la această călătorie iniţiatică. Însă, fără acest parcurs, 
Alexandru n-ar fi reuşit să-şi re-descopere condiţia sa de artist. El a înţeles că există 
ceva dincolo de fiinţa „aia de toate zilele”.  

Mircea Eliade a reuşit, fără îndoială, să apropie cele două laturi ale 
personalităţii sale. Oameni şi pietre este, în oarecare măsură, o piesă care se doreşte a fi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:18 UTC)
BDD-V2401 © 2006 Editura Alfa



Călătorie în interiorul pământului. Oameni şi pietre de Mircea Eliade 

 449

mai degrabă descifrată decât jucată. Într-un fel, avem în faţa ochilor o autobiografie 
eliadiană de tip dramatic, căci în figurile celor doi protagonişti îl vedem pe Mircea 
Eliade. Pe de o parte, se găseşte scriitorul care valorifică în mod propriu mitologia şi 
realităţile spaţiului românesc, pe de altă parte, avem savantul care care se apleacă 
asupra camuflării sacrului în profan.  

Parcurgerea spaţiului labirintic înseamnă nu numai iniţiere artistică, ci şi 
iniţiere ştiinţifică. Întregul demers al autorului ne-a dezvăluit încă o dată faptul că, 
asemenea lui Alexandru şi lui Petruş, „fiecare a cunoscut această experienţă”, însă 
„mai trebuie spus că viaţa nu e făcută dintr-un singur labirint : încercarea se 
reînnoieşte.”13 

 
Bibliografie auxiliară 

 
 
Ciubică, Alexandru, Autohton şi universal în teatrul lui Mircea Eliade, în „Saeculum” (Revistă 
de sinteză culturală), serie nouă, anul III (V), nr. 2 (18), Universitatea „Lucian Blaga”, Sibiu, 
2004, p. 61-65. 
Handoca, Mircea, Pro Mircea Eliade, col. «Discobolul», nr. 18, Cluj-Napoca, Editura Dacia, 
2000, 231 p.  
Handoca, Mircea, Convorbiri cu şi despre Mircea Eliade, col. «Memorii/Jurnale/Convorbiri», 
Bucureşti, Editura Humanitas, 1998, 362 p.  
Glodeanu, Gheorghe, Coordonate ale imaginarului în opera lui Mircea Eliade, col. 
«Discobolul», nr. 27, Cluj-Napoca, Editura Dacia, 2001, 340 p.  
Ichim, Ofelia, Mircea Eliade – Memoria spectacolului, în „Anuar de lingvistică şi istorie 
literară”. B, tomul XXXIV, Bucureşti, Editura Academiei, 1994-1995, p. 295-298. 
Simion, Eugen, Mircea Eliade. Nodurile şi semnele prozei, ediţia a II-a revăzută şi adăugită, 
Bucureşti, Editura Univers Enciclopedic, 2005, 459 p.  
 
 
 
Voyage à l’intérieur de la terre. Des hommes et des pierres de Mircea Eliade 

 
 
 Dans sa communication, l’auteur se propose de discuter un des textes dramatiques 
écrits par l’historien des religions. La démarche critique est faite en tenant compte surtout des 
idées parsemées dans l’œuvre scientifique de l’auteur. Le camouflage du sacré dans le profane 
et motif du labyrinthe sont des constantes qui nous offrent la voie d’accès vers les significations 
philosophiques profondes du texte.   
 

                                                 
13 Mircea Eliade, Încercarea labirintului, p. 157. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:47:18 UTC)
BDD-V2401 © 2006 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

