
 
 

O căsnicie simbiotică: România şi Franţa sau Marianne şi soţul, 
exilant şi scriitor român. Trilogia românească a lui Dumitru 

Ţepeneag 
 

Ingrid BĂLTĂGESCU 
 

În centrul acestei prelegeri stă trilogia scriitorului român Dumitru Ţepeneag, 
stabilit la Paris, Hotel Europa, Pont des Arts, Maramureş. Analiza mea tratează trilogia 
sub aspectul perspectivei străine şi în acelaşi timp familiare a autorului ficţionalizat, din 
punct de vedere al căsniciei lui cu soţia sa de origine franceză, Marianne. Ea devine un 
personaj cu funcţii metaliterare: ca voce dublată a povestitorului, ea are voie să 
comenteze totul. Numele său este compus din numele celorlalte două personaje 
feminine importante: Maria şi Ana sau Marie şi Anne. Numele ei simbolizează deci nu 
numai ceea ce este francez, ci şi perspectiva dublă a autorului. Relatarea se bazează în 
special pe teoria analizei conversaţionale a lui Deborah Tannen, referitoare la 
interacţiunea interculturală şi a genurilor şi pe semantica istorică a lui Peter Szondi, 
referitoare la forma dialogului. Tannen alătură analizei discursului, centrată pe 
întrepătrunderea dintre limbă şi fenomenele sociale, şi o abordare antropologică, 
neobservând numai procesele de interacţiune separat, ci şi contextul cultural. Pe baza 
discuţiei în contradictoriu a personajelor principale se poate urmări interacţiunea 
interculturală şi cea a genurilor şi evaluarea lor în discurs. Sunt ele conotate pozitiv sau 
negativ în discurs? 

Trilogia lui Ţepeneag oferă, prin poziţionarea centrală a dialogului dintre 
povestitorul ficţional şi soţia sa de origine franceză, Marianne, un cadru fertil pentru 
interpretarea paradigmatică a unui dialog franco-român. Dialogul care se desfăşoară pe 
un prim plan al naraţiunii şi năpădeşte pasajele narative în prima parte a trilogiei, 
constituie punctul de plecare din care povestitorul ficţional (un scriitor român din exil 
fără nume dar cu legături biografice ludice referitoare la autorul Ţepeneag) îşi dezvoltă 
proiectul de roman. El spune povestea mai multor tineri din România, începând cu 
revoluţia din decembrie 1989 şi continuând cu marele exod din anii următori. 

În vreme ce Hotel Europa se axează pe secvenţe de amintiri şi pe prelucrarea lor 
literară, Pont des Arts şi Maramureş tratează receptarea primului roman. Astfel, el 
continuă să-şi scrie metaliterar propria poveste. Efortul de imaginaţie, problemele 
tehnice legate de scris şi problemele de receptare şi efect al literaturii fac parte din 
ficţiune. Tipic pentru Ţepeneag este faptul că imaginaţia nu poate fi separată de 
realitate. El continuă o tradiţie formalistă, în care literatura nu reprezintă realitatea, ci  o 
prezintă. Din acest motiv, dialogul certăreţ şi plin de comentarii are şi o funcţie 
metaliterară. Disputa cuprinde în cele trei romane chiar şi scene de împăcare iar tăcerea 
tot mai lungă dintre cei doi soţi şi încetarea vocii Mariannei modifică forma dialogului. 
El dispare, se răreşte, are tot mai puţin funcţia de a reda conflictele dintre cei doi şi se 
transformă din punct de vedere formal într-un monolog interior sau într-un dialog 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:04:34 UTC)
BDD-V2397 © 2006 Editura Alfa



Ingrid BĂLTĂGESCU 

 418

imaginar. Discuţia în contradictoriu este socotită retrospectiv ca fiind fructuoasă şi 
benefică. 

Dacă ar fi să ne amintim de forma scurtă cu ajutorul căreia Ţepeneag înscenează 
dialoguri între el însuşi şi pseudonimul său francez, Ed Pastenague, în reviste româneşti 
de literatură pentru a-şi exprima opinia în mod ironic şi autoironic despre peisajul 
cultural românesc, am putea să privim şi dialogul cu o soţie franceză ficţională ca pe un 
solilocviu imaginat. Această formă a comunicării indirecte este continuată 
microstructural şi în discuţiile dintre cei doi. Discursul textului nu apelează la vreo 
atitudine specific naţional-culturală. Se întâlnesc aici atât intertexte din spaţiul cultural 
românesc cât şi din cel francez. În Teoria dramei moderne, Peter Szondi constată că 
dialogul în Iluminism şi până la literatura clasicismului din Weimar este mijlocul prin 
care sunt purtate conflictele sociale. Apoi are loc o schimbare a paradigmei: se 
conturează o „criză” a dialogului. Epicul caracterizează dramaturgia modernă de la 
Ibsen până la Brecht. Personajele centrale, ca în dramele lui Strindberg, Ibsen sau 
Brecht, sunt consecinţe ale acestei dezvoltări, alături de independentizarea discursului 
personajelor în monologul interior şi de fluxul memoriei. Apar astfel forme mixte care 
scot în evidenţă limitele tradiţionale ale triadei speciilor literare. Szondi porneşte de la 
ipoteza că relaţia dintre formă şi conţinut se modifică în timp. Acestui concept îi 
corespund în mod surprinzător meditaţii ale povestitorului în trilogie, ca de exemplu „S-
a rupt echilibrul dintre formă şi conţinut care caracterizează arta clasică, senină şi 
obiectivă“ spune în Maramureş.1  

În trilogie se înscenează eşecul dialogului realizat în alt mediu. La Ţepeneag 
este o mişcare contrară observaţiei lui Szondi referitoare la drama modernă. Aici 
naraţiunea este întâi permanent asediată de dialog, pentru ca apoi să se impună. Dialogul 
la Ţepeneag este în acest sens marcat „modern”: El înscenează o ceartă conjugală 
interculturală. Un element evident al relaţiei este următoarea dispută din prima parte a 
trilogiei: Marianne doreşte să schimbe stilul de lucru al autorului, pornind de la ideea că 
nu doreşte ca acesta să se retragă şi să se izoleze în Bretagne, şi ajungând la conţinuturi, 
teme şi stiluri de scris ale romanului. Marianne are „o voce de procuror“, „e piţigăiată, 
răutacioasă“.2 El e în difensivă: “simt că nu pot să întind mai mult coarda. O să se 
enerveze prea tare.”3 

În Hotel Europa Marianne se amestecă în planificarea romanului. Ca parteneră a 
sa de discuţie, ea este criticul lui cel mai important şi totodată dătătoare de idei, o 
„muză” ironizată şi deconstruită, care nu pare să fie nici pe departe iubitoare şi 
inspiratoare, ci mai degrabă să îl reţină pe autorul fictiv de la scris. Un joc cu toposul 
literar al muzei inspiratoare. Marianne îşi exprimă puterea şi competenţa culturală, dar 
este în acelaşi timp şi solidară cu soţul ei, astfel încât critica ei este una constructivă. „E 
drept că Marianne mai carteziană decât compatrioţii ei jurnalişti şi-a manifestat din 
primul moment scepticismul...”.4 

Primul roman este dominat de modelul discuţiei în contradictoriu, orientat pe 
confruntare. În spiritul lui Deborah Tannen discuţia este purtată de aşa natură încât nu 
poate fi evaluată decât la sfârşit. Atunci când cititorul se trezeşte împins în rolul de 
                                                 
1 Maramures, p. 277 
2 Hotel Europa, p. 7 
3 Hotel Europa, p. 14 
4 Hotel Europa, p. 15 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:04:34 UTC)
BDD-V2397 © 2006 Editura Alfa



Trilogia românească a lui Dumitru Ţepeneag 

 419

arbitru. Să vedem cum sunt modelate secvenţele de conversaţie din cap. 11. Dialogul 
este caracterizat de schimbări rapide ale temei şi de suprapuneri, respectiv întreruperi ale 
temelor secundare.  

„În roman urma să mă îndrăgostesc de amândouă: şi de Maria şi de Ana. 
Marianne găseşte asta de-a dreptul ridicol. 

- Cum să te îndrăgosteşti de amândouă? E desuet. Iar la vârsta ta şi 
neverosimil... Nu sunt nici măcar surori gemene. 
- Ana e soră, la spital. Infermieră. 
- Să fie sănătoasă! Uite ce e... 
- Eşti geloasă? 
- ... m-am săturat de umorul tău absurd şi nătâng, în acelaşi timp. Aşa 
sunteţi toţi pe-acolo? 
- Băşcălioşi 
- Neserioşi. D’aia aţi ajuns unde aţi ajuns...“5 

O desfăşurare exemplară a unei conversaţii, care conţine semnale comice evidente, 
care rămân şi atunci când dialogurile se transformă în monologuri interioare. La sfârşit, 
autorul ficţional se retrage resemnat: „Autorul” se retrage într-un monolg interior. El îi 
reproşează ei (şi motanului) o tendinţă xenofobă: 

„-  Mâine-poimâine parcă văd că vă înscrieţi amândoi la Le Pen. 
Pe Marianne o pufneşte şi mai tare râsul. 

- Dacă ne trezim cu toţi ăia din piaţă aici... 
- Asta-i bună! De ce să vină la Paris? Vezi bine că se luptă acolo la ei. 
Crezi că e uşor după patruzeci de ani de dictatură? 
- Nu ştiu, am zis şi eu aşa. Să te necăjesc. 
- Or să vină la Paris. Ca turişti. Sper că accepţi să vină ca turişti? 
- Dar ce sunt eu? Prefectura Poliţiei ? 
- Nu, dar aşa, în principiu. 
- În principiu accept tot ce vrei tu, spune ea împăciuitoare, deşi ştie că cel 
mai tare mă enervează când ia tonul ăsta fals conciliant prin care incheie 
discuţia, având tot ea ultimul cuvânt. 

Dar nu mai zic nimic, o las în plata domnului. În roman, nu-i aşa, scriu ce vreau eu 
să scriu. Ce nu vreau nu scriu...“6 

Marianne dovedeşte din perspectiva hegemoniei culturale o toleranţă pe care el o 
resimte ca fiind jignitoare şi de necrezut. Exemplul ilustrează teoria interacţiunii şi 
negocierea rolurilor la Tannen. El nu crede în rolul pe care partenera lui de dialog şi-l 
atribuie. 

Dacă în dialog predomină întreruperea, respectiv suprapunerea, trecerea rapidă de la 
o temă la alta şi abundenţa de cuvinte a Mariannei ca un semn ostentativ de dominare, 
tăcerea lui de la sfârşit şi renunţarea la ultima replică în favoarea soţiei sale reuşesc să 
răstoarne ierarhia puterii şi să schimbe rolurile între ei.  Această distribuţie de roluri este 
foarte des răsturnată în mod intenţionat. Marianne ia o poziţie ofensivă, domină şi 
tutelează. Rolul ei semnalizează o superioritate de gen şi una culturală. Ea este un 
personaj feminin forte care poate fi considerat inovativ şi cu funcţie provocatoare în 

                                                 
5 Hotel Europa, p. 69 
6 Hotel Europa, p. 73-74 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:04:34 UTC)
BDD-V2397 © 2006 Editura Alfa



Ingrid BĂLTĂGESCU 

 420

literatura română, şi aminteşte mai degrabă de o anumită tradiţie în cultura franceză, a 
personajului feminin puternic, înzestrat cu conştiinţa propriei valori intelectuale şi 
sexuale, cu tendinţe către un erotism dominant. Sărmanul nostru scriitor exilat se află în 
faţa ei într-o continuă defensivă, cedarea lui disimulată în faţa agresiunii ei verbale se 
descarcă într-un continuu monolog interior. Sarcasmul şi ironiile sale rămân deseori 
neînţelese în dialog, ceea ce marchează diferenţele culturale dintre ei. Marianne nu 
poate să înţeleagă multe dintre aluziile sale, în timp ce el reacţionează ironic la 
particularităţile şi preferinţele ei tipic franceze. Comportamentul verbal al amândurora 
este sinonim, ei folosesc modalităţi diferite pentru a-şi atinge aceleaşi scopuri. 
Interesante sunt mai ales comentariile pe tema literaturii, a preferinţelor de lectură ale 
occidentalilor intelectuali (nu numai feminin), atitudinile lor faţă de literatura care 
provine din estul Europei – cea a fostului bloc estic, care se alcătuieşte acum din 
nenumărate regiuni şi limbi pe care sărmanul vestic nu le poate distinge –  şi concepţia 
despre literatură şi artă, care sunt dominate deseori de atitudini politically correct. 
Găsim aici cea mai necruţătoare critică a lui Ţepeneag la adresa intelectualilor din 
occident. Trilogia ne lămureşte asupra imaginii României în occident şi în special în 
Europa şi schiţează un portret al omului „vestic”, foarte nuanţat, în confruntarea sa cu 
un est sălbatic şi necunoscut. 

Competenţa autorului ficţional în ceea ce priveşte comportamentul verbal pare a fi 
mai dezvoltată decât cea a Mariannei, pentru că el dispune de ambele coduri de 
comunicare, atât de cel francez cât şi de cel românesc. Diferenţa se dovedeşte a fi 
productivă iar dialogul nostru paradigmatic nu va soluţiona un conflict dramatic, ci 
reprezintă un joc metanarativ. Puterea şi dominanţa pe care o etalează Marianne sunt 
strategii de a întîmpina la acelaşi nivel un soţ (deci un bărbat) care este şi scriitor, un 
intelectual cu ambiţii. Ţepeneag înscenează cu mult umor jocul metaliterar al micşorării 
Mariannei, o micşorare în sensul propriu al cuvântului, dar care poate fi înţeleasă şi 
alegoric, metaforic. Putem observa aici cum alegerea unor forme şi structuri de 
comunicare şi efectul lor calculat nu pot fi înţelese decât dacă sunt cuprinse şi toate 
celelalte niveluri de analiză: de la structurile discursului izolat la tiparul întregii relaţii 
între personaje. 

Frecvenţa disputelor dintre autorul ficţional şi soţia sa scade continuu. În vreme ce 
aceste dispute predomină la începutul trilogiei, ele sunt abandonate în favoarea 
filoanelor narative în jurul lui Ion şi ale celorlalte personaje ale istoriei din interior. 
Dialogul se limitează la scurte intermezzi, uneori lungi de numai o frază sau două, ca o 
formă de minimalism şi de fragmentarism. Până la sfârşitul trilogiei acest ritm scade în 
continuu, discuţiile apar din ce în ce mai rar. Marianne devine un personaj între multe 
altele. În momentele de tăcere sunt marcate zone tematice, pe care autorul ficţional nu 
reuşeşte să le pătrundă. Ele exprimă înstrăinarea sa şi pun accentul pe greutăţile pe care 
le întâmpină o căsnicie cu un scriitor. Soţia scriitorului joacă un rol special într-o astfel 
de relaţie. Micşorarea ei este un simbol al acestei relaţii.Disputa conjugală simbolizează 
şi confrunatrea unei culturi „minore“ cum o numeşte Deleuze (acea literatura ruptă de 
contextul şi canonul său naţional, o literatură deteritorializată, cum ar fi şi recentele 
fenomene de exil şi migraţie) cu o cultură “mare”, dominantă. În poetica sa, Ţepeneag 
se îndreaptă atât împotriva unei estetici a exilului cât şi a estului. Chiar dacă şi în proza 
sa găsim topos-ul Franţei ca centru cultural dominant şi superior culturii române, totuşi 
nu este vorba de perpetuarea unor clişee. În dialog se răsfrânge tocmai această conştiinţă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:04:34 UTC)
BDD-V2397 © 2006 Editura Alfa



Trilogia românească a lui Dumitru Ţepeneag 

 421

faptică a crizei. Dialogul între cele două personaje izbuteşte atâta timp cât cei doi se 
ceartă sau poartă discuţii contradictorii. După aceea el încetează. 

La sfârşitul celui de-al doilea roman Marianne citeşte din ce în ce mai rar şi mai 
puţin, rămâne la lectura manuscrisului doctorului Gachet, un document care se vrea pe 
cât posibil autentic şi care neagă radical ideea de ficţiune. Funcţia Mariannei ca cititoare 
rafinată cu un simţ dezvoltat pentru ficţiune, este diminuată şi în cele din urmă 
eradicată. Ea sfârşeşte prin a deveni pacienta doamnei doctor Carol sau Carla Lewis, o 
specialistă în maladii foarte rare şi … „imaginare” (referinţă evidentă la Alice in 
Wonderland). „e vorba oare de vreo alegorie?“7 se întreabă naratorul. 

Autorul este dezamăgit că Marianne nu a terminat de citit romanul său nici la 
sfârşitul celui de-al doilea roman, Pont des Arts. Simte că i s-a luat puterea, „nu mai 
deţin secretul“ (de scriitor).8 Un sfârşit dramatic ironic cu efect de surpriză şi cu o 
structură care se dovedeşte a fi circulară: sfârşitul romanului trimite la începutul său, 
unde Marianne stă cu cartea în mână şi citeşte necontenit. 

Însă exclamarea ei cum că ar fi terminat de citit se referea la manuscrisul doctorului 
Gachet. Hotel Europa rămâne neterminat pe noptieră. În Maramureş Marianne va fi 
pedepsită: autorul ficţional, nesatisfăcut de activitatea Mariannei ca muză şi receptor 
principal al operei sale, o va lăsa pe parcursul întregului roman în clinică. Boala sa va 
accelera până la un punct culminant, un climax. Nu mai există discuţii între ei. 
Simptomatice sunt însă discuţiile autorului cu mulţi alţi cititori ai săi, ca de exemplu cu 
Dr. Wolk, „reprezentantul poporului, al poporului de cititori...“.9  El, naratorul 
atotputernic, poate să decidă asupra sorţii tuturor personajelor sale (în La belle roumaine 
naratorul ajunge să fie ucigaşul propriei sale creaţii). 

În romanul Maramureş suntem deja în anul 2000. Al treilea roman este un potpuriu 
de istorii, locuri variate de acţiune şi legături multiple între diferite filoane narative, între 
personaje şi discursuri. Carnevalizarea este deplină. Fie chiar vorba de o întoarcere, 
Maramureşul devine locul acţiunii, ca un simbol al patriei mitice şi originare a 
românismului. Pe de altă parte locul acţiunii este şi global, o mare parte se desfăşoară în 
Statele Unite. În toate romanele de succes acţiunea se petrece acolo, spune un personaj, 
iar autorul nostru ficţional urmează sfatul cititorului său Dr. Wolk, pe care în sine îl 
numeşte Dr. Folk. Romanul este un prilej pentru autor de a discuta (sub masca 
scriitorului său ficţionalizat, român, exilat şi mai în vârstă) cele mai variate discursuri 
actuale pe teme de literatură, istorie, politică, naţiuni, limbi şi culturi, toate acestea fiind 
împinse la extremă, discutate într-un mod provocant şi extensiv. Nu pot fi trecute cu 
vederea complicatele constelaţii de personaje care se leagă la nesfârşit între ele. 

Numai relaţia „scriitorului” cu Marianne rămâne un punct de reper. Disputele dintre 
ei  nu mai au loc aici în acest roman. Vechile discuţii sunt, însă, reconstruite în memoria 
autorului ficţional, dialogurile au acum loc numai între celelalte personaje. Dialogul nu 
are nici aici funcţia de a  rezolva conflicte dramatice, el este o simplă formă, o platformă 
pentru cele mai variate idei discursive. Între timp, Marianne devine  un obiect de studiu 
pentru medici. Cum a ajuns ea în această situaţie dramatică, mai  aproape de moarte 
decât de viaţă, se întreabă autorul ficţional, pe ton disimulat nevinovat. „Nu am şi eu o 

                                                 
7 Maramures, p. 99 
8 Pont des Arts, p. 321 
9 Maramures, p. 11 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:04:34 UTC)
BDD-V2397 © 2006 Editura Alfa



Ingrid BĂLTĂGESCU 

 422

vină? Chiar niciuna? Nu am contribuit cu nimic la ce se întâmplă?…“10 La un moment 
dat însă, îi trimite Mariannei un bilet la clinică comunicându-i că nu poate fi totuşi fără 
ea, îi lipseşte, … cititoarea sa. Fără cititor înţelegem, nu este scriitor. 

Autorul este terorizat de coşmaruri, Marianne nu mai apare decât în visele sale, el 
nu o mai vizitează în clinică, nu o mai sună. Îşi simte singurătatea şi ca pe o plăcere, o 
libertate deplină, creativă. Sentinţele Mariannei se aud numai ca ecouri din trecut: 
„capricii de adolescent îmbătrânit, cum le numea Marianne“11. În absenţa soţiei el 
doarme în camera ei, are viziuni sinistre, o vede ghemuită într-un colţ al camerei 
observându-l cu acuitate. Într-unul din vise Marianne ia dimensiuni enorme ca în 
Gulliver’s Travels de Jonathan Swift, pluteşte deasupra Parisului şi a turnului Eiffel ca 
într-un tablou al lui Chagall, şi este îmbrăcată ca mireasă. Pentru el semne ale unei 
presimţiri rele.  

Acuzaţiile Mariannei ca nişte strategii ale supunerii şi ale puterii îl împing spre o 
atitudine defensivă, fatalistă, din care nu se mai poate salva decât dacă elimină acea a 
doua voce. Disputele folosesc strategii narative, care se reflectă pe baza dinamicii dintre 
solidaritate şi putere. Strategii ca întreruperea, poliloghia (abundenţă de cuvinte), 
schimbarea subiectului, vorbirea indirectă, tăcerea ş.a. scot la iveală şi diferenţe 
culturale. Acestea nu pot fi analizate fără să ţinem cont de perspectiva interculturală. De 
exemplu, în timp ce autorul ficţional trăieşte stilul indirect ca normă comunicativă, 
acesta este pentru Marianne derutant şi enervant, iar pentru ea un semn al nesincerităţii 
lui.  

În primul roman domină încă dialogul, care năpădeşte naraţiunea. Aici sunt 
concepute şi respinse nenumărate posibilităţi ale proiectului narativ ficţionalizat. În a 
doua parte domină receptarea primului roman şi numai în ultimul roman, în Maramureş 
va fi tematizată posibilitatea alegorezei. Structura trilogiei nu este lineară, iar o aluzie la 
o posibilă structură alegorică găsim deja de la începutul primului roman, când reflecţia 
autorului ficţional este îndreptată spre posibilităţile intrinsece limbii: „cuvinte deloc 
propice proiectului meu“, spune autorul încă din prima pagină din Hotel Europa. 
Ambiguitatea şi polisemia stau încă de la începutul trilogiei la baza structurilor 
alegorice. Autorul se joacă des cu diferite contexte de realizare ale unui cuvânt, metodă 
care pune sub semnul întrebării relaţia între semnificat şi semnificant. 

Acest ansamblu de elemente face din trilogia Ţepeneghiană un ciclu de romane 
alegorice şi metaficţionale. Pe când în primele două romane saltul spre alte semnificaţii 
are loc în tăcere şi depinde numai de cititorul individual, el va fi tematizat explicit în 
Maramureş: „O alegorie e ascunderea unei idei, ori a unei realităţi exprimabile printr-o 
idee, sub o imagine cu care comunică direct. De fapt nici nu trebuie spus că ascunde… 
Convenţia – codul, fie şi pictural, e prin definiţie convenţional – tinde în mod firesc spre 
transparenţă. Alegoria e traducere.”12 “Elogiul ambiguităţii” răspunde unul din 
personaje13. 

Alegoria, care se configurează de-a lungul conversaţiei între Marianne şi autor, 
deschide, cum am văzut multe niveluri de semnificaţie, care se îmbină între ele şi între 
care există o legătură. Multe modele ale alegoriei sunt constitutive în trilogia prezentă: 
                                                 
10 Maramures, p. 41 
11 Maramures, p. 74 
12 Maramures, p. 51 
13 Maramures, p. 51 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:04:34 UTC)
BDD-V2397 © 2006 Editura Alfa



Trilogia românească a lui Dumitru Ţepeneag 

 423

disputa, călătoria, motivul căutării, mai ales visele personajelor, căderea în extazul 
viselor, aluziile la Gulliver’s Travels, Alice in Wonderland, şi poveştile din 1001 de 
nopţi sunt pretexte, care sunt folosite intertextual ca satiră, uneori chiar zeflemisite 
(naratorul se simte în Maramureş ca o Şeherazadă căreia i-a pierit glasul14). Ţepeneag se 
supune unei tradiţii a efectului de înstrăinare satirică. În trilogie găsim mai toate 
alegoriile elementare ale circuitului vieţii. Ambele forme ale alegoriei literare pot fi 
regăsite aici: atât alegoria narativă, a cărei structură formează un model narativ (căutare, 
călătorie) cât şi alegoria descriptivă, descrierea unei situaţii sau a unui spaţiu, ca de 
exemplu în nenumăratele scene de vis sau de viziuni. 

Unul din obiectivele puse sub semnul întrebării de Deborah Tannen este dacă 
strategiile verbale sunt legate de anumite semnificaţii restrânse. Ea constată că ele sunt 
nu numai legate de stilul comunicării, ci şi într-o mare măsură de contextul cultural. 
Tannen ia în considerare şi aşa numitele subclasificări culturale, ca de exmplu 
etnicitatea, stratul social, regiunea geografică, vârsta şi genul. Diferenţele dintre stilul de 
comunicare francez şi cel român reies în abundenţă în textele lui Ţepeneag pe mai multe 
planuri. 

Maramureş este un roman „esoteric“, în sensul că exclude cititorii nedoriţi. Este un 
roman pentru iniţiaţi în teoriile contemporane ale literaturii şi filosofiei. Ce rămâne dacă 
facem abstracţie de această dimensiune alegorică este un schelet care deschide 
nenumărate posibilităţi narative, confuzii şi neînţelegeri şi un număr imens de povestiri 
începute şi neduse la sfârşit. Ţepeneag reuşeşte să reabiliteze ficţiunea şi darul 
povestirii, dar presupune în acelaşi timp un efort foarte mare din partea cititorului. Altfel 
el se va micşora, asemenea Mariannei. 
 

 
Bibliografie 

 
Peter Szondi, Schriften I. Theorie des modernen Dramas (1880-1950). Versuch über das 
Tragische. Hölderlin-Studien. Mit einem Traktat überphilologische Erkenntnis. Frankfurt a. M. 
1978, S. 11-23. 
Deborah Tannen, Andere Worte, andere Welten. Kommunikation zwischen Frauen und Männern, 
Frankfurt a. M./New York, 1997. 
Dumitru Ţepeneag, Hotel Europa, Bucureşti 1999; Pont des Arts, Bucureşti 1999; Maramureş, 
Bucureşti 2001. 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

                                                 
14 Maramures, p. 318 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:04:34 UTC)
BDD-V2397 © 2006 Editura Alfa



Ingrid BĂLTĂGESCU 

 424

 
Eine symbiotische Ehe: Rumänien und Frankreich oder Marianne und ihr 

rumänischer Exilsutor. Die rumänische Trilogie von Dumitru Ţepeneag 
 

Im Zentrum dieses Vortrags steht die Trilogie des in Paris lebenden rumänischen 
Schriftstellers Dumitru Ţepeneag: Hotel Europa, Pont des Arts und Maramureş. Die Analyse 
betrachtet die Trilogie unter dem Aspekt des fremden und zugleich vertrauten Blicks der 
fiktionalisierten Autorfigur mit Blick auf die symbiotische Ehe zwischen diesem und seiner 
französischen Ehefrau mit dem symbolischen Namen Marianne, einer mit metafiktionalen 
Funktionen aufgeladenen Figur. 

Dabei werden die Theorie der Gesprächsanalyse von Deborah Tannen zur 
interkulturellen und zwischengeschlechtlichen Interaktion und Peter Szondis historische 
Semantik der Form des Dialogs zum Tragen kommen. Dem Ansatz der discourse analysis mit 
dem Schwerpunkt auf die Überschneidung von Sprache und sozialen Phänomenen fügt Tannen 
den anthropologischen Ansatz hinzu und betrachtet nicht nur die einzelnen Interaktionsprozesse, 
sondern auch den kulturellen Kontext. Anhand des Dialogs lässt sich in der Trilogie eine 
interkulturelle und zwischengeschlechtliche Interaktion verfolgen, die im Diskurs bewertet wird. 

In seiner historischen Semantik des modernen Dramas diagnostiziert Szondi anhand der 
funktionalen und formalen Analyse des Dialogs krisenhafte Phänomene der Moderne. Er stellt 
fest und beschreibt, wie die Episierung die moderne Dramatik charakterisiert und sich 
Figurenrede in neue Formen wie innerer Dialog, Bewusstseinsstrom verselbständigt. 

So steht Ţepeneags dramatischer Dialog und seine Metamorphosen in dieser Tradition, 
die die Relation von Inhalt und Form als historisch wandelbar beschreibt. Das „Scheitern“ des 
Dialogs spiegelt sich auf vielen Ebenen. Während der Dialog in Hotel Europa die narrativen 
Passagen überwuchert und unzählige Möglichkeiten der Erzählung entworfen und wieder 
verworfen werden, dominieren in Pont des Arts und Maramureş Aspekte der Rezeption und 
Wirkung von Hotel Europa beim französischen und rumänischen Publikum. Schließlich bietet 
die allegorische Dimension vielfältige Möglichkeiten der Interpretation und der Reflexion. 

Der Vortrag möchte durch die Gesprächsanalyse des Dialogs nicht nur die 
innewohnenden Gender-Rollen und die interkulturelle Dimension analysieren, sondern auch 
Reflexionen über die Positionierung eines solchen Dialogs in literaturtheoretische und – 
geschichtliche Perspektiven. Eine ähnlich offene, dekonstruierte und zugleich allegorisch-
parodistische dialogische Konfrontation ist in der postmodernen rumänischen Literatur neu. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:04:34 UTC)
BDD-V2397 © 2006 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

