
 
 

Traducerile – un instrument esenţial în receptarea 
culturii româneşti în Europa şi în lume 

 
Teodora IRINESCU 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Era de aşteptat ca, în efortul de a-şi crea instituţii, legi şi legitimări, Europa 

unită să ajungă la literatură. Simbolic, faptul se întâmpla tocmai în pragul celui de-al 
treilea mileniu, hazardul calendarului investind cu un plus de solemnitate noile 
rânduieli. Noua Europă nu creează (cel puţin deocamdată) o nouă literatură (ceea ce ar 
fi, pentru moment măcar, imposibil), ci o reciteşte pe cea „veche” din perspectiva noilor 
stări de fapt şi – mai ales – a noilor mize, „jocuri cu mai multe strategii” etc. Mizele 
acestea nu sunt, evident, nici în primul, nici în al doilea rând, literare. Europa unită 
trezeşte şi educă în cetăţenii ei o nouă responsabilitate civică: fenomen firesc. Cum la fel 
de firesc este, probabil, să asistăm, în consecinţă, şi la înmulţirea luărilor de poziţie pe 
teme precum „rolul poetului în Europa unită”, sau „scriitorul şi acquis-ul comunitar”. Ca 
întotdeauna scriitorii sunt conştiinţe ale epocii lor; de data aceasta, ei ajung să îşi joace 
mai evident rolul de poeta vates, un rol riscat, situat la marginea utopiei. Repetând, 
astfel, în chip esenţial, experienţa începută în Europa Luminilor şi a revoluţiilor – o 
Europă care se visa la fel, unită, confederată, puternică şi armonioasă. Dar nu despre 
frumuseţea tragică a utopiilor este vorba. Spunem toate acestea pentru a justifica de ce 
neîncrederea noastră în „angajarea europeană” a scriitorilor momentului se 
înrădăcinează mai degrabă în resemnarea pe care ţi-o dau lecţiile istoriei literare, trăită 
de cultura română în perioada dictaturilor secolului douăzeci. Nu despre cazul românesc 
particular este vorba (deşi experienţa lui se poate extinde asupra a jumătate din „bătrânul 
continent”, tocmai acea jumătate a cărei integrare europeană este, din varii motive, 
problematică!), ci despre liniile generale de evoluţie a raportului dintre scriitor şi 
societate. În obiectivarea căruia, astăzi, instituţiile europene, ca şi scriitorii participanţi 
la edificarea lor, ar trebui – este convingerea noastră definitivă – să asigure libertatea 
interioară absolută a noului spaţiu cultural, înainte de a veghea la comuniunea 
(„europeană”) dintr-însul. Sunt valorile spirituale ale fiecărui participant comunitar 
libere a se manifesta în Europa unită? Dacă da, celelalte lucruri, structurile, legile, 
angajările contextual necesare, toate vor veni de la sine, ca nişte garanţii sine qua non 
ale acestei libertăţi dintâi. Iar, dacă tot ne aflăm pe un prag cronologic sumativ, de unde 
pledăm pentru revizitarea înţelepciunii clasicilor, îmi vin în minte consideraţiile lui T. S. 

„Traducerea unei opere importante nu e niciodată o 
întâmplare într-o cultură, mai bine zis ‚nu devine’ 
niciodată o întâmplare. Înrâuririle asupra literaturii 
originale sunt mereu posibile, după cum revalorizarea 
patrimoniului naţional nu are cum stagna, specificitatea 
fiind o consecinţă a unui lung, dificil şi de multe ori 
probat proces de confruntare”1. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:48 UTC)
BDD-V2371 © 2006 Editura Alfa



Teodora IRINESCU 

 150

Eliot, despre funcţia socială a poeziei: „dacă, socotind că poezia are o «funcţie socială», 
pentru toţi cei care vorbesc limba poetului, indiferent dacă au auzit de el sau nu, am 
dreptate, atunci, înseamnă că pentru fiecare popor european este important ca celelalte 
să aibă o poezie proprie în continuare”, şi celelalte naţii să cunoască fiecare poezie 
naţională prin intermediul traducerii. 

După Jaques Derrida, „n-ar trebui să trecem niciodată cu vederea problema 
limbii în care este tradus un discurs despre traducere”1, căci, după el, avem trei direcţii 
în care ar trebui să căutăm sensul termenului grecesc hermeneuein, nu doar pe a afirma 
şi a interpreta, ci şi pe a traduce. Traducerea este cel puţin una dintre practicile 
interpretative a căror elaborare teoretică o reprezintă hermeneutica. Până în ce punct 
traducerea poate lumina interpretarea ca atare? Până în ce punct poate ea să aibă valoare 
de exemplu luminos şi de paradigmă pentru o filozofie a limbajului şi a interpretării? Ce 
înseamnă a traduce? Să muţi o idee dintr-o limbă în alta? Asta este, de fapt, o limbă 
vorbită? O formă anume, contextuală, cu o istorie proprie, care se întâmplă să surprindă 
şi astfel ideile universale surprinse de toate limbile? Poate că aşa este, poate că nu există 
decât ideile sau ideea. Conştiinţa acută a dificultăţii traducerii şi a caracterului 
problematic al sarcinilor sale traversează de la un capăt la altul opera lui Steiner, de 
exemplu. În sensul său mai restrâns, traducerea confirmă şi întăreşte dificultăţile şi 
caracterul problematic imanent oricărui schimb de semnificaţie. Numărul enorm de 
limbi şi diversitatea lor reprezintă o adevărată risipă pentru specia umană. 

Dar o lectură a mitului lui Babel care vede în pluralitatea limbilor o condamnare 
şi un blestem este oare şi singura lectură posibilă? Sau am putea considera această 
pluralitate dintr-o perspectivă pozitivă pornind de la o altă lectură a povestirii biblice? 
Am putea oare să vedem în pluralismul lingvistic, mai curând decât o condamnare şi un 
blestem, atestarea renunţării la visul totalizant şi totalitar al unei singure limbi perfecte 
şi al unei traduceri globale, lipsite de reziduuri, dacă putem spune aşa? Caracterul parţial 
şi infinit al limbilor particulare ar constitui astfel nu un obstacol de nedepăşit, ci însăşi 
condiţia ce face posibilă comunicarea dintre oameni. „Unde vei găsi cuvântul ce 
exprimă adevărul ? Nu noi suntem stăpânii limbii, ci limba e stăpâna noastră”, gândea 
Eminescu. Binefacerea mitului lui Babel constă în renunţarea la o limbă unică, refuzând 
diferenţele, cât şi la mitul unei traduceri fără reziduuri, mit care, dacă ar fi realizabil, ar 
suprima alteritatea celuilalt. În cele din urmă, traducerile sunt un rezultat al efortului şi 
eşecului uman. Singurul remediu împotriva unei traduceri defectuoase rămâne totuşi o 
nouă traducere, făcută de un cititor competent care reface pe cont propriu lucrarea 
traducerii, pe baza unei stăpâniri suficiente a celor două limbi, ceea ce Ricoeur a 
denumit „bilingvism minimal”2. De fapt multe literaturi s-au născut din lucrarea 
traducerii, iar idealul traducerii perfecte înseamnă idealul interpretării, unice şi 
universale, in claris non fit interpretatio, dar prin această afirmaţie confundăm punctul 
de plecare şi punctul de sosire, având în vedere caracterul eliptic al oricărui limbaj. 
Idealul traducerii perfecte a îmbrăcat totuşi şi alte forme. Steiner citează în special visul 
cosmopolit al unei biblioteci totale, rezultată din reţeaua ramificată la infinit a tuturor 
operelor în toate limbile, până la a constitui cartea cărţilor, de unde orice 
intraductibilitate va fi ştearsă, vis al unei raţionalităţi universale, eliberată de orice 
                                                 
1 Derrida, Jaques, Structure, Sign and Play in the Discourse of the Human Sciences, Chicago, University of 
Chicago Press, 1978, p. 278. 
2 Ricoeur, Paul, Eseuri de hermeneutică, Bucureşti, Editura Humanitas, 1995, p. 67. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:48 UTC)
BDD-V2371 © 2006 Editura Alfa



Traducerile – un instrument esenţial în receptarea culturii româneşti 

 151

constrângere culturală. Acest mit al cărţii cărţilor aduce aminte de povestea lui Borges 
despre biblioteca totală.  

Plecând de la o nouă lectură a mitului babelic, făcută în spiritul conştiinţei că 
limbajul constituie o mărturie irecuzabilă a condiţiei omului, iar traducerea o paradigmă 
hermeneutică, alături de paradigma simbolului şi paradigma textului, a medierii dintre 
diversitatea lumilor culturale, ajungem şi la necesitatea de a dedramatiza o teorie şi o 
practică textuală a traducerii, nu ca o „războire culturală”, fără milă, ci ca un semn al 
„ospitalităţii lingvistice”, preluând termenul propus de Venutti. 

Paul Ricoeur dedramatizează postulatul teoretic al intraductibilităţii, fiind unul 
dintre primii care a revendicat măreţia universalităţii culturii, când propune noul ethos al 
Europei, care este, de fapt, o Uniune Europeană, avant la lettre. Ar fi fără doar şi poate o 
greşeală să credem că transferurile de suveranitate în beneficiul unei entităţi politice 
care urmează să fie în întregime inventată ar putea reuşi în planul formal. Problema care 
se pune este destul de bine cunoscută. Este vorba de o combinare a identităţii şi 
alterităţii. Primul model ce se oferă reflecţiei este cel al traducerii dintr-o limbă în alta. 
Europa, din punct de vedere lingvistic prezintă un pluralism notabil, este şi va fi în mod 
inevitabil poliglotă. Din această perspectivă, modelul traducerii comportă exigenţe şi 
promisiuni care se extind foarte departe, o fraternité culturelle. Ce înseamnă însă că 
putem traduce? Posibilitatea de a traduce este postulată la un nivel fundamental, ca o 
condiţie a priori a comunicării, după Kant „traducerea este o stare de fapt, 
traductibilitatea este o stare de drept”. Von Humboldt propune un model al traducerii „al 
înălţării geniului propriei limbi la nivelul geniului limbii străine”. Şi Walter Benjamin a 
scris despre traducere în opera sa, Sarcina traducătorului.  

Actul de traducere stabileşte într-adevăr o relaţie între doi parteneri, străinul – 
opera – autorul, limba acestuia şi cititorul destinatar al lucrării traduse. Între ei se află 
traducătorul cel care transmite şi înlesneşte trecerea întregului mesaj dintr-un idiom în 
altul. Ce se salvează? Ce se pierde? Ce rămâne? Lucrarea traducătorului constă tocmai 
în inconfortabilul statut de mediator. Franz  Rosenzweig a constatat paradoxul: a traduce 
înseamnă să fii slugă la doi stăpâni – îl slujeşti pe străin în opera sa, dar şi pe cititor, în 
dorinţa lui de a şi-o apropia. Paradoxul ţine astfel de o problematică excepţională – 
legământ de fidelitate, cât şi suspiciunea unei trădări. Pe de altă parte este un motto 
foarte bine cunoscut, „traduttore-traditore”. Schleirmacher descompune paradoxul în 
două propoziţii: „să-l călăuzeşti pe cititor către autor”, „să călăuzeşti pe autor către 
cititor”. Traducerea înfruntă sacralizarea limbii aşa-zis materne, sensibilitatea identitară 
pentru că limba este identitate culturală. Deci rezistenţa dinspre partea cititorului este nu 
doar imposibil de depăşit, dar implică pretenţia la autosuficienţă, refuzul medierii 
străinului. Lucrarea traducerii o mai putem compara cu o naştere, noul - născut este 
SENSUL. 

Rezistenţa faţă de lucrarea traducerii se loveşte în diverse etape, la început sub 
forma prezumţiei de netraductibilitate. Dar această prezumţie iniţială nu este altceva 
decât o fantasmă, o credinţă că originalul nu va fi dublat de un alt original. Cunoaştem 
foarte bine defectul major al traducerii, acela de a nu fi însuşi originalul. Or, himera 
traducerii perfecte preia ştafeta visului banal al unui original dublu. Himera culminează 
cu temerea că traducerea, nu poate fi oarecum prin definiţie altceva decât o traducere 
proastă. Intraductibilitatea textului transformă traducerea într-o dramă, iar speranţa unei 
traduceri bune, într-o glumă. Din acest punct de vedere traducerea operelor poetice a pus 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:48 UTC)
BDD-V2371 © 2006 Editura Alfa



Teodora IRINESCU 

 152

în cel mai înalt grad minţile la încercare, mai ales în perioada romantismului german: 
Goethe, Schiller, Novalis. Într-adevăr, poezia oferea dificultatea majoră a uniunii 
inseparabile dintre sens şi sonoritate, dintre semnificant şi semnificat. Dilema este 
următoarea, după logicianul Quine: în cazul unei traduceri bune, cele două texte, textul 
de plecare şi textul de sosire, ar trebui să poată fi măsurate de un al treilea text 
inexistent. 

Este necesar să retraducem fără oprire marile opere ale clasicilor culturii 
mondiale, pentru că traducerea are termen de caducitate. Renunţarea la idealul traducerii 
perfecte este destul de importantă. Or, la originea plăcerii de a traduce se află tocmai 
nostalgia după traducerea absolută. Atmosferei crepusculare ce dramatizează sarcina 
traducătorului, aceasta poate cunoaşte plăcerea în ceea ce numeşte Paul Ricoeur 
„ospitalitatea limbajului”. Termenul t r a d u c e r e  poate fi înţeles în sensul strict al 
transferului unui mesaj dintr-o limbă în alta, sau ca sinonim al interpretării. Deci 
hermeneutica reprezintă un fel de traducere intralingvistică. Georg Steiner în  După 
Babel susţine că „a înţelege înseamnă a traduce”3. Traducerea există pentru că oamenii 
vorbesc limbi diferite. Paul Ricoeur consideră că trebuie să găsim o cale de ieşire din 
alternativa teoretică: traductibil versus intraductibil şi alternativei practice a binomului 
fidelitate versus trădare. Teza intraductibilului este concluzia obligatorie ce pune în 
evidenţă caracterul neopozabil al diferitelor decupaje lingvistice: fonetic, articulator, 
conceptual. De vreme ce traducerea există, înseamnă că ea trebuie să fie posibilă. Iar 
dacă ea este posibilă, înseamnă că sub diversitatea limbilor există structuri ascunse care 
poartă urma unei structuri originale ce s-a pierdut şi trebuie regăsită. Lucrare a 
traducerii, împlinită odată ce a învins toate rezistenţele intime motivate de teamă, la 
limita de la adresa străinului perceput ca o ameninţare la adresa propriei noastre 
identităţi lingvistice. 

Într-adevăr, idealul acesta nu a alimentat doar dorinţa de a traduce şi plăcerea de 
a traduce, ci a determinat nefericirea lui Hőlderlin, distrus de ambiţia de a contopi 
poezia germană şi diferenţa dintre idiomuri. Şi în ultimă instanţă, cine ştie dacă nu 
cumva tocmai idealul traducerii perfecte alimentează nostalgia limbii originare sau 
voinţa de a stăpâni limbajul prin intermediul limbii universale? Renunţarea la visul 
traducerii perfecte este precum recunoaşterea diferenţei de nedepăşit dintre propriu şi 
străin. În orice caz a înţelege înseamnă a traduce. Cum face traducătorul? Cum se 
înfruntă intraductibilul la plecare ? Diversitatea şi diferenţa limbilor sugerează ideea 
unei eterogenităţi radicale în virtutea căreia traducerea ar trebui să fie a priori 
imposibilă. Dar traducerea există! Traducerea a reprezentat dintotdeauna un răspuns 
parţial la această  provocare elementară. Ea presupune mai întâi de toate o curiozitate. 
Această dorinţă depăşeşte constrângerea şi utilul. Dramatizarea fracturii dintre 
traductibil şi intraductibil condamnă întreprinderea traducerii textului poetic, care prin 
însăşi natura lui, se exprimă într-un registru tensionat, în coincidenţa dintre singularitate 
individuală şi universalitate. Paul Ricoeur nu milita pentru dreptul de a practica 
anexionismul în traducere, sau, în termenii lui Schleiermacher „pentru dreptul şi datoria 
de a călăuzi textul străin către propriul public”. După Ricoeur trebuie să găsim o cale de 
ieşire din alternativa teoretică traductibil versus intraductibil şi trebuie să înlocuim cu o 

                                                 
3 Steiner, Georg, După Babel, Oxford University Press, 1994, p. 93. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:48 UTC)
BDD-V2371 © 2006 Editura Alfa



Traducerile – un instrument esenţial în receptarea culturii româneşti 

 153

altă alternativă, de astă dată de natură practică, ce rezultă din însuşi exerciţiul traducerii. 
Aceasta implică să recunoaştem că, practic, traducerea rămâne o operaţie riscantă. 

Nu trebuie să rămânem prizonierii noţiunii de identitate colectivă care nu se 
întăreşte în prezent sub efectul intimidării provocate de sentimentul insecurităţii. 
Ricoeur vrea să opună acestei idei de identitate imuabilă, ideea de identitate narativă, 
colectivităţile vii desemnând o istorie care poate fi povestită. O identitate narativă se 
caracterizează prin aceea că nu este definită de similaritate şi fixitate, ci de mobilitate. 
Prima este noţiunea traducerii faţă de identitatea narativă, iar traducerea narativă este 
medierea dintre pluralitatea culturilor şi unitatea umanităţii. În acest sens, Ricoeur 
vorbeşte despre miracolul traducerii şi despre valoarea emblematică a traducerilor. 
Traducerea narativă este replica dată dispersiunii şi confuziei de la Babel. Traducerea nu 
se reduce la o tehnică practicată în mod spontan de călători şi profesionişti. Ea constituie 
o paradigmă pentru toate schimburile, nu doar de la limbă la limbă, ci de la cultură la 
cultură. Traducerea înlesneşte deschiderea către universalităţi concrete, nicidecum către 
un universal abstract, dezlegat de istorie. Traducerea produce nu doar schimbări, ci şi 
echivalenţe. Fenomenul uluitor este că traducerea transferă sensul dintr-o limbă în alta 
sau dintr-o cultură în alta, fără a oferi totuşi identicul, ci furnizând doar echivalentul său, 
este f e n o m e n u l  e c h i v a l e n ţ e i  f ă r ă  i d e n t i t a t e , servind astfel, proiectul 
unei unităţi fără a sparge pluralitatea iniţială. Presupoziţia traducerii este că limbile nu 
sunt atât de străine unele faţă de altele încât să fie radical intraductibile.  

În elucidarea problemei rolului şi importanţei traducerilor ni se pare esenţial a 
clarifica noţiunea orizontului de aşteptare introdusă de Jauss.. Sistemul iniţiat în 1967, 
la deschiderea cursului de romanistică al Universităţii din Konstanz de Hans Robert 
Jauss era exact ceea ce se propunea – o hermeneutică. Destinat iniţial a rezolva 
divergenţa polarizantă critică literară istorică/ critică „marxistă”, (adică sociologică, 
n.ns.), descoperind pe parcurs că, în materie de discuţie estetică, este mai interesant 
procesul decât rezultatul, deja arhicunoscutul concept al „orizontului de aşteptare” a 
avut un destin, considerăm, nescontat nici de autorul său. Noţiune care se poate încadra 
comod în categoria celor „de frontieră”, destinul său în critica literară a fost contrastant: 
o parte a criticii a îmbrăţişat-o fără s-o asimileze deplin, cealaltă a criticat-o fără s-o 
înţeleagă realmente. Este adevărat că acesta face parte dintre acele concepte pe care le-
am putea numi „autosuficiente”, de o falsă limpiditate ipso facto, părând a spune totul 
dintr-o privire chiar unui cititor mai avizat al veacului nostru; avizat, dar, vai, atât de 
grăbit. Cine nu ştie despre „catharsis”, „ut pictura poesis”, „regula celor trei unităţi,” 
„conflictul dintre pasiune şi raţiune”, „conflictul dintre sentiment şi datorie”, „efectul de 
distanţare”, „opera aperta”, sau „orizontul de aşteptare”? Sunt noţiuni pe care chiar şi un 
elev de liceu binişor informat le vehiculează „după ureche” cu teribilism cultural 
juvenil, fără a avea idee de autorul, contextul istoric-cultural sau semnificaţia reală a 
acestora. Sigur, e tristul privilegiu al profesorului cu umor să ducă ancheta mai departe – 
care trei unităţi?, ce fel de catharsis ? distanţarea cui de ce? opera deschisă încotro? – 
privilegiu care nu mai vizează decât rar efectul aşteptat(!) – de încurcătură a 
imprudentului elev fiind tot mai frecvent înlocuit cu nonşalantul „nu ştiu, am auzit 
undeva/ am citit într-o carte de comentarii literare/ am găsit pe internet” etc. Revenind la 
critica literară, am observat, trecând în revistă literatura de specialitate dedicată ideii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:48 UTC)
BDD-V2371 © 2006 Editura Alfa



Teodora IRINESCU 

 154

(între care cea română consemnează chiar un volum întreg4, într-o perioadă în care 
puţine sisteme critice occidentale îşi făceau loc în tiparul românesc) că preocuparea 
majoră a fost mai ales de a pune în lumină aspectele discutabile şi sensibile ale teoriei: 
nevoia existenţei unui cititor ideal, iar acesta nu poate fi obiectiv faţă de normă, nici 
suficient de subiectiv faţă de variaţie; plurivalenţa a ceea ce Jauss numeşte textul 
receptorului, nu departe de opera deschisă a lui Eco, ceea ce pune sub semnul întrebării 
valoarea de generalitate a judecăţii critice, implicarea factorului temporal-istoric în 
aprecierea operei, iarăşi aproape de un alt concept „autosuficient”, cel al mutaţiei 
valorilor estetice; fragila graniţă între valoare, gust şi modă, atât de temută de critici şi 
altele. Ne vine în minte şi trista butadă atribuită lui Hegel: „din câţi discipoli am avut, 
nu m-a înţeles decât unul singur... şi acela m-a înţeles prost”. Toate aceste obiecţii şi 
altele conţineau în sine, ca pe o ironie, incapacitatea de a pricepe că Jauss opune criticii 
şi istoriei literare tributariste şi prea sistematizante tocmai o h e r m e n e u t i c ă ; el nu 
vede analiza de text ca pe o demonstrare a unui punct de vedere, ca pe o dioramă eternă, 
ci ca pe contemplarea cineticii unui sistem în care materia este tocmai rezultanta 
curbelor energetice. Această perspectivă prezenta avantajul a două niveluri cogitive şi 
cognitive: cel denotativ, vertical, sincronic- al radiografierii unui moment ca rezultantă a 
determinanţilor temporali şi cel conativ, orizontal, diacronic-meditaţia asupra creaţiei 
artistice ca devenire, ca proces. Sau poate criticii lui Jauss s-au temut să ducă până la 
ultimele consecinţe aplicarea ideii. Să nu uităm că anii 60-70 au fost ani de 
extraordinară efervescenţă în privinţa apariţiei a mereu şi mereu alte sisteme critice, 
analitice, estetice, fie ele teoretizante sau pragmatice. 

Însă conceptul acceptat politicos şi nu prea operaţional de critică a fost 
îmbrăţişat cu bucurie de sociologie. Ştiinţă încă în curs de devenire şi de conştientizare 
de sine în acei ani, aceasta a înţeles utilitatea unei teorii care să pună pe primul plan 
subiectul – singular sau plural – al faptului social, fie el estetic sau nu. Sociologia a 
dezvoltat conceptul sub multiple aspecte, adăugând orizontului de aşteptare estetică pe 
cel de aşteptare socială, politică, mediatică, psihologică etc. Nu este mai puţin adevărat 
că şi această tot mai exactă ştiinţă a operat o sensibilă simplificare conceptuală, 
accentuând mai ales orizontul de aşteptare sub aspectul său statistic. Căci statistica este 
principalul său sistem de referinţă: instrument de măsură şi criteriu axiologic. Orice 
creaţie, implicit traducerea este destinată, la modul ideal, unui consum imediat, cu toată 
relativitatea conceptului: o nuvelă, un poem, un roman care nu găseşte ecou imediat în 
contemporaneitate nu-şi pierde mai nimic din valoarea sa intrinsecă, dar s-ar putea să fie 
dată uitării, ne mai actualizându-se nicicând. Al doilea nivel al inserţiei socialului, direct 
legat de orizontul de aşteptare: nevoia de a răspunde gustului public al epocii. De notat 
că Jauss trage aici un prim semnal de alarmă, vorbind de cazul minimei rezistenţe, în 
care „textul creatorului” şi „textul receptorului” se apropie periculos de mult, caz al 
creaţiei culinaristice, cum numeşte el5 tendinţa excesiv concesivă în faţa gustului public 
al unei epoci. Şi iată opera literară tradusă, strivită – pentru a exista – între aceşti doi 
poli ai presiunii exigenţei socialului care guvernează tiranic existenţa creatorului. Şi 
între ramurile creaţiei artistice, din acest punct de vedere, apar diferenţe notabile. Nu 
                                                 
4 Dumitru Matei, Gheorghe Stroia (coord.) Evoluţia artei şi exigenţele receptării, Bucureşti, Editura 
Meridiane, 1985. 
5 Hans Robert Jauss,  Experienţă estetică şi hermeneutică literară, Bucureşti, Editura Univers 1983, p. 120, 
passim. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:48 UTC)
BDD-V2371 © 2006 Editura Alfa



Traducerile – un instrument esenţial în receptarea culturii româneşti 

 155

acelaşi impact îl va avea o statuie recent inaugurată într-un parc şi o carte recent 
publicată. Aici avem de-a face nu numai cu cota de interes, dar şi cu intenţionalitatea 
lui. O statuie, ca şi o vitrină, poate atrage atenţia întâmplător, dar o carte nimeni nu o 
deschide decât intenţionat; ergo – orizontul de aşteptare presupune şi o componentă a 
avertizării prealabile. Este adevărul pe care îl cunosc bine editorii de astăzi care, 
intenţionat, netratând cartea altfel decât ca pe o marfă, o fac obiectul unor campanii 
publicitare care, dacă par uneori jenant, deplasate cititorului avizat şi cu gust, nu mai 
puţin o fac cunoscută unui număr mult sporit de cititori potenţiali, nefiind exclusă nici 
formarea obişnuinţei lecturii la oameni anterior nepreocupaţi de ea. E adevărat că, 
uneori, efectul de saturaţie publicitară produce reacţia adversă, dar şi acesta e un risc 
asumabil în societatea de consum. 

Aflat la graniţa esteticii cu sociologia, conceptul de „orizont de aşteptare”, 
introdus de Hans Robert Jauss, cu variantele sale („orizont de aşteptare socială”, 
„orizont de aşteptare estetică” etc.) este departe de a fi necunoscut criticii româneşti de 
specialitate, ca şi de a fi utilizat şi aplicat în numeroase studii, mai ales după publicarea 
în volum a autorului, deşi numitele concepte nu făceau decât să sintetizeze o realitate 
binecunoscută, nu alta – deşi accentuând mai mult aspectul istoric – decât binecunoscuta 
mutaţie a valorilor estetice, postulată de Eugen Lovinescu. Orizontul de aşteptare 
socială şi estetică s-a modificat infinit6. În opera mai înainte citată, H. R. Jauss 
postulează că valorificarea experienţei estetice, ineluctabil legată de procesul receptării, 
comportă anumiţi „paşi” obligatorii, etape integrante şi integratoare, pe care autorul îi 
denumeşte poiesis: latura productivă comunicativă a experienţei estetice, aisthesis: 
latura receptivă a experienţei estetice şi katharsis: valenţa comunicativă a experienţei 
estetice7. Fie că ajunge sau nu la stadiul de creator şi fie că acea „secreţie” a spiritului 
său are sau nu valoare sancţionabilă din punct de vedere al gustului public sau al 
esteticii analoge, fiecare individ se înscrie, prin însuşi contactul repetat, conştient şi dorit 
cu faptul estetic, în categoria celor aleşi. 

Precizează, însă, autorul, că „facultatea productivă a experienţei estetice 
(poiesis-ul, nn.) şi efectul ei catharctic se confundă; artistul, ce dă formă poetică 
experienţei sale, realizează, concomitent cu bucuria operei desăvârşite, acea descătuşare 
sufletească din care se poate împărtăşi şi destinatarul său”.8. În spiritul esteticii germane, 
puternic influenţată de filozofia clasică şi de teoria geniului, care a obsedat secolul al 
XIX-lea (de influenţă post romantică), Jauss include, aşadar, în efectul operei asupra 
destinatarului său şi ceea ce platonicienii au denumit „entuziasm”, osmotică transmitere 
a extazului eului creator în însuşi momentul creaţiei, euforia acestuia de a fi găsit 
expresia cea mai justă prin care transmiterea sentimentelor sale să se realizeze cât mai 
exact şi cât mai emoţionant. Auto-reflexivitatea operei devine atunci narcisistă faţă de 
mesaj, la nivelul semnificatului şi al semnificantului în egală măsură. Conceptul ar 
transcrie ceea ce denumim noi opere „inspirate, realizate în momente de graţie, sau ceea 
ce numeau poeţii antici  a fi vizitat de muze. Faptul că uneori seducţia operei depăşeşte 
exponenţial această auto-reflexivitate, este contribuţia receptorului, adăugarea propriilor 
reprezentări şi emoţii; şi acesta este faptul care ne preocupă şi în cazul traducerilor. 

                                                 
6 Ibidem, p. 175. 
7 Ibidem. 
8 Ibidem, p. 56. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:48 UTC)
BDD-V2371 © 2006 Editura Alfa



Teodora IRINESCU 

 156

Jauss se referă în special la literatură, adică la acea comunicare mediată exclusiv de 
pagina scrisă, limitând prin forţa împrejurărilor, noţiunea. Nu am vrea să minimalizăm 
cu orice preţ, dar din punctul de vedere care ne interesează precumpănitor, influenţa 
nivelului de ofertanţă estetică asupra formării gustului publicului receptor şi a înseşi 
nevoii de receptare, un asemenea fenomen ni se pare simptomatic. 

Cu siguranţă cu mult mai mare impact va avea orice creaţie „culinaristică”, 
răspunzând aşadar unui standard estetic prestabilit, şi încă prestabilit statistic, adică 
impus de masa relativ neexperimentată estetic, decât una ilustrând o viziune estetică 
revoluţionară. Incontestabil, creaţia al cărei scop de bază este tocmai să răspundă 
imediat orizontului de aşteptare al unui public nu va fi relevantă teleologic, ea va asigura 
succesul operei ca marfă, se va „vinde bine, mult şi repede”, dar nu va determina o 
expansiune a gustului, statistic vorbind, nu va face cultura să progreseze, ci o va 
minimaliza, pentru că a da oamenilor numai ce şi cât pot să digere (eng. to digest9, 
termen care a ajuns să semnifice cultura contemporană preselectată şi intelectualmente 
redusă, care te face să te gândeşti, de ce autorii nu scriu direct rezumate de opere); a 
veni mereu în întâmpinarea aşteptărilor acestora, a trata creaţia după vandabilitate 
înseamnă a coborî mereu ştacheta, a da oamenilor mereu mai puţin, mereu mai simplu, 
în speranţa că vor consuma tot mai mult, ca în cazul cerealelor pentru micul dejun. După 
cum se vede, esteticianul concepe impulsul creator ca declanşat de însăşi experienţa 
estetică. Altfel spus, contactul continuu cu plăsmuiri ale minţii umane având finalitate 
exclusiv sau inclusiv estetică determină pe de o parte o anumită structurare axiologică a 
spiritului (aproximativ identificabilă cu gustul), iar pe de altă parte un anume imbold 
imitativ sau emulativ. 

Interesant este faptul că Jauss pune pe primul plan acest  poiesis care implică 
inclusiv terminologic ideea de creaţie. Experienţa estetică este, am zice, modelatoare 
pentru conştiinţe, ea creează (poiesis) reprezentările noastre estetice (aistesis) şi, prin 
aceasta, jalonează orizontul nostru de aşteptare estetică (katharsis). Dacă avem în vedere 
„orizontul de aşteptare” al cititorului de azi, putem lesne observa o deosebire 
fundamentală faţă de cel al cititorului de acum 40 de ani: căci, referindu-ne numai la 
componentele lui pur literare, îmbogăţirea nu priveşte numai operele produse de geniul 
naţional, dar şi o imensă varietate de opere produse de geniul universal circulând acum 
în limba română. O simplă comparaţie a analizei unui orizont de aşteptare de azi cu 
altul, refăcut pentru o operă ce apărea acum 40 de ani, ne-ar revela (în afara atâtor alte 
deosebiri ce rezultă din însăşi definiţia noţiunii) prezenţa în circuitul lecturii a atâtor 
capodopere şi modele literare universale existente acum în limba şi literatura română, 
dar, şi invers. De aceea, considerăm că Gelu Ionescu10 are dreptate să constate că ideea 
unui protecţionism al literaturii originale prin limitarea sau ignorarea traducerilor este 
falsă şi prin premise şi prin consecinţe, deoarece traducerea este un capitol de istorie 
culturală. Nu trebuie să privim faptul cultural ca unul strict literar sau în cel mai bun caz 
artistic, minimalizând din necunoaştere, sau dintr-un reflex mental îndelung exersat, alte 
domenii ale culturalului, cum ar fi ştiinţele, filozofia (pentru care traducerea Fiinţă şi 
timp a lui Heidegger e, fără îndoială, un eveniment), gândirea teologică. Cenzurile 
instalate în perioada comunistă joacă azi rolul unui impuls care face să se traducă de-a 

                                                 
9 Umberto Eco, Opera deschisă, Piteşti, Editura Paralela 45, 2002, p. 126. 
10 Gelu Ionescu, Orizontul traducerii, Bucureşti, Editura Institutului Cultural Român, 2004. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:48 UTC)
BDD-V2371 © 2006 Editura Alfa



Traducerile – un instrument esenţial în receptarea culturii româneşti 

 157

valma, lucrări esenţiale şi unele derizorii, amestecând criteriul pieţii cu cel al valorii. 
Condiţiile de obţinere a copyright-ului, specializarea traducătorului, dezvoltarea 
posibilităţilor de informare, apariţia unor generaţii care vorbesc mai multe limbi 
suficient de bine pentru a avea acces direct la original şi care circulă neîngrădit, inclusiv 
pe Internet, sunt tot atâţia parametri ai unui context mult diversificat faţă de anii ‘80, de 
pildă. E mult mai greu şi mult mai uşor să construieşti în acest context un proiect 
editorial de traduceri care să acopere în continuare golurile acumulate în timp, dar să 
facă şi sincronizarea mai rapidă şi, mai ales, să răsplătească şi să stimuleze munca 
traducătorului, oferind , în acelaşi timp celor interesaţi cartea la un preţ accesibil. 

Antoine Berman11 arată că „practica traducerii se articulează pe cea a literaturii, 
a limbilor, a diferitelor schimburi interculturale şi interlingvistice”. O teorie modernă a 
traducerii are ca primă sarcină constituirea unei istorii a traducerii, aceasta fiind primul 
edificiu pe care se poate sprijini o astfel de teorie, ca direcţie autonomă de cercetare 
lingvistică. 

Bibliografie selectivă 
 
Călinescu, George, Principii de estetică, Editura Litera Internaţional, 2003. 
Călinescu, Matei, Cinci feţe ale modernităţii, Editura Polirom, 2005. 
Derrida, Jaques, Structure, Sign and Play in the Discourse of the Human Sciences, Chicago, 
University of Chicago Press, 1978. 
Eco, Umberto, Opera deschisă, Editura Paralela 45, 2005. 
Eco, Umberto, Lector in fabula, Editura Lumen, 1981. 
Ionescu, Gelu, Orizontul traducerii, Bucureşti, Editura Institutului Cultural Român, 2004. 

 
Translation – an Essential Instrument for the Perception of the Romanian 

Culture in Europe and Around the World 
 

Translating an important literary work is never a cultural accident – or, better said, it 
never becomes an accident. Links to the original are always possible, and the revaluation of the 
national inheritance cannot stagnate, specificity being a consequence of a long, difficult and 
worn-out process of confrontation. Specificity cannot be proclaimed, cannot be decided, and it 
does not make part of a creation program; it is deducted, it is validated at the same time with 
value and it is distilled throughout confrontation. The idea of perfectionism of the original work 
of art by means of limiting or ignoring the translation is false both as a cause and as an effect. 
The bless of the Babel myth consists not only in dropping off a unique language, rejecting the 
differences, but also in dropping off the myth of a translation without residues, a myth which, if 
it were possible, would suppress the altering of the other. Towards the plurality and the diversity 
of the languages which inevitably bring in a real obstacle in the way of comprehension, there is 
no refuge in the myth, – a unique language, a perfect translation – but in the conception of the 
translation, whether on a low level or on a high level of understanding of the word. A concrete 
translation, but at the same time one always proving partial results. We have to consent at giving 
up the claims to auto sufficiency of our mother language, in favor of the linguistic imperialism, 
but we have to give up as well the dream of omni potency of a perfect translation, concerning the 
duplicity of the original. And the resistances which we have to fight against don't concern only 
the hymeric issue, but also all the real difficulties of the effective translation, which are well-
known by a translator. 

                                                 
11 Berman Antoine, L′Epreuve de l′étranger, Paris, Gallimard, 1984, p. 29. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:38:48 UTC)
BDD-V2371 © 2006 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

