
117 

Collective Memory and Political “Creation”.  
Between Use and Abuse 

 
 

Lorena-Valeria Stuparu 
PhD, Institute of Political Sciences  and International Relations of the 

Romanian Academy, Romania 
 
Abstract  
As shown Ricoeur in the book La mémoire, l’histoire, l’oublie, like a 

“province of the imagination” that contributes to the definition of a narrative 
identity, the memory can also holds an ideological function. Starting from the 
premises of the memory that can be considered beyond its temporal function as a 
province of the imagination and of ideology, as an expression of social 
imaginary, in this paper I’ll try to explore the creative dimension of the memory 
even within political contemporary democratic regimes. History is itself a 
province of the individual or collective memory, and social or political 
constructions –  as we know – have an imaginary representation at least at the 
level of the past, when history is invoked not so much in the spirit of 
demonstrating a truth recorded in documents, but in the spirit of interpretation 
which seeks to impose a power that has no real legitimacy. Beyond the 
phenomenon of memory and history counterfeiting practiced by the dictatorial 
leaders of all time and beyond the more subtle fact that any illegitimate leader 
exploits the mystifying function of memory as an attribute of ideology to sustain 
its projects and to maintain himself at the government, the distinctions between 
use and abuse made by Paul Ricoeur lead to a possible interpretation of a current 
political phenomenon marked by malevolent imaginary: not only the excess of a 
obligatory and imposed memory as a duty is an abuse, but also noxious is the 
abuse memory’s fragmentation or its deletion to justify the legitimacy of a 
regime. Memory’s profanation of people who have played a role (more or less 
political) on the stage of the past history, the refusal to recognize the merits and 
achievements, the attempt to cancel the value and the meaning of their lifetimes 
by inventing nonexistent or partial and contextual culpabilities – are practices 
located at the intersection of memory and ideology used both by politicians 
situated in the right political spectrum and by those situated to the left. 

 
Keywords: memory, history, political imaginary, ideological construction, 

utopian creation 
 
Memorie colectivă, ideologie, utopie 
Printre ideile pe care se întemeiză studiile dedicate imaginarului în 

general, se regăseşte şi aceea potrivit căreia receptarea istoriei şi a politicului la 
nivel colectiv funcţionează pe bază de reprezentare, iar aceasta din urmă poate 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:01:40 UTC)
BDD-V1841 © 2015 Sitech



118 

fi de natură imagistică, simbolică, mitologică, narativă. Totodată, în construcţia 
acestor forme de reprezentare istorică şi politică, unul dintre rolurile esenţiale îl 
deţine memoria. 

Cât priveşte această din urmă noţiune, o distincţie familiară în limba 
greacă - arată Ricoeur (Ricoeur 2004, 167) - era aceea dintre mnèmè şi 
anamnèsis, consacrată prin tratatul lui Aristotel al cărui titlu latin a devenit 
familiar: De memoria et reminiscentia. Potrivit acestuia, mnèmè (memoria) 
desemnează simpla prezenţă în spirit a unei imagini din trecut, în timp ce 
anamnèsis (reminiscentia/reminiscenţa) exprimă un fel de luptă victorioasă 
împotriva uitării. Aşadar memoria este un fel de moment pasiv (când o imagine 
vine sau este adusă de un stimul exterior în minte), pe când reminiscenţa este un 
moment activ, în care amintirea unei imagini văzute sau a unei experienţe trăite 
cândva, permite accesul la lumea lucrului din imagine sau a fostei realităţi a 
unei experienţe. 

Cu toate că La mémoire, l’histoire, l’oublie este o lucrare compusă din 
trei părţi delimitate ca temă şi metodă (fenomenologia memoriei, epistemologia 
istoriei, hermeneutica istoriei), în toate acestea problema capitală este 
reprezentarea trecutului. Iar dacă este să găsim o corespondenţă actuală între 
accepţiunile aristotelice ale memoriei şi noţiunea de memorie colectivă, cred că 
în cazul acesteia din urmă avem de-a face cu mnèmè (memoria), altfel spus cu 
un fel de memorie „obligatorie”, anamneza fiind un proces prin excelenţă 
individual în condiţii de pace şi echilibru social-politic. 

Iar atunci când în reprezentarea trecutului memoria funcţionează ca o 
„provincie a imaginației” prin care contribuie la definirea unei identități 
narative, memoria poate deține şi o funcție ideologică. Dincolo de fundamentele 
psihologice, istorice și filozofice ale imaginarului social și politic, în lucrarea 
mai sus consemnată este disputată posibilitatea memoriei de a fi convertită în 
ideologii și mitologii moderne, atunci când se renunță la rigoarea 
epistemologică – în schimbul exploatării laturii imaginative a acesteia. În acest 
sens, una dintre ideile directoare a cărții dedicate memoriei este că „dincolo de 
limbajul obișnuit, o lungă tradiție filosofică ce conjugă într-un mod surprinzător 
influența empirismului de limbă engleză și a raționalismului de factură 
carteziană, face din  memorie o provincie a imaginației.” (Ricoeur 2000, 5). Cu 
ajutorul teoriei platoniciene a eikön- ului care pune accentul pe fenomenul 
prezenței uni lucru absent (referința la timpul trecut fiind implicită) Ricoeur 
observă legătura dintre memorie și imaginație, fie ea orientată spre fantastic, 
ficțiune, ireal, posibil, sau spre utopic și realitatea anterioară. Altfel spus, 
memoria este îndreptată spre realitatea anterioară, în timp ce reminiscenţa este 
îndreptată spre realitatea interioară. 

Ideea memoriei ca provincie a imaginaţiei poate fi valorizată 
hermeneutic în sensul recunoașterii utilizării memoriei de către ideologie ca 
expresie a imaginarului social destinat să legitimeze puterea în măsura în care 
ideologia ține de domeniul imaginarului utilizat „rațional” –, la care putem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:01:40 UTC)
BDD-V1841 © 2015 Sitech



119 

adăuga înțelesul de „minciună generală obligatorie” împrumutat de la Soljenițîn 
de Alain Besançon în cartea Originile intelectuale ale leninismului.( Besançon 

2007, 5). În această privință, ideologia este un fel de agent al ficțiunii politice și 
în calitatea ei de falsă conștiință (Marx) poate acționa mai eficient decât 
adevărul. 

Pe baza acestor două premise – a memoriei care poate fi considerată 
dincolo de funcția sa temporalizantă drept provincie a imaginației și a ideologiei 
ca expresie a imaginarului social - pot fi observate câteva aspecte care 
îndreptățesc ipoteza unei funcții ideologice a memoriei în legitimarea puterii, 
inclusiv în cadrul regimurilor politice democratice contemporane. 

Potrivit lui Ricoeur istoria  este ea însăși o provincie a memoriei 
colective sau individuale, iar construcțiile sociale și politice au o bază 
imaginară cel puțin la nivelul reprezentării trecutului, atunci când istoria este 
invocată nu atât în spiritul demonstrării unui adevăr consemnat în documente, 
cât în spiritul interpretării prin care se încearcă impunerea unei puteri care nu 
are legitimitate reală. Ideologia încearcă să impună și să consolideze o putere 
lipsită de legitimitate reală (i.e. consensuală), iar o putere ilegitimă este aceea 
furată și nu câștigată prin vot democratic – la nivelul societății contemporane –, 
sau uzurpatoare – la nivelul societăților premoderne în cadrul cărora 
legitimitatea se transferă prin moștenire.  

Analiza ricoeuriană a memoriei ca provincie a imaginației conduce la 
concluzia că forma ideologică a imaginarului social construiește o falsă 
legitimitate, puterea utilizând  ideologii pentru a justifica utopii și în acest sens, 
„ambiția veritativă a memoriei și lacunelor sale este analizată în relația cu 
abuzurile memoriei”(Ricoeur 2000, 26). Sunt opuse astfel istoria științifică și 
istoria manipulată ideologic cu ajutorul unei imaginații care a renunțat la funcția 
sa creatoare, în schimbul aceleia distrugătoare. Cum memoria are o „funcție 
matricială în privința istoriei” (Ricoeur 2000, 504) (istorie politică și 
diplomatică, istorie economică și socială, istorie a culturilor și mentalităților) 
aservirea ideologică a istoriei este posibilă cu ajutorul unei memorii forțate și 
impuse: „Chiar și tiranul are nevoie de un retor, de un sofist, pentru a da curs 
întreprinderii sale de seducție și de intimidare. Narațiunea impusă devine astfel 
principalul instrument al acestei operațiuni duble. Plus-valoarea pe care 
ideologia o adaugă (…) pentru a răspunde cererii de legitimitate ridicată de 
conducători are ea însăși o textură narativă: mituri fondatoare, povești de glorie 
și de umilire hrănesc discursul de lingușire și teamă. Acest lucru face posibilă 
conectarea abuzurilor exprese ale memoriei cu efectele distorsionante la nivelul 
fenomenal al ideologiei. La acest nivel, memoria impusă este înarmată cu o 
istorie ea însăși «autorizată», istoria învățată și sărbătorită public. În fapt, o 
memorie exersată este, la nivel instituțional, o memoriei predată (…). Istorie 
predată, istorie învățată, dar și istorie celebrată. Memorizării obligatorii i se 
adaugă și comemorarea convenită”.( Ricoeur 2000, 104).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:01:40 UTC)
BDD-V1841 © 2015 Sitech



120 

Astfel Ricoeur aduce în discuție și problema abuzului de memorie 
analizată de Tzvetan Todorov potrivit căruia confiscarea memoriei „nu este 
doar specialitatea regimurilor totalitare“ (Les Abus de la mémoire, p.13). 
Dincolo de fenomenul falsificării memoriei și istoriei de care se leagă numele 
conducătorilor regimurilor dictatoriale din toate timpurile și de faptul mai subtil 
că orice conducător nelegitim pentru a-și susține proiectele și a se menține la 
guvernare exploatează funcția mistificatoare a memoriei ca apanaj al ideologiei, 
distincțiile între uz și abuz operate de Paul Ricoeur conduc la o interpretare 
posibilă a unui fenomen politic actual marcat de amprenta imaginarului 
răuvoitor: nu numai excesul de memorie obligatorie și impusă ca datorie este un 
abuz, dar la fel de nociv este și abuzul fragmentării memoriei sau pur și simplu 
a ștergerii acesteia pentru a justifica legitimitatea unui regim. Profanarea 
memoriei persoanelor care au jucat un rol (mai mult sau mai puțin politic) pe 
scena istoriei trecute, refuzul de a le recunoaște meritele și realizările, 
încercarea de a le anula valoarea și sensul vieții prin inventarea unor vinovății 
inexistente sau parțiale și contextuale – sunt practici aflate la intersecția 
memoriei și ideologiei de care se folosesc atât politicienii aflați la dreapta 
spectrului politic, cât și aceia situați sau declarați la stânga acestuia. Invers, 
inventarea unui trecut glorios, amintiri despre evenimente și fapte extraordinare 
care nu au avut loc – reflectă funcția patologică a memoriei imaginative 
devenite ideologie și o contradicție ontologică. 

Altfel spus, stimularea imaginarului social pentru a susține și a legitima 
puterea nu se realizează numai prin utilizarea imaginației, dar și a memoriei 
prin intermediul medierilor simbolice ale acțiunii, și în principal datorită 
resurselor oferite de configurarea narativă a istoriei: „Maniera în care datoria 
memoriei este proclamată poate figura drept abuz de memorie (…) sub semnul 
memoriei manipulate. Nu este vorba de manipulare în sensul strict delimitat de 
relația ideologică a discursului cu puterea, ci de o modalitate mai subtilă, în 
sensul unei direcții a conștiinței care se proclamă ea însăși drept purtătoare de 
cuvânt a cerinței de dreptate a victimelor. Prin această captare a mărturiei tăcute 
a victimelor uzul este transformat în abuz“. (Ricoeur 2000, 109. Pentru a evita 
metamorfoza uzului în abuz, Ricoeur propune iertarea și uitarea creatoare. Ca și 
memoria conjugată cu imaginația – depozit de imagini și stări –, uitarea poate fi 
de asemenea creatoare, nu doar prin faptul că eliberează mintea de abuzul 
memoriei sau de un exces în cele din urmă steril și face posibile amintiri și 
memorii fericite, dar și în sens etic și religios. Dacă memoria creatoare cu 
ajutorul imaginației poate servi uneori ideologiile, uitarea creatoare înseamnă 
eliberarea de acestea din urmă.  

 Ideologia nu ține de memoria spontană (deși uneori o imită), ci de 
memoria elaborată cu ajutorul imaginației utilizate pentru a falsifica realitatea, 
ignorându-și natura prin excelență simbolică, creatoare. Chiar dacă prin 
intermediul forței propagandei și manipulării se poate manifesta ca experiență 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:01:40 UTC)
BDD-V1841 © 2015 Sitech



121 

spontană, plină de patos, ea nu face altceva decât să submineze adevărul istoric 
pentru a legitima falsul. 

Atunci când i se ignoră voit funcția sa epistemologică, istoria devine un 
instrument ideologic. Partea bună a acestei condiții deteriorate a memoriei este 
că în perioadele de decadență – folosită cu moderație – într-o astfel de situaţie 
este impulsionată căutarea adevărului puterii legitime. 

În termenii lui Paul Ricœur, ca expresii ale de imaginarului social 
ideologia, utopia, memoria, simbolurile, noile ritualuri sau mitologii sunt 
deopotrivă asumate de puterea politică în scopul legitimării. 

Ne putem întreba dacă în afară de formele imaginarului a căror 
convingătoare analiză ricoeuriană demonstrează că acordă o legitimitate falsă 
(fie celor aflaţi la putere care au conştiinţa minciunii care stă la baza sistemului, 
fie celor aspiranţi la putere – fiecare folosind ideologii şi memorii falsificate, 
pentru a justifica utopii) poate fi susţinută existenţa unor forme ale imaginarului 
autentic legitimatoare.  

Este posibil ca o astfel de formă a imaginarului politic, dincolo de uzul 
simbolurilor, al teatralizării, al ideologiei, utopiei şi memoriei să facă parte din 
structura conştiinţei umane socializate şi să întemeieze psihologic ideea de 
legitimitate: indivizii (cetăţenii) au nevoie să creadă (cu conştiinţa autoamăgirii 
sau nu, chiar şi în condiţiile contractului) că aceia care îi conduc le sunt 
superiori, pentru a suporta mai uşor subjugarea. Oamenii au nevoie să admire, 
să fie încrezători, să-şi întemeieze aspiraţii şi să le investească în persoane sau 
în instituţii despre care consideră că le pot rezolva probleme pe care ei singuri 
nu le pot rezolva. Aici se întâlneşte „psihologia maselor” cu psihologia 
conducătorilor care profită de cea dintâi şi îi livrează simbolistica puterii. La ora 
actuală mult mai multă credibilitate îi conferă omului politic imaginea sa, decât 
faptele sale. 

Oricât de pregnante ar fi tendinţele demitizante contemporane şi oricât 
de marcată neîncrederea cetăţenilor în conducători, o altă explicaţie deopotrivă 
psihologică şi teologică a funcţiei legitimatoare a imaginarului individual şi 
colectiv cred că se află în aceea că de fapt omul „de la natură” – dincolo de 
sentimentul egalităţii fireşti și necesare în fața legilor sacre și profane - este 
dotat mai curând cu simţul ierarhiei, demitizând ideologiile modernităţii.  

Cu alte cuvinte, mai ales în condiţiile relativismului cultural propriu 
societăţii actuale se confruntă o concepţie a legitimităţii cu o percepţie a 
legitimităţii. Clasa conducătoare sau grupurile care intenţionează să ia puterea 
apelează la memoria colectivă încărcată emoţional, la ideologii sau utopii, la 
strategii simbolice şi ritualizări scenice. Pe de altă parte, cetăţenii conduşi 
(cărora filosofia puterii individului le refuză atributul de „simplu”) îşi creează 
propriile reprezentări cu privire la valabilitatea puterii. Se dezvoltă astfel în 
paralel cel puţin două simbolistici: una a guvernanţilor şi alta a guvernaţilor. 
Atunci când guvernanţii sunt percepuţi ca ilegitimi, fie deoarece ocupă o funcţie 
pentru care nu sunt calificaţi, fie pentru că au înşelat prin abuzurile comise 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:01:40 UTC)
BDD-V1841 © 2015 Sitech



122 

aşteptările şi încrederea celor ce i-au ales în funcţii, iar acest fenomen priveşte 
toate componentele sistemului politic, social, economic şi cultural proprii unui 
regim – încep să apară şi semnele delegitimării manifestate prin diverse forme 
de contestare a puterii, până la înlocuirea acesteia cu alta considerată legitimă. 
Dar pentru ducerea la bun sfârşit a misiunii cetăţeanului de a discredita 
impostura puterii la un moment dat, este nevoie de informare corectă, 
dezideologizată şi mai ales de solidarizare împotriva răului comun. 
 

Autoritate, creaţie politică, memorie colectivă      
Teza autonomiei politicului este în acelaşi timp legată, pentru Paul 

Ricoeur de caracterul „imemorial” (de „originea fără începuturi”) al „tradiţiei 
autorităţii” (Ricoeur 1992, 23). Dar această veche tradiţie a autorităţii ce 
întemeiază autonomia politicului în sensul arătat mai sus, intră în coliziune, în 
epoca modernă cu teza autonomiei individului la nivelul oricărei componente 
posibile a personalităţii sale. 

Corelaţia între putere şi autoritate este inevitabilă: deşi pot avea la un 
moment dat atât intensiuni, cât şi extensiuni diferite (de pildă, puterea trimite 
mai mult la domeniul politicului şi religiosului, cel puţin în limba română, în 
timp ce autoritatea sugerează mai curând juridicul, eticul şi epistemicul, 
culturalul) ele se întîlnesc, reunindu-se, în sferele simbolicii şi sociologiei, în 
care un obiect nereceptat şi neinterpretat este practic, inexistent. Autoritatea şi 
puterea îşi încep scurta sau lunga existenţă din momentul în care sunt resimţite 
ca atare de cei asupra cărora se exercită. Percepţia autorităţii şi a puterii poate fi 
la fel de intensă la nivel individual, ca şi la nivel colectiv. Perspectiva filosofiei 
analitice (J.M. Bochenski) asupra fenomenului autorităţii ne ajută şi în 
descifrarea ”kratofaniei” în ipostaze politice concrete, reprezentative sau  
personale. 

După Bochenski ”în esenţă există două ontologii diferite ale grupului 
uman, adică ale societăţii: cea aristotelică şi cea hegeliană”, iar dacă acestea au 
fost dezvoltate unilateral de către spirite mai puţin înzestrate până la 
consecinţele cele mai absurde, „marile ontologii ale lui Aristotel şi Hegel 
bineînţeles că nu sunt responsabile pentru aceasta)”. (Bochenski 1992, 33). 

Potrivit lui Aristotel citit de Bochenski, ”individul este singurul şi 
ultimul subiect în societate”, iar aceasta din urmă nu este o ficţiune: există în ea, 
în afară de subiectele (individuale) umane, şi alte relaţii reale din pricina cărora 
grupul este în realitate mai mult decât suma indivizilor. Drept pentru care 
„societatea nu poate fi în nici un caz un purtător al autorităţii, deoarece ea nu 
este subiect (adică substanţă)”. (Bochenski 1992, 33). 

Şi aşa cum societatea nu poate fi purtător al autorităţii, este dificil de 
evaluat dacă se poate vorbi întemeiat despre o memorie colectivă „natural”, ci 
mai curând de una „cultivată”. 

Potrivit aceleiaşi lecturi, ”Hegel crede că grupul este un subiect adevărat 
care posedă chiar un spirit propriu, aşa-numitul spirit obiectiv. Hegel este atât 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:01:40 UTC)
BDD-V1841 © 2015 Sitech



123 

de convins de acest lucru, încât la el indivizii nu apar în ultimă instanţă decât ca 
«momente dialectice», ca un fel de organe ale grupului. Privit din acest punct de 
vedere, grupul poate fi un purtător al autorităţii” (Bochenski 1992, 33). Deşi 
Hegel nu merge atât de departe, încât să considere că spiritul obiectiv are 
conştiinţă (şi atunci spiritul obiectiv se înrădăcinează în la fel de obiectivul 
«inconştient colectiv», sau este transportat din afară, de o instanţă a cărei 
autoritate nu emană din el însuşi, ci este transcendentă?), el vede în ”conştiinţa 
individuală a conducătorului societăţii, de pildă a bărbatului de stat” un foarte 
bun înlocuitor pentru conştiinţa grupului. În propriul sistem, din creditarea unui 
grup cu o conştiinţă personală, Hegel regizează o dramă: el  ”vede în faptul că 
bărbatul de stat trebuie să-şi împrumute conştiinţa sa individuală (subiectivă), 
foarte limitată, spiritului social incomparabil mai cuprinzător şi căruia niciodată 
nu-i este adecvată, o tragedie a bărbatului de stat” (Bochenski 1992, 33). 
Tragedia cred că vine, pe de o parte, din aceea că împărţită, răspândită astfel, 
conştiinţa (admiţând că este reală şi altruistă) îşi reduce propriul potenţial de 
libertate şi creaţie personală (şi atunci conducătorul devine erou sau martir) din 
neînţelesul pe care îl poartă cu sine, printre contemporani, orice conştiinţă 
vizionară, sau, dimpotrivă, din aceea că liderul poate forţa  (mai întâi prin 
propriul exemplu ”carismatic”, apoi prin mijloace coercitive) la un moment dat 
grupul să accepte o conştiinţă de împrumut, care nu-l reprezintă. Viziunea lui 
Hegel, după cum bine o ştim, (şi al cărei ”pericol” totalitar l-a sesizat şi Mircea 
Eliade) (Eliade 1992, 50) este confirmată de nenumărate secvenţe istorice 
nedemocratice, dar mai îndreptăţită pare concepţia lui Aristotel pentru care 
optează Bochenski: ”Mie personal mi se pare că ontologia aristotelică 
corespunde mai bine faptelor, chiar dacă şi ea îşi are punctele ei discutabile, şi 
că cea hegeliană atrage după sine consecinţe foarte periculoase, de pildă 
subordonarea totală a individului în raport cu grupul. Hegel este în esenţă un 
comunist ontologic (s.m.) Şi nu este de mirare că cei mai mulţi comunişti din 
sfera socialului se reclamă de la el”. (Bochenski 1992, 33). Cum o societate 
bazată pe principiul colectivitităţii şi al autorităţii emanate de colectivism pare 
nerealistă, Bochenski adoptă perspectiva lui Aristotel. Prin urmare, el consideră 
că purtătorul autorităţii este individul: „(Nimic) nu ne împiedică bineînţeles de a 
vorbi despre un grup, de exemplu despre parlament, ca despre purtător. Trebuie 
doar să fim conştienţi de faptul că ne folosim în acest caz de o simplificare 
comodă deoarece, în ultimă analiză, orice purtător al autorităţii este întotdeauna 
un individ.” (Bochenski 1992, 34-35). 

În schimb, perceperea autorităţii, sau a dominaţiei - dacă poate fi vorba 
de o schimbare - se referă la ”achiziţiile grupului”,  la noţiuni care vizează 
colectivitatea şi nu la imaginea populară a trăsăturilor personale proprii 
conducătorului: ”În termenii trăsăturilor personale a căror distribuţie este 
independentă de istorie şi admiţând că nu s-a produs o mutaţie a speciei, soldaţii 
francezi care au fost martorii dezastrului din 1940 nu erau diferiţi de cei care au 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:01:40 UTC)
BDD-V1841 © 2015 Sitech



124 

rezistat la Verdun în 1916 (...)” Schimbate sunt reprezentările ”patriei”, ”datoriei”, 
”înţelegerea colectivă a rolului şi sensului politicii” (Rouquette 2002, 48).  

Mai mult, schimbarea percepţiei autorităţii politice este legată de 
schimbarea reprezentării individului şi aceasta poate fi sugerată prin reiterarea 
tradiţia metaforei „lumii ca scenă” care, după cum arată Luc Boltanski, a suferit 
o deplasare începând cu secolul XX: „ea nu mai este centrată doar pe actor, 
pentru a denunţa ipocrizia lumii sau pentru a fonda într-o antropologie 
reprezentarea politică, nici asupra scenei spectacolului lumii, ea se leagă acum 
de spectatorul care observă. O proprietate importantă a spectatorului, în 
metafora politică şi socială, este capacitatea pe care o are de a vedea fără a fi 
văzut” (Boltanski  2008, 25) – ceea ce este echivalent cu „puterea” individului 
anonim care legitimează pur şi simplu prin prezenţa lui la „spectacol”, şi anume 
prin faptul că se prezintă sau nu la alegeri. 

Or, discursul în termeni simbolici despre teatru şi în egală măsură 
dramatizarea istoriei, în scrierile literare eliadeşti, de exemplu, se înscrie în 
tendinţa acestui proiect recuperator şi totodată înnoitor al artei moderne în care 
politicul este reconstruit după alte principii formale. Astfel, de exemplu, în 
experimentele dramaturgice pe care le propune Eliade în opera literară (cu 
deosebire în Nouăsprezece trandafiri), deopotrivă actorii care interpretează 
personajele şi spectatorii se transpun în personajul colectiv, identificându-se cu 
acesta. Este formula teatrului ca mister şi ritual pentru care au optat mari 
dramaturgi şi regizori ai secolului XX, iar actorul şi spectatorul român îşi pot 
aminti o astfel de experienţă trăită în stagiunea 1990/1991 a Teatrului Naţional 
din Bucureşti. În Programul trilogiei antice regizate atunci de Andrei Şerban, 
după numele actorilor din distribuţie se poate citi că „Publicul este invitat să 
urmărească acţiunea piesei deplasându-se împreună cu actorii dintr-un spaţiu în 
altul, în funcţie de desfăşurarea acţiunii şi să-şi ocupe locurile pe scaune în 
momentul în care acest lucru le va fi indicat de actori”. Este evidentă afinitatea 
între o astfel de opţiune regizorală şi ipoteza pentru care optează Eliade, 
dezvoltând-o mai ales în nuvele : a teatrului ca „iniţiere”, ca „spectacol sacru”, 
ca prelungire în actualitate a ritualurilor arhaice. În plus, dimensiunea religioasă 
a spectacolului teatral sugerează implicarea transcendenţei în istorie, iar prin 
această „recuperare a istoriei într-o formă teatrală” (Domenach) efectele tragice 
şi absurde sunt „purificate”: „Totdeauna limbajul teatral a fost îmbinat cu 
limbajul esenţial al vieţii, dar în epoca recentă, el a invadat toate domeniile atât 
de mult, încât a provocat un fel de teatralizare a Istoriei”( Domenach 1995, 
135). Ceea ce inseamnă, pe de o parte, un mod de a privi istoria reală ca 
reprezentare totală realizată cu mijloacele regizorale, scenografice şi actoriceşti, 
dar şi o transpunere utopică în spectacolul propriu-zis, pentru a fi retrăită şi 
pentru a exorciza tragicul istoriei, căci o istorie din care a fost izgonită 
interpretarea tragică scenică purificatoare, riscă să retrăiască drama în realitate. 
Această funcţia exorcizantă îndeplinită de o trupă de teatru experimental  şi-o 
imaginează şi Mircea Eliade în romanul Nouăsprezece Trandafiri : „Spectacolul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:01:40 UTC)
BDD-V1841 © 2015 Sitech



125 

ilustrează modul de a fi al evenimentelor istorice şi totodată structura 
istoriografiei (…)”. Personajul Serdaru mărturiseşte că nu l-a citit pe Hegel, dar 
crede că-i înţelege sistemul de gândire „pentru că l-am trăit de atâtea ori,în viaţa 
de toate zilele, şi mai ales l-am retrăit repetând anumite spectacole sub direcţia 
lui Ieronim”(Eliade 1992, 79-80). Pentru a reflecta structura istoriografiei, 
spectacolele respective, concepute cu un exerciţiu de anamneză colectivă 
(posibil doar în artă), încep cu celebra expresie (devenită replică) hegeliană 
„Prin Napoleon,Spriritul Universal a intrat călare în Istorie” (expresie pe care 
de altfel o invocă şi Domenach), continuă cu dialogul dintre Hegel şi 
reprezentanţii istoriografiei contemporane, revenind într-un mod cu nimic mai 
„fantezist” decât cel filosofic la evenimentele exemplare şi pluralitatea 
semnificaţiilor acestora şi, pe de altă parte, la rolul accidentelor cauzativ 
importante în istoria unui popor.  

O perspectivă socio-antropologică a epocii contemporane îi permite lui 
Pierre Bouvier, prin intermediul conceptelor de rit şi „ritualizare” să prezinte 
„societatea noastră” care „de două sau trei secole (…) funcţionează pe ideea că 
ea este în evoluţie, că se află într-o dinamică ce o opune societăţilor 
tradiţionale”(Bouvier 2000, 27) drept una care, dincolo de comportamentele 
reflectând dorinţa de transformare şi chiar „mutaţia” socio-umană şi politică, 
este încă tributară unei mentalităţi care concepe întemeierea în ordine 
simbolică: „Aceste diferite elemente conduc la ideea problemei bazelor care 
dădeau o legitimitate societăţilor noastre. Se poate vorbi de mitologie? Mitul 
este o naraţiune fondatoare. Convingerile noastre, sau cel puţin cele pe care le 
aveam nu cu mult timp în urmă, nu ţin ele de mitologie, în sensul că azi am fi 
confruntaţi cu dificultăţile unei naraţiuni fondatoare instalată în Renaştere şi 
dezvoltată începând cu secolul Luminilor? E nevoie să renunţăm la idealurile 
bărbaţilor şi femeilor, moştenite din Evul Mediu, ieşind de sub incidenţa 
situaţiilor ce prevalau înainte, pentru a ne angaja într-o perspectivă eliberatoare, 
cea a libertăţii, a fericirii, a Umanităţii, baza Progresului şi a Drepturilor 
Omului” (Bouvier 2000, 28). 

Dacă lumea tradiţională mai veche sau mai nouă în plan politic nu putea 
trăi în afara cadrelor unei mentalităţi potrivit căreia ritul desemnează o practică 
prin care se actualizează periodic un mit, iar mitul reprezintă o „dramatizare a 
simbolului”(Eliade 1991, 162), „astăzi, acest mod de a privi lucrurile nu mai 
pare pertinent”. Şi aceasta doar în aparenţă, pentru că altfel, ne putem întreba, 
remarcă Pierre Bouvier, „dacă ceea ce se considerase a fi elemente inevitabile, 
susţinute de istorie, dacă această înaintare continuă nu era unul din miturile 
noastre fondatoare?”. Mai mult, „Nu era, oare, o relatare ce ţine azi mai mult de 
domeniul miticului decât al realului? La început, ea a constituit unul din 
fundamentele gândirii, dar azi s-ar părea că e oprire prelungită sau chiar regres. 
Ce structurează, în zilele noastre, prezentul?” (Bouvier 2000, 29). După părerea 
lui Bouvier, acest lucru e realizat mai curând de „«ansamblurile populaţionale 
coerente» în locuri precise, cu practici şi valori specifice, decât de marile 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:01:40 UTC)
BDD-V1841 © 2015 Sitech



126 

ideologii ce străbat spaţiul social sau această iluzie a dezvoltării”, ceea ce îi 
permite să specifice că vede în pagubele provocate de progres despre care se 
vorbeşte de la începutul anilor 1980, „pagube ideologice, pagube umane, totul 
pus în relaţie cu perspectivele mondializării şi ale gândirii unice” (Bouvier 
2000, 29). Bouvier subliniază astfel tragedia unei lumi în care noţiuni abstracte 
precum „umanitate”, „progres”, „drepturile omului” au luat locul unor 
simboluri concrete ce „deschideau posibilităţi de concepţie cu adevărat 
nelimitate”, după cum demonstrează Guénon, inclusiv aceea a libertăţilor 
spirituale în cadrul unor regimuri politice ilegitime (după cum au arătat-o 
gânditori români precum Eliade, Noica, Steinhardt), „în timp ce limbajul, cu 
semnificaţii mai definite şi mai încremenite, pune mereu în faţa înţelegerii 
graniţe mai mult sau mai puţin înguste” (Guénon 1997, 15). Ceea ce nu 
înseamnă că „forma simbolică nu este bună decât pentru vulg”, ci mai curând 
„aceasta este bună în mod egal pentru toţi, pentru că îl ajută pe fiecare să 
înţeleagă, mai mult sau mai puţin profund, adevărul pe care îl reprezintă, 
conform propriilor posibilităţi intelectuale”, iar „adevărurile cele mai înalte, 
imposibil de comunicat ori transmis prin orice alt mijloc, devin comunicabile 
sau transmisibile până la un anumit punct atunci când sunt, dacă se poate spune 
aşa, încorporate în simboluri care, fără îndoială, le vor disimula pentru mulţi, 
dar care le vor manifesta în toată strălucirea ochilor celor ce ştiu să vadă” 
(Guénon 1997, 16). Şi fiindcă „acolo unde există simbol, există creaţie” (Jung), 
acest adevăr nu poate excepta domeniul socio-politicului. 

Întrebarea legată de locul acordat simbolicului în istorie este vastă, după 
Jean-Pierre Daviet, precum istoria universală însăşi, iar răspunsurile arată 
simbioza dintre impunerea puterii la nivel politic şi dăinuirea ei în memoria 
colectivă prin simbolurile care o reprezintă. Astfel, „există o simbolică a puterii, 
de la piramidele din Egipt la însemnele suveranului (coroană, sceptru, spadă, 
mâna cu trei degete din vârful sceptrului, pinteni), fără să omitem palatul 
Versailles, turnul cu clopot al oraşului, cheile oraşului, pictura oficială, 
monedele, reprezentarea judecătorească sau, în registrul revoltei, baricada, zidul 
Federaţilor din cimitirul Père Lachaise”. La fel, „în viaţa cotidiană, totul poate 
avea o încărcătură simbolică: sărbătorile şi carnavalurile, bijuteriile, veşmintele, 
bibliotecile, ornamentele casei, jucăriile, ritmurile relaţiilor dintre indivizi 
(naşteri, căsătorii, aniversări, etape ale carierei, decese, daruri sau politeţe), 
activităţile profesionale şi din timpul liber”. (Daviet 2000, 224). 

Această ultimă analogie arată motivul pentru care şi în viaţa publică este 
vorba despre aceeaşi atitudine simbolică, pregătită de atitudinea valorizantă 
simbolic faţă de obiecte ce dau sens existenţei cotidiene. Din nevoia de sens, de 
înţelegere a unei condiţii care altfel pare absurdă şi a unei istorii finalmente 
tragice, indivizii şi colectivităţile recurg la simboluri deoarece potrivit 
cunoscutei definiţii a lui Gilbert Durand reluată tacit, „simbolul este mesajul 
nevăzutului făcut vizibil şi are o valoare participativă” prin care „concentrează 
într-o anumită ambiguitate şi creează o identitate împărtăşită, înscrisă în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:01:40 UTC)
BDD-V1841 © 2015 Sitech



127 

materialitatea obiectului, a gestului sau în sentimente”. Datorită acestei forme 
cu o puternică încărcătură ontologică, de prezenţă vie a unor lucruri moarte pe 
care nu atât imaginarul a inventat-o, cât constituţia umană situată deopotrivă în 
sfera materială şi în aceea ideală, prin simbol „ne găsim şi ne regăsim printre 
rude, meseriaşi, lucrători ai fierului sau ai sticlei de exemplu, marinari, ţărani, 
printre cei din aceeaşi clasă de vârstă, provincie, asociaţie ori ţară”. În această 
situaţie, „celălalt e perceput mai puţin ca individ izolat, cît ca membru al unui 
corp imprecis din care şi eu fac parte, dar având locul meu fără a mă contopi cu 
el: simbolul integrează depărtarea, diferenţa, artificiul”. (Daviet 2000, 224). 

Persistenţa acestor „structuri antropologice ale imaginarului” explică şi 
comportamentele deviante şi reacţiile societăţii faţă de astfel de fenomene: 
„Societăţile contemporane, pasionate de raţionalitate, de eficacitate, de calcul 
utilitar şi de individualism ar putea, fireşte, să rupă vrăjile lumii. Vechi 
simboluri se uzează, dau loc uneori la profanare (cimitirele), se ascund privirii 
(militarii nu-şi mai îmbracă uniformele când ies pe stradă), dar protestul 
revigorează simbolul (ocuparea unei biserici de către imigranţi), îl absolutizează 
chiar (terorismul loveşte o ţintă pentru valoarea ei simbolică). Recentele 
dezbateri în jurul vălului islamic şi al avortului au ascuns o puternică 
încărcătură simbolică”. (Daviet 2000, 225) 

 Redescoperind că simbolica marchează „un temperament politic 
dominant” şi simbolicul „întreţine relaţii cu ideologiile politice”, Daviet 
interpretează şi ritul care ţine de ceremonia comemorărilor drept un act prin 
care se restaurează, măcar fugar, coeziunea colectivă: „A comemora nu 
înseamnă a reproduce, sub formă simbolică, în aşa fel încât să se dea din nou 
viaţă unei experienţe fondatoare? Asociaţia foştilor combatanţi completează, 
fără îndoială, un gol al sociabilităţii locale şi dă o legitimitate sărbătorilor dintr-
un orăşel, într-o ţară unde dispare religia creştină: cultul morţilor, deosebit de 
un cult al patriei, în jurul unui monument evocând totodată altarul şi 
mormântul, cuprinde un discurs, un minut de reculegere, un cântec sau o 
melodie la goarnă (…), un fel de dedicaţie”. Dar şi la nivelul acestor ceremonii 
se insinuează politicul ca prezenţă simbolică: „Celebrarea e lecţie de civism, 
sărbătoare a eliberării şi păcii, sărbătoare patriotică pînă la un punct(…). 
Desfăşurarea ceremoniei la care participă diferiţi actori e interpretată ca «un 
limbaj simbolic», îndeosebi prin distribuirea rolurilor şi a gesturilor efectuate. 
Preşedintele îi prezintă pe foştii combatanţi drept cei ce-au plătit tributul de 
sânge dovedindu-şi civismul, ca un îndemn pentru cei de faţă de a-şi însuşi 
virtuţile cetăţeneşti”. (Daviet 2000, 230). 

Pornind de la discursul mitologic (sau mitologizant) al politicului despre 
care vorbea Antoine Prost (Les Anciens Combattants et la société francaise, 
1914-1939), Daviet reiterează scepticismul unei întrebări comune precum: „O 
mitologie, însă, nu e oare o poveste frumoasă pe care ne place s-o auzim, o 
istorisire veridică într-un anume fel, dar despre care ştim şi că nu corespunde 
nicidecum realităţii prozaice?” pentru a răspunde cu fermitate: „Da, numai că ea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:01:40 UTC)
BDD-V1841 © 2015 Sitech



128 

este şi povestirea începuturilor unde prinde rădăcini o identitate. Discursul 
mitologic este istoria recompusă şi înfrumuseţată a unei reîntemeieri ideale a 
domeniului politicului în creuzetul războiului: un politic al «combatantului» 
adevărat, onest, virtuos, curajos şi acceptat de toţi aşa cum era în tranşee, deci 
foarte diferit de politica partidelor şi a politicienilor, o evadare din politica reală 
şi din luptele sociale, un refugiu în figurile mitice, în esenţele abstracte, în 
arhetipurile eterne.  

Concret, nu trece decît prea puţin de retorica şi de moralismul locurilor 
comune: aspiraţia de a face regimul parlamentar mai eficient, de «a-l salva de el 
însuşi», fără nici o pârghie pentru a progresa în această direcţie, prin refuzul 
precis de a face jocul partidelor şi prin incapacitatea de a concepe o acţiune 
efectivă. Acest discurs ce refuză acţiunea are o funcţie internă: «a face să existe 
prin cuvânt o unitate inexistentă», precum şi o funcţie externă: permite 
exercitarea unei «magistraturi morale», o misiune alcătuită din «liniştire şi 
moderaţie». Astfel înţeles şi chiar dacă nu spune nimic adevărat, mitul întreţinut 
de clasele mijlocii are totuşi o utilitate, fie şi numai pentru a fi protejat de 
tentaţiile extremiste”. (Daviet 2000, 231). 

Dacă nu în vederea instaurării unei dificile corespondenţe între politic şi 
construcţia socială pentru a legitima, cel puţin ca igienă mentală, în vederea 
înţelegerii mecanismelor politice de care depinde viaţa individului şi a situării, 
prin această înţelegere, într-o zonă a suportabilului, recuperarea sensurilor unei 
gândiri simbolice uitate, pare astăzi la fel de necesară în spaţiul public, ca şi în 
spaţiul privat, aşa cum putem deduce din câteva observaţii pertinente care îi 
aparţin lui Marcel Gauchet: „La un moment dat, idealul autoguvernării va 
readuce în centrul atenţiei, ca elemente de sprijin indispensabile, aceste 
dimensiuni ale generalităţii publice şi ale unităţii colective repudiate de 
aspiraţiile actuale. Ele se vor recompune într-o nouă lumină, în vreme ce însuşi 
idealul autonomiei va găsi un nou limbaj” (Gauchet 2006, 146).  

În comparaţie cu „iluzia nomocratică” (Pierre Rosanvalon) denunţată, în 
fapt, deopotrivă de mişcările sociale şi de gânditorii fenomenului politic, în 
viziunea „simbolistică” a lumii politice între putere şi legitimitate există o 
strânsă legătură datorată simbologiilor sau mitologiilor, memoriilor, 
ideologiilor, utopiilor, sau ritualizării spectacolelor publice moderne mai mult 
sau mai puţin transparente.  

 
O concluzie 
În ciuda artificialităţii şi a manipulării ei ideologice, în ciuda 

reminiscenţelor de împrumut sau pur şi simplu forţate (imposibilitatea 
anamensisului colectiv), a minciunii şi automăgirii - noţiunea de memorie 
colectivă deţine un rol hermeneutic major în înţelegherea creaţiei politice. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:01:40 UTC)
BDD-V1841 © 2015 Sitech



129 

References 
Besançon, Alain.2007. Originile intelectuale ale leninismului, Traducere din 

franceză de Lucreţia Văcar. Bucureşti: Humanitas. 
Bochenski, J.M. 1992. Ce este autoritatea? Introducere în logica autorităţii, 

Traducere din germană de Thomas Kleininger. Bucureşti: Humanitas. 
Boltanski, Luc. 2008. Fapt şi cauză, Traducere de Sofia Oprescu. În Scena 

publică. Secolul 21, Bucureşti: Uniunea Scriitorilor din România şi 
Fundaţia Culturală Secolul 21. 

Bouvier, Pierre 2000. Lectură «socio-antropologică» a epocii contemporane. În 
Mituri, rituri, simboluri în societatea contemporană. Coordonator 
Monique Segré, Traducere de Beatrice Stanciu. Timişoara: Editura 
Amarcord.  

Daviet,  Jean Pierre. 2000. „Simbolicul în atelierul istoricului”. În Mituri, 
rirturi, simboluri în societatea contemporană. Coordonator Monique 
Segré, Traducere de Beatrice Stanciu. Timişoara: Editura Amarcord.  

Domenach, Jean-Marie. 1995. Întoarcerea tragicului. Traducere de Alexandru 
Baciu. Bucureşti: Editura Meridiane. 

Eliade, Mircea. 1991. Drumul spre centru. Bucureşti: Editura Univers. 
Eliade, Mircea. 1991. Nouăsprezece trandafiri, Bucureşti: Ed. Românul. 
Gauchet, Marcel. 2006. Ieşirea din religie, traducere din fanceză de Mona 

Antohi. Bucureşti: Humanitas. 
Girardet, Raoul. 1997. Mituri şi mitologii politice, Traducere de Daniel 

Dimitriu, Iaşi: Institutul European. 
Guénon, René. 1997. Simboluri ale ştiinţei sacre, Traducere din franceză de 

Marcel Tolcea şi Sorina Şerbănescu. Bucureşti: Editura Humanitas. 
Ricoeur, Paul. 2000. La mémoire, l’histoire, l’oublie. Paris: Éditions du Seuil. 
Ricoeur, Paul.  2004. Parcours de la reconnaissance. Paris: Éditions Stock. 
Paul Ricoeur, Paul. 1992. Lecture autour du politique. Paris: Le Seuil. 
Rouquette, Michel-Louis, 2002. Despre cunoaşterea maselor. Eseu de 

psihologie politică, Traducere de Raluca Popescu şi Radu Gârmacea. 
Iaşi: Polirom. 

 
 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:01:40 UTC)
BDD-V1841 © 2015 Sitech

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

