
11 

Introducere 

Tatăl nostru a fost instituit de Iisus Hristos ca un model de rugăciune ce se 
sprijină pe întreaga Evanghelie. Această rugăciune prezintă, aşadar, un caracter 
revelat, exemplar şi sintetic, ceea ce îi conferă un rol de primă importanţă în 
creştinism şi o popularitate în limbile pământului neegalată de alte texte. 

Rugăciunea are sursă biblică, fiind transmisă în două variante: prima, 
aflată în Evanghelia după Matei (6:9-13), a fost rostită de Iisus Hristos cu 
prilejul Predicii de pe Munte (Mat. 5-7), pe o colină identificată cu ceea ce azi se 
numeşte Muntele Fericirilor, pe ţărmul Mării Galileii. În această formă, textul 
începe cu o invocaţie, continuă cu şapte cereri şi se încheie cu o doxologie. 

Cealaltă variantă, uşor modificată şi mai redusă, se găseşte în Evanghelia după 
Luca (Lc. 11:2-4); ea a fost rostită la cererea ucenicilor, într-un loc în care 

Mântuitorul era retras pentru rugăciune, identificat cu Muntele Măslinilor. 
Versiunea mateiană s-a răspândit între primii creştini, cum atestă deja Didahia 

(datată în anii 50-70 p. Chr.), care stabileşte rostirea ei de trei ori pe zi. De 
atunci, Tatăl nostru este prezent în orice act devoţional public sau privat. 

Rugăciunea domnească este cel mai simplu şi mai natural mod de 
exprimare a credinţei. Au rămas în memoria colectivă momente când oamenii au 
îngenuncheat în stradă şi au rostit rugăciunea în mod spontan. Într-un interviu 

din ultimii ani de viaţă, principesa Ileana a României mărturisea că, după doi ani 
de exil, pribeagă şi moartă sufleteşte din cauza pierderii ţării, a trecut de la 
moarte la viaţă deodată, zicându-şi obişnuitul Tatăl nostru, când a ajuns la 

„Facă-se voia ta”. Un sondaj în folclorul românesc ne arată că rugăciunea 
însoţeşte orice practică populară de leac şi este prezentă în orice situaţie de 
cumpănă. Tatăl nostru dă glas nevoilor fundamentale ale omului din toate 
epocile istorice şi, cum observă Alexander Schmemann într-un comentariu la 

rugăciune, aceasta pare a fi fost alcătuită pentru fiecare în parte. 
Importanţa rugăciunii şi simplitatea ei o aşază între primele texte deprinse 

în copilărie, fapt ilustrat de Octavian Goga în poezia Dorinţa: „Copiii noştri să-i 

înveţi/ Tu: Crezul... Născătoarea.../ S-ajung să-i văd cântând pe toţi/ În strană, 
sărbătoarea”. De asemenea, este primul text transmis de misionari noilor 

convertiţi, lucru care a dus la apariţia unor versiuni vernaculare de mare valoare 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:38:12 UTC)
BDD-B862-01 © 2020 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



IO S IF  CA M AR Ă  

12 

pentru istoria limbilor. Totodată, fiind cunoscută pe de rost, ea a servit la 
învăţarea buchilor atât de copii, cât şi de intelectualii care doreau să se 
familiarizeze cu un alfabet necunoscut; este cazul numeroaselor versiuni scrise 

cu slove diferite de cele folosite în mod curent de limba rugăciunii (e.g. Tatăl 
nostru grecesc scris cu litere chirilice de Milescu pentru Stiernhielm). 

Dacă, după aprecierea lui Goethe, Noul Testament este limba maternă a 
Europei, putem spune, păstrând analogia, că Tatăl nostru face parte din 

vocabularul de bază al acesteia: rugăciunea a devenit etalon de memorare, iar 
expresii ca a şti/a spune ca pe Tatăl nostru sunt chiar mai populare decât a trăi 
ca în sânul lui Avraam (după Lc. 16:22). Fiind forme ale discursului repetat, 

secvenţe din rugăciune au pătruns adânc în limbile istorice, cum este versul 
„toamna noastră cea de toate clipele” al lui Emil Brumaru. Un sondaj al aluziilor 
la rugăciune prezente în literatura română, pe care l-am realizat în pregătirea 
acestui volum, arată că nu există scriitor mare care să nu fi menţionat măcar o 
dată rugăciunea în opera lui. Unii intelectuali şi-au legat chiar numele de Tatăl 
nostru: Milescu şi Dosoftei l-au diortosit, Antim, Heliade şi Voiculescu l-au 

comentat, Arghezi l-a parafrazat, iar Caragiale i-a dedicat o schiţă. 
Prin simplitatea ei, rugăciunea conţine concepte fundamentale din 

experienţa despre lume a unei comunităţi istorice (paternitatea, cârmuirea, voia, 
hrana, răul etc.), exprimate prin termeni din fondul principal de cuvinte, care o 
feresc de neologizare sau arhaizare. Acest text ilustrează „firea” graiului, putând 
fi considerat cartea de vizită a limbii în lume. Este de notorietate dragostea lui 
Jorge Luis Borges pentru rugăciunea Tatăl nostru, pe care o memorase în multe 

limbi ale pământului. Scriitoarea Alina Diaconu i-a furnizat în două rânduri 
versiunea românească, pe care ne-a comunicat-o şi nouă împreună cu 
circumstanţele în care s-a petrecut acest episod: Borges, scriitorul orb, şedea în 
faţa barului Sfântul Iacob din Buenos Aires, azi dispărut; când Alina Diaconu s-a 

prezentat, Borges a cerut să-i fie recitată rugăciunea în româneşte. Acolo, în 
plină stradă, scriitoarea a rostit Tatăl nostru românesc: „era siempre la plegaria 
que me habían enseñado en mi casa, en mi infancia mis padres”. Din relatarea cu 
lux de amănunte a acestui episod răzbat legăturile cu „acasa”, părinţii şi copilăria 
pe care le poartă în sine rugăciunea Tatăl nostru învăţată la o vârstă fragedă. 
Forţa evocatoare a rugăciunii se explică parţial prin conservatorismul acestui 
text care pare încremenit în timp: versiunea românească actuală conţine fapte de 
limbă ce funcţionează din sec. al XVI-lea până în prezent, chiar dacă ele nu mai 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:38:12 UTC)
BDD-B862-01 © 2020 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Rugăciunea Tatăl  nostru în  l imba română.  Studiu is tor ico -f i lo logic  

13 

sunt caracteristice pentru româna actuală: sfinţească-se în loc de să se sfinţească, 
vie în loc de să vină, ne izbăveşte în loc de izbăveşte-ne, uneori şi greşale pentru 

greşeli, carele pentru care sau pre în loc de pe. 

Toate aspectele trecute în revistă mai sus justifică interesul lingvistic 
pentru rugăciunea Tatăl nostru. Acest interes s-a manifestat constant de-a lungul 

timpului, în special prin culegerile de Tatăl nostru poliglot, practică întâlnită din 
epoca marilor descoperiri geografice până azi. Eugeniu Coşeriu (2010) a studiat 
rugăciunea cu mijloacele lingvisticii textului, într-o lucrare cu un pronunţat 
caracter teoretic, valoroasă pentru observaţiile asupra limbajului religios. Cele 

mai vechi versiuni în limbile romanice s-au aflat în atenţia romanistului elveţian 
Siegfried Heinimann (Oratio dominica romanice, Tübingen, Niemeyer, 1988). 

Tatăl nostru românesc a fost studiat sporadic, mai ales cu prilejul ediţiilor 
de texte care conţin rugăciunea, de o atenţie specială bucurându-se versiunile de 

la începuturile scrisului în limba română. Filiaţia acestora a fost cercetată de Ion 
Gheţie şi Al. Mareş (1985), care pun şi problema contextului cultural al 
traducerii versiunilor, iar Magdalena Georgescu (1978), editând Ocenaşul cu 
tâlc publicat de Cipariu, propune o grupare pe redacţii a versiunilor din primele 
două secole de scris românesc. Eugen Munteanu (2008, p. 407-448) a făcut o 
cercetare comparativă interlingvistică asupra încercărilor româneşti de traducere 
a hapaxului ejpiouvsio" din cererea a patra. Romanistul Al. Niculescu (2002) este 

singurul filolog care schiţează o istorie a Tatălui nostru românesc, pe baza unui 

corpus restrâns şi printr-o confruntare cu versiunile standard din limbile vechi de 

cultură. Coşeriu (1994) dedică o lucrare specimenelor de limbă română care au 
circulat în lucrările savanţilor occidentali de-a lungul secolelor, un loc de frunte 

ocupându-l Tatăl nostru; el studiază filiaţia textelor şi împrejurările în care 

acestea s-au difuzat în Occident. Cu excepţia articolului semnat de profesorul 
Niculescu, toate contribuţiile menţionate acoperă o anumită perioadă sau o 
problemă legată de rugăciunea Tatăl nostru, lipsind până în prezent o lucrare 
dedicată rugăciunii din cele cinci secole de scris românesc. 

Ne-am propus, aşadar, să studiem Tatăl nostru românesc începând cu 

versiunea din Evangheliarul slavo-român de la Sibiu (1551-1553) şi încheind cu 
versiunile actuale. În acest scop, am realizat un corpus de texte în care am inclus 

toate versiunile din sec. al XVI-lea, versiunile din sec. al XVII-lea la care am 

avut acces, prezente în manuscrise şi tipărituri, precum şi o selecţie a versiunilor 
din următoarele secole, când textul rugăciunii este deja standardizat. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:38:12 UTC)
BDD-B862-01 © 2020 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



IO S IF  CA M AR Ă  

14 

Importanţa rugăciunii face ca tipologia prezenţei istorice a acesteia să 
includă un mare număr de texte: lucrări liturgice, biblice, catehetice, omiletice, 

specimene de limbă, istorii ale limbii, abecedare etc. Se pune, aşadar, problema 
stabilirii sursei, a filiaţiei, a paternităţii şi a datării versiunilor, mai ales când 
acestea apar izolat. Am încercat să lămurim aceste probleme servindu-ne de 

critica textuală, aşa cum a fost ea teoretizată de Ion Gheţie şi Al. Mareş (1974) şi 
aplicată în diversele ediţii de texte, cu sugestiile metodologice oferite de Gheţie 
(1975b) şi Onu (1973, p. 21-23, 26). Chiar dacă vorbim de un text de mici 
dimensiuni, studiul lingvistic, pornind de la cercetările de dialectologie istorică 
ale lui Gheţie (1975), relevă informaţii preţioase despre versiuni. Faţă de opiniile 
cercetătorilor anteriori, care nu au admis circulaţia orală a rugăciunii în epoca 
veche a scrisului românesc, am plecat de la premisa, bazată pe contribuţia lui 
Eugeniu Coşeriu (1994), că rugăciunea Tatăl nostru s-a difuzat pe cale orală 
atunci când nu există dovezi că a rezultat prin traducere sau prin copiere fidelă. 
Dacă cercetările anterioare au apelat la versiuni standard din limbile de cultură, 
noi am făcut studiul comparativ interlingvistic (v. Munteanu 2008) pe baza unui 

corpus extins (în special slavon), urmărind diferenţele înregistrate de acestea. 
Cele mai vechi versiuni româneşti au fost tratate pe larg, urmărind cum 

s-a consolidat norma. Începând cu epoca lui Antim Ivireanul, când rugăciunea 
s-a standardizat, am renunţat la prezentarea cronologică a faptelor, modificările 
operate în textul rugăciunii regăsindu-se în capitolul dedicat analizei variantelor 

textuale. 

Ne-am referit în treacăt şi la versiuni ale rugăciunii în dialectele sud-

dunărene, incluzând câteva în corpusul de texte la propunerea profesorului 

Wolfgang Dahmen. De versiunile în dialectul aromân s-a ocupat sumar Nistor 

Bardu (2015), iar Tatăl nostru ca specimen de dialect istroromân a fost discutat 

filologic şi lingvistic de Sextil Puşcariu (v. PUŞCARIU, SI). 

Am acordat o atenţie specială limbii liturgice din ţinuturile dunărene, 
întrucât aceasta a influenţat limba rugăciunii vernaculare. Limba liturgică 

(bisericească) desemnează o limbă funcţională folosită atunci când se vorbeşte 
despre universul credinţei (cf. Coşeriu 2010; Chivu 1997). Avem, aşadar, o 
situaţie de diglosie, care constă în existenţa a două limbi (High şi Low) cu funcţii 
diferite în aceeaşi comunitate (Ferguson 1959). Limba liturgică defineşte atât 
liturghia, cât şi Rugăciunea domnească: până azi, rugăciunea se rosteşte în limba 
de cultură acolo unde există diglosie. Dacă pentru vorbitor limba proprie este 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:38:12 UTC)
BDD-B862-01 © 2020 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Rugăciunea Tatăl  nostru în  l imba română.  Studiu is tor ico -f i lo logic  

15 

singura formă autentică de exprimare a conţinuturilor de conştiinţă, celelalte 
idiomuri fiind percepute ca simple nomenclaturi (Coşeriu 1994b, p. 182-184), în 

universul de cunoaştere al religiei observăm că singura aptă să redea esenţa 
lucrurilor este limba liturgică. Această situaţie caracterizează şi limba liturgică 
din cadrul aceleiaşi limbi istorice. Nu dimensiunea socială a limbajului îl 
împiedică pe vorbitor, în actul devoţiunii individuale, să spună „Domnule, 
absolvă-mă” în loc de „Doamne, miluieşte-mă”; explicaţia stă în rolul deosebit 
de important pe care îl joacă funcţiile evocative în producerea sensului: orice 

semn evocă universul de discurs în care funcţionează, contextul verbal, 
circumstanţele extralingvistice, tradiţia lingvistică şi culturală, mediul etc. în 
care apare, adică toată realitatea care îl înconjoară (v. Coşeriu 2004, p. 319-324). 

Funcţia evocativă explică introducerea unor cuvinte aramaice în Evanghelie. 

Într-o scenă de maximă intensitate, recunoscându-l pe Iisus cel înviat, Maria 

Magdalena exclamă „Rabbuni!”, cuvânt redat întocmai de evanghelistul Ioan 
(20:16), care îl şi explică imediat (cf. 1 Ioan 1:3: „ce am auzit, ce am văzut cu 
ochii noştri, ce am privit şi mâinile noastre au pipăit”). În traducerea Evangheliei 

şi a liturghiei, multe cuvinte şi sintagme au fost preluate din original, chiar şi 
când transferul lingvistic nu era absolut necesar. În Vetus Latina, Palmer (1988, 

p. 186) observă că, pe lângă termenii tehnici necesari, inexistenţi în latină, s-au 

preluat şi cuvinte greceşti inutile, din „anxious piety or sheer incompetence”. 
Palmer ignoră, în realitate, forţa evocatoare a elenismelor pentru o comunitate 

care primise Evanghelia în limba greacă, în viziunea acesteia ele fiind singurele 

capabile să exprime conţinutul religios. Prin urmare, limba liturgică are valoarea 

limbii materne în universul religiei. Aceste aspecte explică satisfăcător prezenţa 
unor termeni din limba de cultură în versiunile vernaculare ale rugăciunii Tatăl 
nostru; este şi cazul elenismelor din rugăciunea aromânească sau al 

slavonismelor din versiunile nord-dunărene. 
Ca texte de referinţă, în studiul nostru am folosit următoarele versiuni 

biblice: pentru greacă, Textus Receptus (disponibil în proiectul digital Blue 

Letter Bible) şi BIBL. GRAECA (LXX şi NA28); pentru latină, Vulgata 

Hieronymiana (din Bibliotheca Latina IntraText) şi Vulgata Clementina (din 

VulSearch); pentru slavonă, Biblia de la Ostrog (1597). Diferenţele faţă de alte 
versiuni au fost semnalate la locul respectiv. Concordanţa biblică pe care ne-am 

bazat în discutarea ocurenţelor din texte este cea pusă la dispoziţie în proiectul 
Blue Letter Bible. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:38:12 UTC)
BDD-B862-01 © 2020 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



IO S IF  CA M AR Ă  

16 

* * * 

Lucrarea de faţă are la bază teza de doctorat realizată sub conducerea 
ştiinţifică a prof. dr. Eugen Munteanu, susţinută în 20121. Cercetarea a fost 

începută la Alba Iulia, în 2009, ca lucrare de disertaţie îndrumată de prof. dr. 
Alin-Mihai Gherman. Subiectul a fost reluat cu prilejul studiilor doctorale la 

Iaşi, unde prof. dr. Eugen Munteanu desfăşoară cercetări de filologie biblică 
românească, conducând – la vremea aceea – proiectul Monumenta linguae 

Dacoromanorum. Recunoştinţa noastră se îndreaptă către conducătorul tezei de 
doctorat, prof. dr. Eugen Munteanu; de asemenea, către referenţii tezei şi ai 
versiunii de faţă: prof. dr. Alin-Mihai Gherman, prof. dr. Gheorghe Chivu, prof. 

dr. Wolfgang Dahmen şi prof. dr. Zamfira-Eugenia Mihail. Adresăm mulţumiri 
colegelor de la Centrul de Studii Biblico-Filologice „Monumenta linguae 
Dacoromanorum”, colectivului Catedrei de Filologie Clasică a UAIC, lui 

Emanuel Conţac şi tuturor celor care ne-au sprijinit pe parcursul cercetării cu 
resurse, sfaturi şi încurajări. Aceleaşi mulţumiri domnului Lucian Leonte, 
directorul tehnic al Editurii Universităţii „Alexandru Ioan Cuza” şi doamnei 
Dana Lungu, iar în mod special doamnei Luminiţa Răducanu şi domnului dr. 
Marius Grigore. Nu în ultimul rând, întregii familii – în special soţiei Elena, 
tatălui Pavel şi mamei Miluţa, fraţilor Gabriel şi pr. Daniel – şi pr. Vladislav 
Nedelcu, cele mai adânci sentimente de recunoştinţă. 

                                             
1  Câteva părţi şi prelucrări din teză au fost deja publicate în volume şi reviste de 

specialitate; ele sunt reproduse aici într-o formă revizuită: „Şi nu ne duce pe noi în 
ispită”: a şasea cerere din rugăciunea Tatăl nostru în limba română, în Eugen 
Munteanu (coord.), Receptarea Sfintei Scripturi, între filologie, hermeneutică şi 
traductologie, VIII, Iaşi, Editura UAIC, 2019, p. 143-159; Rugăciunea Tatăl nostru 
în însemnările unui liovean din secolul al XVI-lea, în „Biblicum Jassyense”, 5 
(2014), p. 87-95; Consideraţii filologice privind posteritatea Noului Testament de la 
Bălgrad, în „Annales Universitatis Apulensis. Series Philologica”, 15:1 (2014), 
p. 221-230; Istoria unui pasaj dificil din rugăciunea Tatăl nostru în limba română: 
„Pâinea noastră cea spre fiinţă”, în Al. Andriescu – 88, (ed. Gabriela Haja), Iaşi, 
Editura UAIC, 2014, p. 135-152; O posibilă variaţie dialectală în textele vechi 
româneşti: tată/părinte, în Flores Philologiae. Omagiu profesorului Eugen Munteanu 

la împlinirea vârstei de 60 de ani (ed. Ana Catană-Spenchiu/Ioana Repciuc), Iaşi, 
Editura UAIC, 2013, p. 178-189; Singularul cer în cele mai vechi versiuni româneşti 
ale oraţiei dominicale, în „Text şi discurs religios”, 3 (2011), p. 123-130; Versiunile 

româneşti ale rugăciunii Tatăl Nostru din secolul al XVI-lea în raport cu originalele 

lor slavone, în Receptarea..., I, 2011, p. 36-52; Rugăciunea Tatăl nostru în limba 

română. Schiţă istorică, în „Horeb”, 1, 2019, p. 99-124. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:38:12 UTC)
BDD-B862-01 © 2020 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

