
 

165 
 

V. Anti-tradiția edițiilor „britanice” 

 
V.1. Istoria activităţii BFBS – ulterior UBS 

 
 
Societatea Biblică Britanică şi pentru Străinătate (British 

and Foreign Bible Society) a fost fondată, în 1804, pentru a 
furniza Biblii în primul rând Ţării Galilor (Steer 2004: 45-8). 
Statutul Marii Britanii de Imperiu global a permis însă 
fondatorilor să adauge imediat şi o dimensiune internaţională: 
propunerea „Why not for the world?” a venit firesc, iar 
societatea și-a propus să fie „o instituţie care se naşte într-o 
naţiune pentru binele tuturor” (ibidem: 69).  

BFBS şi-a asumat o identitate de graniţă, ca „o societate 
pentru furnizarea mijloacelor religiei, dar nu o societate 
religioasă” (ibid.: 170),  ceea ce îi permitea să coopteze figuri 
politice importante, care aduceau capital de imagine şi dădeau 
greutate iniţiativelor Societăţii302 . Bible Society era astfel 
susţinută, ca organism reprezentativ al intereselor (fie şi doar 
culturale) britanice, de ambasadele Imperiului, care îi deschi-
deau uşile şefilor de state şi îi asigurau protecţie, 

                                                 
302  Printre ei, activistul anti-sclavie Wilberforce, fost guvernator al 

Indiei şi lordul Teignmouth (primul conducător ales al societăţii) - un 
moderat, deschis spre un generos ecumenism, dar dependent de perspec-
tiva protestantă. Chiar Regina Victoria devine membră, în 1838. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 
 

166 
 

contrabalansând influenţa oricăror culte locale303. După cum 
afirmă unul din istoricii contemporani ai Societăţii, Roger 
Steer, acţiunile ei „trebuie luate aşa cum sunt, câutând doar 
partea bună a lor” – căci nu se puteau aduce reproşuri în 
materie religioasă unei societăţi laice. Marile cantităţi de 
Biblii puse în circulaţie nu au oprit, desigur, procesul de 
secularizare globală (și, cu timpul, iniţialul lack of supply, s-a 
transformat în lack of demand304), însăşi Societatea fiind, o 
expresie a acestui proces – chiar dacă, pe de altă parte, îşi 
aroga, optimist, reuşita creării unei „noi ere a creştinătăţii”. În 
virtutea laicităţii ei, apela, pentru a strânge bani305 din cât mai 
multe direcţii, la compromisuri arbitrare. La început, membrii 
societăţii s-au raportat la Biblia de la Geneva306, populară în 
mediul lor. Pentru că la aceasta deranjau notele şi comentariile 
cu tentă calvină, s-a votat, pentru atragerea cât mai multor 
donatori307, publicarea de Biblii „fără note sau comentarii” 
ceea ce a devenit o „regulă fundamentală” a instituţiei. În 
aceeaşi manieră practică s-a argumentat, în 1825, și elimina-
rea cărţilor deuterocanonice (numite de englezi Apocrypha): 
Biblia de la Geneva nu le conţinea, iar majoritatea donatorilor 
nu a dorea să ofere „banii proprii” pentru ceea ce era „addition 
to Scripture”, adică pe „legende” (Steer 2004: 160). 

                                                 
303 Cu care nu se putea angaja în dezbateri,  devreme ce era o simplă 

organizaţie non-guvernamentală capitalistă, unde calitatea de membru 
decident se obţinea prin sumele donate. 

304 Vezi Steer 2004: 444. 
305 Iniţial, prin donaţii; mai târziu, în cazul ABS şi UBS, printr-o 

campanie profesionistă de cereri de ajutor prin poştă (Robertson 1996: 
221-2). 

306  Ea era modelul Societăţii, în chestiunile privind notele şi 
comentariile, precum şi cărţile Apocrypha (Robertson 1996: xi). 

307 „Without note or comment” era şi o regulă ce ţinea de colectarea 
banilor (Robertson 1996: 61): „Any attempt to underscore one 
interpretation rather than another would be to invite controversy and 
possible loss of support.” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 

167 
 

Aceste reguli, atât de arbitrar stabilite308, au fost urmate 
cu sfinţenie. Se interziceau introducerile pentru toate Bibliile 
nou-traduse, şi nici măcar foile de text nu puteau fi trimise 
nelegate în afara Angliei, de teamă că cineva ar putea să ada-
uge vreo prefaţă, și astfel să încalce „regula fundamentală”, 
sau vreo carte deuterocanonică, făcând astfel ca adevărul să 
devină „impur”309.  

Se recunoaşte azi, în unele autocritici vagi și generale, că 
membrii din 1825 aveau o cunoaştere slabă a realităţilor de pe 
continent, şi nu au și-au imaginat că Bisericile (inclusiv cele 
protestante) vor avea obiecţii faţă de operaţiunile societăţii310. 
O dovadă e că nici azi istoriile societăţii nu au informaţii 
valabile despre canonul biblic ortodox311 – și nicăieri nu se 
face legătura între ruptura în 1826 a Agenţiei Ruse de Socie-

                                                 
308 Steer 2004: 347. Pe baza unor discuţii între nişte sponsori adunaţi 

întâmplător se stabilea, în secolul XIX, prin vot, definiţia Bibliei! 
309 Regula „fără note sau comentarii” garanta că Societatea sprijină 

„the pure unmixed Text of the Bible” (Rudis Indigestaque… p. A2), Sau, 
cum spunea, titlul altui pamflet din 1832 publicat la Londra de Rev. John 
Kempthorne, furnizează „Comprehension without compromise”. 

310  (Browne 1859; I, 96). Şi unii regretă (Batalden/Cann/Dean 
2004: 4) abandonarea experimentului ecumenist iniţial, şi trecerea la 
canonul strict protestant, până în 1966. Neîncrederea creată de controversa 
din 1826 privind Apocryha a dus de altfel la ruperea National Bible Soci-
ety of Scotland, pe când „experimentul”, deşi era un interconfesionalism 
pan-evanghelic în primul rând, a fost totuşi un precusor important al 
mişcării ecumeniste de mai târziu (ibid.: 39). 

311 Steer (2004: 159) afirmă de pildă că Biserica Răsăriteană nu are 
nici o poziţie privind includerea în Biblie a cărţilor Apocrypha 
(deuterocanonice). Faptul că ea reapare ca o colaboratoare atunci când 
poziţia Societăţii se relaxează pe această temă (ibid.: 420 nu-i spune nimic. 
Admite doar că, în 1826, „they had not studied carefully enough the 
character of the version of the Scripture used by Protestants, Catholics and 
the Orthodox Church abroad. Or if they did, they did not think through the 
implications of their actions”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 
 

168 
 

tate şi decizia acesteia din 1825312. Impactul negativ al regulii 
privind Apocrypha a fost minimalizat, pretinzându-se 
superficial că va fi o provocare care îi va stimula și pe alţii 
să-și scoată singuri Biblii mai multe, cu Apocrypha (Steer 
2004: 163-4), dacă vor voi – și, oricum, cele fără Apocrypha 
erau mai bune decât nimic (Canton 1904: III, 316).  

Multe din greutăţile întâmpinate de colportori pe teren 
veneau din lipsa comunicării și a tendinţei de a subscrie totul 
avantajelor politice de moment ale britanicilor. La adăpostul 
protecţiei imperiale, pentru colportorii BFBS, tradiţiile locale 
erau subiect de glume și ironii313. A fost nevoie să treacă un 
secol şi jumătate, şi ca Anglia să-şi piardă imperiul şi o parte 
din forţa financiară314, ca să accepte, în final, de la americanii 
din ABS, amendamentul de bun simţ la absurda regulă 
„without note or comment”315: notele şi comentariile care nu 
sunt doctrinale sunt foarte necesare pentru lămurirea pasajelor 
dificile – cum decide noul UBS316, care promova, în locul 

                                                 
312 Rămâne un mister (Batalden 2004: 169) de ce „Russian Empire 

was the scene for the Society’ greatest international succes and its most 
conspicuous failure”, Iar Canton (1904: I 404-22) nu face nici o legătură 
între „Catastrophe in Russia” şi măsura din 1826, deşi prezintă lucrurile 
cronologic. 

313 Văzute prin prisma confesiunii lor, ele erau „o caricatură de 
creştinism”(Steer 2004: 2011) Borrow, misionar în Spania, povestea cum 
ani la rândul i s-a reproşat că activitatea sa încălca dispoziţiile Conciliului 
din Trent, totuşi niciodată n-a fost curios să citească acel canon, pentru a 
da şi alt răspuns decât că „e vorba de ceva vechi”, ci s-a mulţumit cu 
pârghiile diplomatice. Iar istoricii Societăţii aprobă această conduită – o 
adevărată marcă a BFBS, o bună bucată de vreme. 

314  În 1957, după afacerea Suez (Robertson 1996: 123 şi 
Batalden/Cann/Dean 2004: 8). Finalmente, BFBS a ajuns o societate bi-
blică naţională printre altele, chiar dacă dă încă atenţie şi situaţiei externe. 
Între timp se luptă cu tot mai acuta lipsa de interes pentru Biblie la ea 
acasă.  

315 Abia în 1939 (Robertson 1996: 60-1). 
316 După 10 ani de la crearea UBS, a început să se dezvolte ideea că 

principiul without note or comments nu e suficient (Robertson 1996: 54). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 

169 
 

fidelităţii literale faţă de tradiţia Bibliei englezeşti, noţiunea 
traductologică de „transfer of meaning”317. Sub egida UBS318, 
mişcarea Societăţilor Biblice se întoarce la deschiderea de la 
începuturile BFBS, dar, chiar în noua atmosferă mai deschisă, 
notele 319  şi cărţile Apocrypha rămân „thorny questions” 
(Robertson 1996: 117).  

Societatea a avut la început o orientare ecumenică – 
recomanda angajaţilor „să servească adevărul, să evite 
controversele şi să lucreze cu toate confesiunile”. Totuşi, me-
diul închis al iniţiatorilor320, avea orizontul ecumenic impreg-
nat de protestantism: compromisurile admisibile pentru acel 
mediu nu erau neapărat la fel în întreaga lume. Iniţiatorii au 
fost dezamăgiţi să constate că în ciuda idealurilor „simple”, de 
„a face Biblia disponibilă într-o formă pe care toţi să o poată 
înţelege şi pe care să şi-o poată permite (Robertson 1996: xii), 
nici BFBS, nici „sora” ei americană, ABS, n-au primit din par-
tea Bisericilor Catolică şi Ortodoxă încurajările aşteptate 
(ibidem: 2). Chiar şi când relaţiile cu celelalte culte s-au îmbu-
nătăţit, eticheta nu putea fi evitată – cum recunoaşte 
Robertson (ibid.: 61): „E naiv să crezi că Bible Societies erau 

                                                 
317 Prin Eugene Nida, care l-a avut ca precursor pe Benjamin Jowett. 

UBS a pus de la început problema calităţii traducerii (Robertson 1996: 54).  
318 Întemeiată printr-o iniţiativă din mai 1946 de BFBS, alături de 

American Bible Society,The Nederlands Bible Society and the National 
Bible Society of Scotland, cele patru Societăţi Biblice cele mai active, şi 
susţinute de Cehoslovacia, Danemarca, Finlanda, Franţa, Germania, 
Norvegia, Polonia, Suedia şi Elveţia. World Council of Churches, atunci în 
proces de formare, era de asemenea reprezentat. 

319 Steer 2004: 397 – după Nida, ele sunt chiar obligatorii pentru 
lămurirea contextului. 

320 Comitetul General a avut, de la început în compoziţia sa 15 mem-
brii ai Bisericii Anglicane, 15 membri ai altor denominaţiuni creştine din 
Anglia, plus 6 membri străini (Steer 2004: 79). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 
 

170 
 

altceva decât reformate”. ONG-urile religioase laice321 sunt 
de multe ori paravane pentru prozelitismul confesional – 
acesta poate deturna neutralitatea oriunde o orientare doctri-
nară minimală nu este asumată de la început.  Deschiderea 
ecumenică e sinceră și funcţională când este asumată și 
confesional. 

Deși regulile pentru translatori prevedeau ca, la elabora-
rea unui text, să se protejeze sensibilităţile bisericilor locale 
(ai căror lideri trebuiau consultaţi despre eventualii termeni 
ofensatori), iar colportorilor li se interzice să denunţe vreun 
sistem de credinţă322, estrangement-ul insularilor epocii mai 
ales faţă de cultura Europei estice producea şocuri culturale. 
Colportorii din Rusia acuzau cu vehemenţă, după momentul 
despărţirii Agenţiei Ruse de BFBS (1826), „idolatria” 
ortodocşilor veneratori ai icoanelor şi ai Fecioarei Maria. 
Ortodocşii greci care nu agreau partizanatul Societăţii erau 
numiţi fanatici, superstiţioși și medievali. Traducătorii au 
preluat, şi ei, astfel de excese în Bibliile britanice. Reacţia 
britanicilor va fi însă cel puţin la fel, când BFBS ajunge în 
situaţia de a accepta ea însăşi cel mai mic compromis323.  

                                                 
321 Howsam 2004: 24. BFBS a fost mereu ceva între „o organizaţie 

evanghelică” (protestantă) şi un „publisher” care respectă „customs of 
book trade”.  

322 Şi să evite controversele  (Steer 2004: 309, 325). 
323 Atunci când se discuta, în 1971, la Louvain, la Conferinţa Faith 

and Order a WCC, alături de Biblie, şi despre Conciliul de la Calcedon, în 
viziunea BFBS se complicau în mod greşit lucrurile, anulându-se „clarita-
tea”(Robertson 1996: 84). Și alte societăţi biblice au reacţionat în acelaşi 
fel. Iar mulţi protestanţi s-au opus cooptării catolicilor şi ortodocşilor în 
Forumul Agenţiilor Biblice din suspiciune faţă de istoria lor de conflict cu 
protestanţii. „Dogma catolică s-ar putea strecura în Biblii”, căci „orice 
traducere e o interpretare” – justificau ei acum reticenţa la astfel de asoci-
eri (ibid.:178, 310). De altfel, în Anglia nu s-a putut publica, multă vreme, 
decât versiunea autorizată a Bibliei locale – şi nici măcar reginei, ca 
anglicană, nu i se putea dărui ceea ce Societatea publica pentru alţii, 
lipsind cărţile Apocrypha, conform tradiţiei (Steer 2004: 384). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 

171 
 

 
V.2. Istoria activitatii BFBS in Romania (cu 

referire la Psalmi) 
 
 
În general, istoriile BFBS abia dacă amintesc despre 

România, care, faţă de cuprinderea globală a activităţii 
Societăţii, n-a fost o zonă prea importantă. 

Primul şi probabil cel mai important şi mai bun lucru 
făcut de BFBS pentru români a fost, Biblia tipărită în 1819 
prin Agenţia numită Societatea Biblică Rusă. Era perioada de 
început a ONG-ului britanic, când se puneau bazele mișcării 
ecumenice, reluate mai târziu, și se colabora entuziast cu 
Imperiul ţarist ortodox. Pentru basarabenii din Imperiu, cele 
5.000 de Biblii (plus exemplarele de Noul Testament; 5.000 în 
1919, separat faţă de cele 5.000 scoase în 1817 pentru 
Moldova şi Ţara Românească) au avut un rol important în 
păstrarea identităţii naţionale. Câteva sute de Biblii au circulat 
şi în Ţările Române (Olariu 2003: 16). Conform regulii 
Societăţii, Biblia (o carte cu un format compact, frumoasă, 
bine legată, dar – o altă marcă a Societăţii – cu destule greşeli 
de tipar, din grabă) avea, în loc de introducere, o scurtă notă în 
care se preciza cine o tipăreşte – iar Noul Testament nu avea 
nici măcar atât. Importanţa acestor tipărituri venea din faptul 
că s-a folosit, la sugestia mitropolitului Gavriil Bănulescu, 
textul lui Samuil Micu de la 1795 (Tappe 1968: 95), cu 
corecturi minore – era o adevărată ediţie ecumenică a epocii.  

Cererea şi entuziasmul ortodocşilor pentru Bibliile tipă-
rite a fost mare, şi Bisericile locale şi-au dat tot concursul, 
văzând la BFBS doar gestul nobil, nu şi agenda nemărturisită. 
Iniţial, spune Tappe, Societatea fusese informată că în Româ-
nia nu exista nicio traducere a Bibliei, şi acţiunea ei pleca de la 
premisa că e mai uşor „să îndrepte (amend)” pe supuşii creş-
tini ai turcilor decât să îi convertească pe otomanii necreş-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 
 

172 
 

tini324.  
În Ţările Române, Societatea intră, din păcate, abia după 

momentul radicalizării protestante din 1825, când spiritul ei 
iniţial de deschidere se diminuase şi renunţase la 
„experimentul ecumenist” (Batalden/Cann/Dean 2004: 4). 
Primul contact se face prin reprezentanţa de la Smyrna (Tur-
cia). Intenţiile iniţiale, din 1826, de tipărire a unei Biblii româ-
neşti fără Apocrypha, au fost abandonate, din lipsă de interes 
din partea the Comitee. Ulterior, agentul Benjamin Barker îi 
cunoaşte, în 1834, la Constantinopol, pe viitorii domnitori ai 
Moldovei şi Ţării Româneşti, Mihail Sturdza și Alexandru 
Ghica, cărora le face vizite în Principate – din cauza opoziţiei 
prelaţilor greci, n-ar fi putut deschide subiectul Bibliei la Con-
stantinopol. Reuşeşte să tipărească, în 1838, la Smyrna, un 
Nou Testament – desigur, fără prefaţă, conform regulii 
Societăţii, dar copiind o versiune pe care i-o pusese la dispozi-
ţie clerul ortodox. Moldova nu acceptă deloc colaborarea, 
fiind prevenită de Patriarh. Totuşi, în Ţara Românească, mai 
mulţi oficiali cumpără noua versiune pentru elevii de la Sf. 
Sava, dar exemplarele se distribuie greu, pentru că formatul şi 
stilul tipografic derutau, părând „prea profane”325. Se vând, 

                                                 
324  Tappe 1968: 91 – „Dated from Vienna, May 1811, von 

Hammer's memorandum urged the distribution of the Scriptures in the 
languages of Turkey's Christian subjects rather than in Turkish, on the 
ground that it would be easier to amend Christians than to convert 
non-Christians. He asserted that the Wallachians never had the Scriptures 
translated into their native tongue; that the Wallachians and Moldavians 
had only very few books printed”. 

325  Tappe 1968: 103. Colportorii Societăţii Biblice Britanice nu 
conteneau să se mire de reverenţa ortodocşilor pentru textele biblice, no-
tând stupefiaţi cum îşi făceau cruce ruşii şi sărutau Biblia (Steer 2004: 319) 
– deşi ei „nu au suferit pentru ea” niciodată, cum nota recent un protestant 
cunoscător al tradiţiei răsăritene  (Cooper 2003: 145-6), În schimb, pentru 
ortodocşii era uimitor să constate că principiul „Sola Scriptura” nu în-
seamnă deloc, la protestanţi, mai multă deferenţă faţă de textul sacru, ci, 
dimpotrivă, mai multă îndrăzneală – tocmai din partea lor. Din punct de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 

173 
 

totuşi, câteva mii de exemplare. Barker stă un an şi ceva în 
Ţara Românească, (până în 1853), lucrând cu domnitorul, în 
ciuda clerului, şi gândindu-se la variante de livrare a cărţilor în 
Moldova, prin Basarabia sau Muntenia. 

Influenţa tipăriturilor BFBS începe să se vadă într-o 
libertate mai mare faţă de textul Biblic, astfel că şi ortodocşii 
încep să tipărească unele extrase scurte, în formate mici, ief-
tine şi comode, după model „britanic”326. Barker nu îndrăz-
neşte încă să ridice problema unui Vechi Testament tradus din 
ebraică, conform principiilor protestante – raporta Societăţii 
că aşa ceva nu ar putea fi admis de cler (de altfel, în 1835 se 
emisese, deja o decizie sinodală grecească în această privinţă). 

În 1854, îl regăsim Ţările Române pe noul agent S. 
Mayers, care deja dubla preţul la Noul Testament din Ţara 
Românească şi Moldova din cauza cererii mari – mai multe 
mii de exemplare. Agenţii Mayers, apoi și Colquhoun, exce-
lent primiţi de domnitor şi, aşa cum mărturisesc, trataţi bine de 
români în genere.  

La fel ca şi la ruşi însă, odată câştigată încrederea 
oficialităţilor prin tipărirea textului propus de clerul local, 
BFBS trece la editarea pe cont propriu a Noului Testament, 
apoi și a cărţilor Vechiului Testament – după standarde pro-
prii: pe baza versiunii ebraice şi fără cărţile deuterocanonice –, 
întreprindere pentru care continuă să primească un oarecare 

                                                                                                    
vedere tehnic, unele din cărţile societăţii Britanice erau, desigur, adevărate 
realizări; totuşi ele arătau nepotrivit în contextul nostru: într-adevăr, întâl-
neşti, în arhiva Societăţii, formate diferite şi curioase, de fiecare dată altul, 
dând o impresie de grabă şi improvizaţie; parcă prea mici, dar în acelaşi 
timp greu de ţinut în mână, ci mai potrivite poate ca talisman. Uneori, 
Societatea publica în spaţiul nostru şi combinaţii inedite de cărţi biblice (de 
pildă, la Iaşi au scos doar Vechiul Testament. Aristia a scos Genesis, Isaia 
și Psalmii, iar pentru bulgari se tipărea un volum conţinând Psalmii 
împreună cu Proverbele şi Ecclesiastul.. 

326 O spune chiar directorul Şcolilor, Petre Poenaru (Tappe 1968: 
103). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 
 

174 
 

sprijin și de la cler, din bonomie, ignoranţă şi nesesizarea 
agendei prozelitiste, ori din considerentul că diferenţele nu ar 
fi atât de importante, cum putea părea până la episodul 
conflictual privindu-l pe Cornilescu (la fel, se primea în 
continuare şi the cordial approval of the Russian Orthodox 
Church327). O Biblie diferită, fără o prefaţă care să prevină 
asupra numeroaselor modificări, avea însă toate datele, 
obiectiv vorbind, unei fraude filologice, doar că BFBS socotea 
atunci aceasta o cale de urmat pentru „misiunea” confesională 
proprie. 

 
 

V.3. Ediţii de consemnat 
 
 
În privinţa Psalmilor, e de consemnat în primul rând 

ediţia din 1859 – „Psalmii” 328  aparăruţi la Bucureşti, în 
traducerea lui de Constantin (Costache) Aristia, actor şi om 
politic de originea greacă, traducător al Iliadei şi amic al lui 
Ion Heliade Rădulescu. Supratitlul, Biblia Sacra, e de altfel 
comun cu cel al traducerii publicate la Paris în 1858, de 
Heliade Rădulescu, după primele cărţi ale Bibliei. Spre 
deosebire de versiunea lui Heliade, care avea ca sursă 
Septuaginta, această traducere era „din ultima ediţiune 
ellenică recorrectată supra ebraiciloru archetipi”, coform 
paginii de titlu, adică se baza pe varianta „britanică” neogre-
cească329, și era doar „recorectată” după originalul ebraic. 

                                                 
327  Roe 1965: 63 – despre perioada 1905- 1919.  
328 „Cu cheltueala Societăţi Ierografice Bretanice şi Străine spre 

propagarea sfântului cuvântu în Bretania şi la alte naţiuni.” 
329 Cum observă corect Savelovici (2012: 89) – spre deosebire de 

Florescu, care (2011: 83) spune, ambiguu: „tradusă după Biblia greacă”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 

175 
 

Foloseşte, în multe locuri, acelaşi limbaj burghez elevat al 
epocii330. 

Apoi, o nouă traducere apare, în 1863, la Bucureşti, fiind 
realizată de Keller, evreu creştin, agent al BFBS în Ţara 
Românească, şi de Ştefanide, român cu origini greceşti. Înce-
pând cu această ediţie, Psaltirile „britanice” poartă de regulă 
titlul „Cartea Psalmilor tradusă întocmai dupa textul original” 
(care insinua că Texul Masoretic, întrucât este în limba evre-
iască, ar fi varianta originală a Psalmilor). Versiunea continua 
aceeaşi tradiţie a neologismelor ilizibile.   

În 1866 urmează, tot la Bucureşti, o ediţie tradusă de 
Ieronim Voruslan, profesor de seminar ortodox. Aceasta su-
feră, în 1867, o revizuire în direcţia Textului Masoretic din 
partea agentului William Mayer (de la London Jews Society 
Iași), fiind retipărită astfel, în acelaşi an, în tomul al II-lea al 
Vechiul Testament care se va încheia în 1869. Textul e reluat 
în Bibliile 1871 (Iaşi) şi 1873 (Budapesta). Teologul ortodox 
Nicolae Nitzulescu va realiza o nouă revizuire, ce apare în 
Biblia de la Iaşi, în 1874, în Psaltirile vieneze din 1875, 1877 
şi 1881, şi cele bucureştene din 1877, 1905, 1906 şi 1917, 
apoi în Bibliile, tot de la Bucureşti, din 1908, 1911 şi 1921331.  

În fine, Dumitru Cornilescu publică, în 1920 „Cartea 
Psalmilor”, sub egida Societăţii Evanghelice Române, versi-
une ce e inclusă întâi în Biblia publicată de prinţesa Ralu 
Callimachi, în 1921, apoi e propusă BFBS, care o tipăreşte în 
1924, apoi în 1931 şi de atunci încoace332, fiind pusă în 
circulaţie pe o scară largă de colportorii Societăţii, care 

                                                 
330 Și Bălan 1914: 214 observa,  contrariat, că această tendinţă de a 

folosi un limbaj elitist nu se potriveşte unei traduceri  destinate unui întreg 
popor, unui public de milioane de cititori. 

331 Ediţiile sunt în aceste decenii foarte dese şi fără modificări, astfel 
că numărul lor, nefiind clar specificat, e aproape imposibil de stabilit. 

332 Inclusiv ediţiile neoprotestante post-Cornilescu (GBV şi NTR), 
sunt tributare în mare parte acestuia (mai ales prima), vezi şi Birtz (2013: 
33) şi Conţac 2011b: 223-5. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 
 

176 
 

raportau succesul ei de piaţă – fie el şi unul subvenţionat. 
Cornilescu renunţă la neologismele din vechile ediţii 
britanice, în schimb de multe ori cade într-un limbaj excesiv 
de colocvial. În plus, el colectează, din ediţiile precedente, şi 
din traducerile occidentale Segond şi Darby, toate sugestiile 
de interpretare a textului în direcţia doctrinei protestante.  

Promovând un asemenea text, colportorii cereau de la 
Biserica Ortodoxă, pe care în fond o subminau, toleranţă, 
recunoscând pe de altă parte că nu înţeleg tradiţia locală – lu-
cru care astăzi li se pare nelalocul lui chiar şi celor mai 
entuziaşti istorici ai Societăţii 333 . Românii, la rândul lor, 
înţelegeau prea puţin mentalitatea englezilor și îi tratau cu mai 
multă toleranţă decât mediile catolice, mai familiarizate cu 
agenda lor globală. De asemenea, conducerea de stat încuraja, 
din considerente politice, acţiunile Societăţii, dându-le tot gi-
rul334.  

                                                 
333 „To the tortuous background of Balkan history between the wars 

the work of the Society's colporteurs appears curiously unrelated. From 
the standpoint of a later age one might wish to have seen an increasing 
involvement of the Society with the Churches, and particularly with the 
Orthodox Church in these countries. It must be recognised, however, that 
such involvement was not a basic element of the Society's policy between 
the wars. From the Orthodox it sought only tolerance and understanding; 
among Roman Catholics it sought nothing more than liberty, and whilst 
recruiting its staff almost 'entirely from small Protestant minorities, the 
Society was particular never to become so involved with any one of them 
as to become identified with it in the eyes of governments” (Roe 1965: 
268). 

334 „The Rumanian Government's attitude was one of more than 
mere tolerance, for a directive from the Ministry of the Interior issued in 
1910 requested that every facility be given to the Society's Agents in the 
various provinces of the country, and emphasised their right to circulate 
the Bible by means of colportage. Here too the Orthodox clergy were 
generally well disposed, and on many occasions shared in the work of 
selling the Society's versions, but the major part of this task fell of course 
upon the colporteurs, two of whom lived permanently in Rumania, being 
joined from time to time by others from Servia or other neighbouring 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 

177 
 

Succesul versiunii Cornilescu a venit şi în contextul în 
care colportajul abia se relua, cu un elan nou, după primul 
război mondial, în anul 1922. În 1924, se puneau la dispoziţie 
aproape 100.000 de tipărituri. Este posibil ca la această creş-
tere de tiraj să fi avut o contribuţie şi stilul traducerilor Noului 
Testament şi Psalmilor publicate în 1921 de  Cornilescu (de-
scris încă de istoricul BFBS Roe drept „an Orthodox 
scholar”). Deşi versiunea nu a fost de la început adoptată ca 
text oficial al Societăţii în limba română, ea a fost ulterior pusă 
în circulaţie în tiraje tot mai mari, de colportorii Societăţii, 
dovedindu-se, cum spune Roe, „extremely popular”335. 

Revenirea la un nou episod de colaborare ecumenică 
fructuoasă avea să aibă loc abia după ce în locul BFBS a 
început să acţioneze UBS. Acest organism a reușit să găsească 
un modus vivendi cu guvernările comuniste din Europa de est 
(Robertson 1996: 248), inclusiv cu cel din România, 
contribuind la tipărirea Bibliei Ortodoxe de la 1968, cu 
concursul dat de patriarhul Justinian. La trei luni de la 
preluarea puterii de către Nicolae Ceauşescu, în iunie 1965, 
arhiepiscopul de Canterbury, Michael Cantuar, l-a vizitat pe 
Patriarh, iar, peste un an, acesta îi întoarce vizita, prilej cu care 
Cantuar îl îndeamnă să solicite UBS sprijin pentru tipărirea 
unei Biblii. În urma demersurilor făcute de Justinian, 
autorităţile comuniste permit importul de hârtie (dinspre 

                                                                                                    
countries” (Roe 1965: 75). 

335 „Colportage was not resumed in Rumania until early 1922, partly 
owing to the difficulty of recruiting staff, and partly because chaotic 
transport conditions made it difficult to supply books to the depot in 
Bucharest. In 1924, however, nearly 100,000 copies were circulated, 
compared with 5,000 in 1920. This steadily increasing circulation was 
greatly stimulated by the publication in 1921 of a translation of the New 
Testament and Psalms by a Rumanian Orthodox scholar, Cornilescu. 
Although this translation was not at once adopted as the Society's official 
Rumanian text, it was widely circulated by the Society's colporteurs, and 
proved extremely popular” (Roe 1965: 267). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 
 

178 
 

BFBS), pentru tipărirea a 100.000 Biblii, liderii americani ai 
Societăţii fiind încântaţi că-i pot ajuta pe creştinii de dincolo 
de Cortina de Fier – iar, în afară de ABS (alături de BFBS), au 
mai contribuit la suma pentru cele 160 tone de hârtie subţire și 
Societăţile din Canada, Olanda, Norvegia și Suedia336. Hârtia 
şi cerneala de tipar (tot englezească), au venit în tranşe, în 
1968, iar cele 100.000 de exemplare au fost distribuite – câte 
10-25 în fiecare din cele 8.600 de parohii, pentru a dovedi 
vocilor critice şi suspicioase din rândul finanţatorilor că 
sprijinul pentru BOR a fost realmente util. UBS a cerut la 
schimb ca sprijinul să fie menţionat în prefaţă (unde Patriarhul 
a lăudat în mod deschis „râvna” BFBS) şi, mai ales, ca „şi 
credincioşii din alt ţarc decât cel ortodox” să poată importa 
Biblii protestante. Împărţirea între Scripturile pentru ortodocşi 
şi protestanţi lăsa problema într-un context nefilologic, iar 
protestanţii păstrau aceeaşi dificultate de a înţelege rezervele 
Ortodocşilor – căci comunicarea între cele două spaţii, orto-
dox şi protestant, nu era cu mult mai bună decât în urmă cu un 
secol. Se profita însă de recenta atmosferă de deschidere 
marcată de intrarea Bisericilor Ortodoxe WCC în 1961 (la 
Delhi) şi apropierea UBS de Catolici cu care, în 1968, se para-
fau „principiile călăuzitoare pentru traducerea interconfesio-
nală”. Pentru munca overseas, americanii de la ABS 
contribuiau însă cu jumătate, iar BFBS and commonwealth cu 
un sfert (Robertson 1996: 135). Mai târziu, în anii ‘80, 
activitatea în România a intrat într-o fază de stagnare.337 To-
tuşi, colaborarea s-a păstrat338 şi continuă şi azi, mai ales că 

                                                 
336 CBS, DBS, NoBS şi SweBS. 
337 Robertson 1996: 242-3: la noi, ca şi la ruşi, se consemna: „very 

slow progress”. Biblia Ortodoxă din 1968 cuprindea, în urma deciziei lui 
Justinian, Vechiul Testament din 1936, Psaltirea din 1957 şi Noul Testa-
ment din 1951. Ea a fost tipărită rapid (Guvernul a sprijinit acţiunea, prin 
atelierele Arta Grafică), cu titlul de „probă”. Totuşi, a fost o performanţă 
simpla ei retipărire, chiar fără nici o îmbunătăţire, până în 1989. 

338 UBS a oferit hârtia și la următoarele reeditări (Conţac 2011a: 74) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 

179 
 

Societatea interconfesională românească a intrat în UBS în 
1994.  

Putem reţine deci că, în legătură cu activitatea BFBS în 
România, s-a formulat o poziţie ortodoxă oficială, recentă şi la 
cel mai înalt nivel, prin poziţia patriarhului Justinian: una, pe 
ansamblu, de apreciere – deşi Patriarhul păstra, desigur, o 
reticenţă faţă de standardele protestante de traducere pe care le 
promova Societatea339.  

Colaborarea, care astăzi e practic de neevitat, nu avea cum 
să nu aibă şi limite, dat fiind că între viziunea Societăţii şi cea 
a Bisericii Ortodoxe există mai multe tipuri de divergenţe şi 
incompatibilităţi. 

 
 

V.4. Înnoire vs. stabilitate 
 
 
Ideea protestantă a traducerii frecvente a textului biblic, 

pentru actualizarea permanentă a limbii şi accesibilizarea 
mesajului, nu corespunde întru totul tradiţiei ortodoxe. Andrei 
Şaguna explica, în acest sens, că limba Bibliei unui popor „nu-

                                                                                                    
La fel, a continuat și acordul pentru difuzarea Bibliilor protestante. Erau 5 
milioane difuzate în România între 1924 şi 1981 (Birtz 2013: 32 şi 
Savelovici 2012: 110). Pe site-ul Gideons International, editura declară că 
a distribuit România de după 1990, până în prezent, alte peste 9,3 milioane 
de Biblii (Cornilescu). 

339 Românilor, ca şi ruşilor, li se reproşa această reticenţă de a 
adopta linia traductologică la zi în forurile de conducere ale Societăţilor 
Biblice, în timp ce Justinian se scuza, politicos. „UBS sought to encourage 
good modern translation in Orthodox majority countries. … The Roma-
nian Orthodox church was even more reserved. The Patriarch Justinian, 
with a smile, explained the situation in Romania: «I think you have 
observed that we have very many theological professors. You may also 
have observed that we do not have quite that many theologians»” 
(Robertson 1996: 200). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 
 

180 
 

mai o dată se face”, restul fiind doar diortosiri, ca tăierile 
ramurilor uscate dintr-un „pom viu” (Şaguna 1856-8: vii). 
Prin polemica purtată cu Ion Heliade Rădulescu, mitropolitul 
îl oprea pe acesta din încercarea de a crea o Biblie în limbajul 
modern al vremii. Viziunea sa privind modificările minimale 
ce pot fi aduse textului biblic a fost urmată de ediţiile 1914 şi 
1957 (în ceea ce priveşte Psalmii), iar ea s-a dovedit corectă, 
dat fiind că Psaltirea de linie e azi încă inteligibilă, pe când 
limbajul lui Heliade, modern la vremea sa, a ajuns desuet, ar-
haic şi ilizibil340. În schimb, seria de Biblii şi Psaltiri protes-
tante din secolul XIX, a încercat, în virtutea unui spirit 
contestatar, să ducă la bun sfârşit experimentul lui Heliade 
Rădulescu, ruinându-şi, prin limba excesiv de neologizantă341 
şansele de a deveni ediţii de referinţă pentru un public mai 
larg. Dificultăţile originalului grecesc al Septuagintei, şi, mai 
ales, cele – recunoscute – ale Textului Masoretic (mulţi 
comentatori protestanţi sunt de acord azi că textul ebraic este 
în unele locuri corupt342), fac ca pasajele mai grele să sune, în 
traduceri succesive independente, de fiecare dată diferit, 

                                                 
340 Folosirea neologismelor, deşi uşurează traducerea (oferind mai 

multe mijloace), aduce, pe de altă parte, conotaţiile unei lumi diferite, 
secularizate, care pot fi derutante, false prin efectul lor, ducând la un trans-
fer de sens „Si se complectarŏ ast fel cerul şi terr’a cum şi tot adornamentul 
lor. Şi complectó Dumnedeu tóte quàte a făcut; - şi éccĕ bune fórte (era)” 
traducea Heliade („Genese” 1,31 şi 2,1-2). La Heliade se împleteau 
italienismele, franţuzismele şi latinismele (Sporiş 2015: 332).  

341 În Psalmii lui Aristia (1859), Dumnezeu „produce” fân pentru 
vite, iar omul scoate „nutriment” din pământ (103,16/104,14). În 
versiunea Keller-Ştefanide, în 1863 duşmanii sunt inamici, iar versetele 
sună în stilul: „Sacrificaţi sacrificii de dreptate, şi speraţi în Iehova!” 
(4,5/6); „Dară eu, prin mare misericordiea tua, întru în casa tua; şi mă 
închinu în templulu tău celu sacru, în respectu cătră tine” (5,7/8); fiindu 
îngreunatu de aversiune, el naşce falsitate (7,14/15). Aşa sună toată limba 
Bibliei din 1871: „Spre perfecţionarea sânţilor, spre lucrul serviciului, spre 
edificarea corpului lui Christos ... bărbat perfect” (Efes. 4,13). 

342 Un exemplu la îndemână este Ps. 2,12 (Janse 2009: 8). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 

181 
 

producând, în loc de claritate, mai degrabă confuzie şi 
neîncredere. Pentru mediul ortodox, sunt mai greu de admis 
situaţii în care versetele obscure să aibă „atâtea traduceri câţi 
traducători”343: Psaltirea slavonă este practic neschimbată din 
secolul IX încoace, în timp ce „recitarea în felul evreiesc a 
psalmilor” îi deranja pe vechii pravoslavnici 344 . Biserica 
Greacă hotărât, în acelaşi spirit, la 1935, că textul elin al 
Septuagintei rămâne singurul autorizat pentru ortodocşi – ca 
răspuns la iniţiativele protestante de transpunere în greaca mo-
dernă (respingând deci versiunile produse de BFBS în limbile 
balcanice).  

Principiul stabilităţii Psaltirii de linie, încă de la începutul 
slujbei în limba română (1710), a justificat reacţia mediului 
monahal faţă de traducerile din prima jumătate a secolului al 

                                                 
343  Declaissé/Jacobson/Tanner 2014: 547 (despre versetul 

67,31/68,30): there are as many translations of this line as there are 
translators. Într-adevăr, aici Aristia (1859) dă: „Ceartă fearăle din stuful de 
trestii, mulţimea taurilor, şi viţei popoarelor, (până când fie care) va 
închina supunere cu părţi de argint; respândeşte popoarele, care iubesc 
resbeluri.” Contesa Calomira de Cimara (1922) traduce, din evreieşte: 
„Sperie fiarele din trestie, adunarea taurilor printre junci, noroadelor, 
întinse pe covoare de argint.” Cornilescu dă: „Înspăimântă fiara din trestii, 
ceata taurilor, cu viţeii popoarelor; calcă în picioare pe cei ce îşi pun 
plăcerea în argint!” La fel se întâmplă şi în versetul 14/13, cu porumbiţa: e 
înţeleasă fie ca pradă, fie ca statuie, fie ca simbol israelit. Din păcate, şi în 
Psaltirea de linie apare o discontinuitate, în legătură cu acest verset 
(67,31/68,30): în 1914 se păstra „Ceartă hiarele trestiei, adunarea taurilor 
întru junicile popoarelor, ca să se încue cei ispitiţi cu argint”, iar de la 
1957, găsim: „Ceartă fiarele din trestii, ceartă taurii, ceartă taurii adunaţi 
împotriva junicilor popoarelor, ca să nu fie depărtaţi cei care au fost 
încercaţi ca argintul.” 

344 De altfel, a fost trasat chiar un principiu în acest sens. A şasea 
comisie care a lucrat, în Rusia, la revizuirea Bibliei de la 1663, a decis 
menţinerea oricărei expresii pentru care se putea găsi măcar o singură 
versiune greacă echivalentă, oricât de neînsemnată. Retraducerile se ope-
rau doar în cazul expresiilor confuze care nu se puteau  identifica în nici o 
recenzie a Septuagintei păstrată (Cooper 2003: 128, 153). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 
 

182 
 

XX-lea – fără vreo legătură cauzală cu scrierile mitropolitului 
Şaguna din secolul precedent. Ci, aşa cum arăta Mircea 
Chialda, revizor al ediţiei 1957, statutul special al Psalmilor, 
integraţi în toate slujbele bisericeşti345, face ca alterările lor să 
nu poată trece neobservate de masa credincioşilor, care le pot 
respinge, resimţindu-le ca pe un transplant nereuşit.  

De altfel, şi în Regulile Societăţii pentru translatori346 se 
enunţa un principiu similar: păstrarea unei versiuni care a tre-
cut testul folosirii practice – deşi este neclar ce se înţelege prin 
„a trecut”, în cazul când el e folosit, chiar şi după o intensă 
promovare, doar de către minorităţile anti-ortodoxe locale 
(pot acestea valida un text, în ciuda opţiunii majorităţii 
ortodoxe pentru de textul clasic?). 

Sub imperiul unei false urgenţe şi al unei anume beţii a glo-
balităţii, misionarii englezi au realizat, uneori, traduceri hi-
lare, care pe istoricii BFBS de azi îi amuză: în loc de „o co-
roană netrecătoare”, îi atribuiau lui Dumnezeu „o pălărie care 
nu se demodează” (Steer 2004: 238) etc. Printre greşelile şi 
excesele de acest gen ale Societăţii, ar trebui să fie amintită şi 
calitatea ediţiilor în limba română, care nu s-a ridicat la 
nivelul eforturilor financiare şi logistice depuse de Societate.  

Aici însă, Cornilescu a intervenit cu o poziţie 
contradictorie în ea însăşi: a propus o versiune în „limba 
vorbită”, dar pe care o voia, în acelaşi timp, definitivă, scutită 
de ciclul reînnoirilor viitoare (Conţac 2014: 176) – era de 
altfel rodul unei iniţiative proprii, spre deosebire de versiunile 
anterioare, comandate de Societate.  

                                                 
345  „Această sfântă carte este împletită atât de mult cu slujbele 

Bisericii, încât dacă psalmii s-ar scoate din cult, ar produce un mare gol” 
(Chialda 1964: 649). Observaţia e valabilă şi din alt unghi: dacă s-ar face 
modificări, ele ar deranja – aşa cum s-a constatat la revizuirea făcută, chiar 
de Părintele Chialda, în 1957.  

346 „A revision should in most cases be limited to the correction and 
improvement of a version which has already stood the test of practical use” 
– Rules 1906: 12 (prevederea fiind reluată şi de celelalte reeditări). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 

183 
 

 
V.5. Accesibilizări aproximative 

 
 
Socotită în general, drept cel mai mare succes al Societăţii 

în România347, pentru accesibilitatea ei, versiunea Cornilescu 
alunecă în extrema opusă faţă de încercările britanice 
precedente: eliminând neologismele şi renunţând la tot ceea ce 
considera a fi calc, forţează deseori „clarificări” şi transpuneri 
în limba populară, chiar cu preţul exactităţii. 

Cornilescu traduce, de pildă, în 77/78,30: „Dar 
n-apucaseră să-şi stâmpere bine pofta, mâncarea le era încă în 
gură” –, dependent de Segond (Ils n’avaient pas satisfait leur 
désir), deşi originalul precizează că îşi „stâmpăraseră pofta” 
destul de bine: οὐκ ἐστερήθησαν ἀπὸ τῆς ἐπιθυμίας αὐτῶν ἔτι 
τῆς βρώσεως αὐτῶν οὔσης ἐν τῷ στόματι αὐτῶν ( ּלאֹ־זָרו
 tradus cu mai multă scrupulozitate de ediţia sinodală ,(מִתַּאֲוָתָם
1914 (de linie) – Nu s-au lipsit de pofta lor – şi de revizuirea 
din 1957: Nimic nu le lipsea din cele ce pofteau. 

De asemenea, în 77,12/78,9, („Fiii lui Efraim, înarmaţi şi 
trăgând cu arcul, au dat dosul în ziua luptei”), Cornilescu, ru-

                                                 
347 Scrisorile purtate pe această temă se găsesc în Arhiva Bible 

Society (în special, la Records of the Editorial-Translations Department – 
Romanian) . O parte din ele pot fi consultate, în traducere, în ediţia, deşi cu 
un spirit partizan, publicată de Emanuel Conţac: „Cornilescu are în mod 
cert un dar de a folosi limba română populară”; traducerea sa a reprezentat 
„o revoluţie spirituală în rândul poporului”, „un eveniment de o importanţă 
uriaşă pentru naţiune”, astfel că Societatea Biblică Britanică „a făcut un 
lucru măreţ dând poporului român o versiune mare”, cu o „limbă română 
puternică şi expresivă” (Conţac 2014: 93, 129, 137, 198). Totuşi, agenţii 
vedeau că limba folosită e mult prea liberă, că se joacă cu termeni precum 
„dreptate”, iar asta, după ce îşi dăduseră seama că au mai fost duşi de nas, 
în privinţa traducerii tendenţioase a „odihnei de sabat”,  de către un 
adventist român (Conţac 2014: 95, 145, 197). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 
 

184 
 

pând chiar cu tradiţia biblică britanică, adaptează o expresie 
care suna asemănător cu „tournèrent le dos le jour du combat” 
din Segond, dar sintagma, care apare în Psaltirea de linie, este 
folosită (poate şi înţeleasă) greşit: „a da dosul” însemna „a da 
pe mâna…” („Şi al vrăjmaşilor mei mi-ai dat mie dosul” – 
17,44/18,40), iar nu „a întoarce spatele”. Atât în greceşte, cât 
şi în ebraică ( תָּהנָתַ  ), verbul e aici la persoana a 2-a, aşadar nu 
vrăjmaşii întorc dosul şi fug (cum înţelege Cornilescu), ci 
Dumnezeu e cel care dă dosul lor psalmistului, astfel încât el 
să îi poată prinde din spate (sens permis de νῶτον, pe care îl 
păstrează şi Vulgata, dar şi versiunea King James). E drept, 
revizia ortodoxă din 1957 pierde şi ea sensul din Ps. 17/18: 
i-ai făcut să fugă, dar la Cornilescu e totuşi vorba chiar de o 
abatere de la principiul său privind înnoirea limbajului: 
apelează la o expresie arhaică, dar cu un sens eronat. 

La fel, în 21/22,27, sintagma familiile neamurilor, traduce 
în limba curentă destul de nepotrivit seminţiile neamurilor, 
lăsând loc interpretării prozaice a lui neamuri, în registrul 
casnic. De asemenea, în 65,1/66,2, unde, în locul versiunii de 
linie „Cântaţi numele Lui; daţi mărire laudei Lui” (conform 
δότε δόξαν), Cornilescu pune: „Cântaţi slavă numelui său. 
Măriţi slava Lui prin laudele voastre”, părând că înţelege mă-
riţi în sensul de a spori, desigur mai neaoş ca sens, dar evident 
departe de intenţia textului original (ֹשִׂימוּ כָב֗וֹד תְּהִלָּתו). (O 
observaţie asemănătoare se poate face şi despre confuzia din-
tre participiul urât şi adjectivul cu aceeaşi formă, în 13/14,1). 

„Şi n-am putut să văd” din 39,16/40,12 este tradus de 
Cornilescu, simplificator, după sugestia lui Segond, „Şi nu le 
mai pot suferi vederea” – cu referire la păcate –, schimbând 
deci sensul: nu se tulbură vederea din cauza păcătoşeniei şi a 
suferinţei pricinuite de aceasta, ci pur şi simplu psalmistul nu 
suferă să se gândească la păcatele proprii… 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 

185 
 

În 46/47,7, ψάλατε συνετῶς este redat de Psaltirea de linie: 
„Cântaţi cu înţelegere”348, συνετῶς însemnând cu inteligenţă, 
cu înţelepciune. Textul Masoretic are „zammrû masḵîl”               
 masḵîl însemnând cu atenţie sau cu ,– זַמְּרוּ מַשְׂכִּיל –
înţelepciune, care ar putea fi redat deci prin „cu luare 
aminte”349. „Cântaţi cu înţelepciune” are şi Aristia în 1859. 
Keller-Ştefanide dădeau o formă mai confuză: „Psalmodiaţi 
cânteculu”, iar din 1866 se preferă varianta scurtă: „Cântaţi o 
cântare” („Cântaţi-i o cântare” – 1867, „Cântaţi-i cântare” 
ulterior, aşa cum se găseşte şi în unele ediţii occidentale, ca 
Segond). Cornilescu pare preocupat doar de accesibilizarea 
expresiei atunci când alege, riscant: „cântaţi o cântare 
înţeleaptă”350. 

                                                 
348 Urmând o veche tradiţie.  P. Hurmuzaki: „cântaţi înţeleptu”; aici 

Nicodim şi Băltăceanu preferă, totuşi: „cu pricepere”.  
349 Sens cu care apare în 40:1/41:2: „cel care ia aminte la sărac”. De 

la שֶׂכֶל, înţelepciune, inteligenţă – cf. 110/111,10. Vulgata are, în Psalmi 
iuxta LXX: psallite sapienter; iar la Psalmi iuxta hebraeos – canite erudite. 
Psaltirea slavonă dă: poite razûmi∑ – contemplând, cugetând, înţelegând 
(razûmi∑ însemnând, conform Miklosich, prudenter, înţelepţeşte). 

350 Trebuie admis însă că aici s-a creat în Occident o întreagă tradi-
ţie. Sing praises with a maskil, dă New International Commentary 
(Declaissé/Jacobson/Tanner 2014: 430). Bible Works (Dicţionarul W. 
Holladay) interpretează cuvântul în aceeaşi manieră: ca pe un termen 
tehnic ce descrie un cânt cultic de înţelepciune, pe muzică. Segond avea: 
Chantez un cantique! Iar Alter dă: hymn joyous song – explicând că a 
dedus acest sens din modul de utilizare în Am. 5,13 (Alter 2007: 167). 
Cheyne desprinde caracterul de termen tehnic din versetul 2 Par. 33,22 – 
unde, de asemenea, apare echivalenţa între termenul grecesc şi cel ebraic. 
Translator’s Handbook înşiră psalmii denumiţi astfel (32, 42, 44, 45, 52, 
55, 74, 78, 88, 89, 143 – după numărătoarea Textului Masoretic), dând 
pentru verbul שָׂכַל, a fi prudent, întelept şi sensul de a fi în stare, desprins 
din 2 Par. 30,22, (Bratcher/Reyburn 1991: 302, 439). Aminteşte apoi mai 
multe alte transpuneri: with all your heart (New English Bible), learn the 
music (New Jerusalem Bible), a skillful song (Ediţia Mitchel Dahood), a 
hymn (New Jewish Version), a poem (Spanish Common Language 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 
 

186 
 

Pasajul din 91/92,11 („şi a privit ochiul meu către vrăjma-
şii mei şi pe cei vicleni, ce se ridică împotriva mea, îi va auzi 
urechea mea” – 1957) este transpus de Cornilescu într-un 
limbaj vulgar ataşând şi un sens pe măsură. Traducerea sa 
(„ochiul meu îşi vede împlinită dorinţa faţă de vrăjmaşii mei şi 
urechea mea aude aude împlinirea dorinţei mele faţă de 
potrivnicii mei cei răi”) insinuează, dezvoltând o sugestie de 
la Segond şi Darby, că psalmistul dorea răul potrivnicilor – în 
contradicţie cu atitudinea lui David, care îl numeşte iubit pe 
Saul – II Reg. 1,23. 

În spiritul apusean protestant, formele verbale ebraice, lip-
site de sistemul timpilor din limbile europene 351  sunt 
interpretate într-un mod liber, uneori discutabil. Ca regulă, se 
preferă banalizarea prin prezentul general, atunci când o re-
dare mai riguroasă ar păstra viitorul pentru imperfect şi 
trecutul pentru perfect. De pildă, „Arderile de tot nu le vei 
binevoi” este redat, în 50,17/51,16, prin generalul: „Dar ţie 
nu-ţi plac arderile de tot” (deşi verbul רָצָה era aici la imper-
fect: תִרְצֶה), contrazicând chiar sfârşitul psalmului – unde 
Dumnezeu binevoieşte, totuşi, jertfele de viţei (50,20/51,19). 

Părintele David remarca, la Cornilescu, întrebuinţarea, în 
Noul Testament, a unor termeni inadecvaţi într-un text reli-
gios destinat marelui public (David 1957: 38): Nebunia lui 
Dumnezeu – după Segond: la folie de Dieu, transpunând 
hipercorect grecescul τὸ μωρὸν τοῦ θεοῦ, redat, în 1 Cor. 1,25, 
de versiunea sinodală curentă (post-1951): „ceea ce pare…” 
sau, de ediţia 1914: „Ce este nebun al lui Dumnezeu” 
(formulare perfect compatibilă cu originalul). Hiper- 

                                                                                                    
Version) – poem transpunea de altfel şi New Jewish Bible, ca titlu generic, 
în timp ce Ediţia James Moffatt New Translation are: odă.  

351  De fapt, şi pentru greaca veche se susţine, în traductologia 
protestantă, irelevanţa timpurilor şi prevalarea aspectului verbal – teză 
impusă în special după apariţia lucrărilor lui S. Porter şi B. Fanning. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 

187 
 

exactitatea lui Cornilescu face casă bună cu o anume dorinţă 
de a epata, de vreme ce nu oferă un înţeles suplimentar textu-
lui, în schimb produce o impresie neplăcută, a unei interpretări 
lipsite de reverenţă – şi la fel cu cele ce urmează, în 1 Cor. 
1,27-28 („slăbiciunea”, „cele josnice” etc352). Trebuie remar-
cat că dintre ediţiile anterioare britanice până la Cornilescu, 
totuşi nici una nu recursese la acest limbaj, preluat apoi servil 
de versiunile neoprotestante ulterioare (vezi GBV ori NTR). 

În Psalmi, astfel de alegeri neinspirate de cuvinte compro-
mit inevitabil în primul rând calitatea traducerii sub aspectul 
ei poetic. În loc de „că m-au înconjurat câini mulţi” 
(21,17/22,16), Cornilescu preferă „că nişte câini mă încon-
joară”  – în afară de valenţele îndoielnice ale lui „nişte” într-o 
poezie, nu se înţelege de ce mai e nevoie de o rugăciune dacă 
pericolul e minimalizat astfel, prin conotaţiile peiorative ale 
articolului nehotărât. Acelaşi lucru, în cazul „căci nişte oa-
meni mă hărţuiesc” (în 55/56,1, în loc de clasicul „m-a călcat 
omul”) – aici, se poate bănui şi substratul polemic: ortodocşii, 
cu care traducătorul avea controverse, sunt doar „nişte oa-
meni”, fără harul pe care pretind că l-ar avea Biserica lor. 
„Multe sunt minunile şi planurile Tale pentru mine” 
(39,7/40,5) – sună excesiv de familiar, dacă nu şi neologic. 
Tot astfel, nu se potrivesc registrului poetic traduceri prozaice 
precum: „când se vor face mari” (77,8/78,6, în loc de „când se 
vor ridica”); „cu  instrumentul cu zece coarde şi cu alăuta” 
(91/92,3, evitând „în Psaltire cu zece strune…”); „omul prost 

                                                 
352 În aceeaşi categorie poate fi inclusă tratarea versetului Mat. 1,24, 

unde se foloseşte pentru γυνή nevastă-sa , apelând la un registru excesiv de 
familiar, pe lângă tenta de negare a pururea-fecioriei Mariei. În ediţiile 
1859-1867 era „muierea sa”, iar în 1871-1917, femeea sa. Aşa cum arată 
nota din Bible Works (lexiconul Gingrich), termenul  grecesc „nu e în nici 
un caz lipsit de respect, dar nu există un termen englezesc general acceptat 
pentru el”, de aceea „cel mai bine e să se omită acest cuvânt”. Versiunile 
ortodoxe mai noi folosesc, în spirit pedagogic-catehetic, logodnica, ţinând 
cont că e vorba de un caz izolat, nu de o înlocuire sistematică. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 
 

188 
 

nu cunoaşte” (91/92,6); „el bea din pârâu în timpul mersului” 
(109/110,7 – în loc de „pe cale”); „Cine este ca Domnul, 
Dumnezeul nostru, care locuieşte atât de sus? El îşi pleacă 
privirile să vadă ce se face în ceruri şi pe pământ  
(112/113,5-6); „marea a văzut lucrul acesta şi a fugit, Iordanul 
s’a întors înapoi” (113/114,3); „Dumnezeul nostru este în cer, 
El face tot ce vrea” (113,11/115,3); „tot ce are suflare” (150,6 
– în loc de „toată suflarea”) etc. 

Astfel de formulări lipsite de savoare poetică sunt folosite, 
în principiu, din nevoia de a înnoi limbajul, care în vechea 
Psaltire de linie s-ar fi îndepărtat de limba curentă. Totuşi, 
chiar şi acestei întreprinderi îi lipseşte consecvenţa, căci 
recunoaştem în versiunea lui Cornilescu multe expresii, 
formulări, soluţii la probleme delicate de traducere a poeziei 
Psalmilor, care, fiind impuse deja culturii române prin 
versiunea de linie, sunt preluate ca atare: vierme, nu om, ocara 
oamenilor (21/22,6); să fie ruşinaţi şi înfruntaţi 
(39,19/40,14); nu mă lepăda de la faţa Ta (50,12/51,11); a 
plouat peste ei mană de mâncare (77,28/78,24); 
Dumnezeule… neamurile în moştenirea Ta (78/79,1); varsă-ţi 
mânia peste neamurile care nu te cunosc (78/79,6); umblă în 
întuneric (81/82,5); stăpâneşte în mijlocul vrăjmaşilor 
tăi (109/110,2); fie numele Domnului binecuvântat de acum 
şi până în veac (112/113,2) etc. 

 
 

V.6. Divergenţele între Textul Masoretic şi 
Septuaginta 

 
 
Un important aspect al diferenţelor generale între Psaltirile 

„britanice” şi Psaltirea de linie ortodoxă o reprezintă folosirea 
ca sursă a traducerii a textului ebraic (Masoretic), în locul 
celui grecesc (LXX). Aici, tradiţia protestantă a ajuns, în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 

189 
 

1968353, la o reconciliere cu cea catolică, formând o unică 
tradiţie biblică a Europei apusene – opusă însă celei ortodoxe.  

Linia pe care BFBS merge cu stricteţe, începând din 1825, 
promovează, urmându-l pe Luther354, textul ebraic drept sursă 
pentru traducerea Vechiului Testament. E vorba însă de o 
versiune stabilizată în secolul II, de Rabbi Akiba, în mijlocul 
controverselor cu creştinii 355 , vocalele fiind adăugate de 

                                                 
353  Prin documentul Guiding Principles for Interconfessional 

Cooperation in Translating the Bible. 
354 Deşi, pe de o parte, întemeietorul Protestantismului critica exe-

geza evreilor asupra Psalmilor pentru că excludea sensul profetic mesia-
nic, după învăţarea limbii ebraice, s-a bazat tot mai mult pe Textul Masore-
tic (Schwartz 1955, 174-5). „The gospel, Luther wrote in 1524, has been 
given to man through the Holy Ghost only, but His message was 
transmitted by means of language”, mai citează Schwartz (1955, 193 – 
după Werke, Weimar Ausgabe, vol XV, p. 37/3-6), , apoi notează: There is 
thus a close connexion between the content of Holy Writ and its actual 
wording in its original languages. It is necessary for the understanding of 
Scripture to study the exact meaning of the text in the original languages, 
for words are the vehicle of thought, they are like a shrine in which God’s 
truth is found” (ibid., 193-4). Convins că un teolog nu se poate baza pe 
traduceri ale Bibliei (An die Ratsherren... – Weimar Ausgabe, vol. XV, p. 
40/14-26, apud Schwartz 1955, 196), Luther îi condamna pe traducătorii 
Septuagintei în termeni duri: „They were «not learned», ingnorant of 
Hebrew, their rendering is most inept, and they misunderstood the words 
and idioms of speech. Finally Luther reproaches the translators of the 
Septuagint for falsifying the text” – Schwartz Tischreden, vol IV, Weimar 
Ausgabe, nr. 4896 (6-16 mai 1540) şi nr. 5001 (21 mai-11 iunie 1540), 
apud Schwartz 1955, 201-2. 

355 Aşa cum subliniază Pells, citând Părinţi ai Bisericii (precum 
Epifanie, Ieronim, Iustin Martirul, Irineu, Augustin etc) care acuzau altera-
rea de către evreii de după Hristos a textului biblic (nealterat încă în timpul 
lui Iosif Flaviu), în scopul eliminării profeţiilor mesianice (Pells 1911: 9, 
12-16).  Subscriem şi noi consternării lui că Bible Society publică tradu-
ceri după surse mai noi ignorând sursele mai vechi. E inexplicabil cum 
Canton poate relata, cu naivitate, în marginea istoriei BFBS, episodul din 
1821, când turcii l-au spânzurat pe patriarhul grec Grigorie al V-ea şi au 
lăsat cadavrul trei zile la poarta Patriarhiei, apoi, timp de alte trei zile, l-au 
predat sa fie obiectul batjocurii evreilor din oraş (subl. n.), înainte de a-l 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 
 

190 
 

masoreţi abia din secolul VII (Kelly/Mynatt/Crawford 1998: 
14-5). Cele mai vechi manuscrise datează din secolul X 
(Codex Aleppo, incomplet) şi XI (Codex Leningradiensis, 
complet). Septuaginta, ale cărei manuscrise datează de la 
mijlocul secolului IV şi a fost întrebuinţată de Sinagogă timp 
400 de ani, a fost abandonată de evrei pe fondul aceloraşi con-
troverse. Abandonarea textului grecesc, folosit de Părinţii 
primelor veacuri şi de scriitorii Noului Testament, a fost fă-
cută, treptat, şi de Apusul creştin, pe fondul rivalităţilor cres-
cânde cu noua Romă. O versiune ebraică a fost folosită la sfâr-
şitul secolului IV pentru traducerea în latină a Bibliei de către 
Ieronim, şi a devenit, pe măsura răcirii relaţiilor cu Estul, 
versiunea autorizată pentru Biserica Catolică, apoi sursă a 
primelor traduceri protestante.  

Nu e de mirare deci că între traducerile după versiunea 
greacă a Psalmilor şi cele având la bază textul ebraic 
deosebirile sunt numeroase şi, pe alocuri, majore. Alegerea 
între cele două variante nu e însă o opţiune filologică, ci, cum 
am arătat, una confesională (în funcţie de raportarea în primul 
rând la autoritatea lui Luther sau la cea a Părinţilor Bisericii), 
şi în funcţie de publicul-ţintă356. A folosi azi subtitluri precum 
„tradusă întocmai după textul original”, reprezintă un abuz 
filologic, neexistând nicio dovadă (ci, dimpotrivă, numeroase 
motive de îndoială) că Textul Masoretic ar fi identic cu 
originalul folosit de Sinagoga precreştină. 

                                                                                                    
arunca în mare (Canton 1904: 412). Nu era vorba de cutare evreu, ci de 
comunitatea reprezentativă evreiască din Istanbul – cunoscută de altfel 
pentru lunga istorie de controverse cu creştinii ortodocşi. Cum de nu îşi 
pune întrebarea dacă acea comunitate prezenta suficientă încredere în pri-
vinţa păstrării intacte a Bibliei pe care Societatea o publica exclusiv? 

356 Pentru teologia ortodoxă, textul ebraic are doar o autoritate din 
punct de vedere critic. Deci una relativă, nu absolută. Cel grecesc are în 
plus „o autoritate oficială”, care îi permite să fie folosit în Biserică. 
Aceasta este totuşi „fundamentată pe aprobare tacită” (Prelipcean/ 
Neaga/Bârna/Chialda 2003: 66, 74).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 

191 
 

V.6.1. Diferenţe atestate de Noul Testament 
 
20 de locuri din Psalmii versiunii Septuaginta care sunt ci-

taţi ca atare în Noul Testament apar într-o formă diferită în 
Textul Masoretic357. Iar unele diferenţe sunt foarte vizibile. 
De pildă, 2,9 este citat în Apoc. 2,27 în forma: „Tu le vei paşte 
pe ele cu toiag de fier”, însă apare în Psaltirile Britanice din 
1863 şi 1867, apoi la Nitzulescu şi Cornilescu: „Tu le vei 
zdrobi cu un toiag de fier” – cuvântul רָ עַ ע suportând oarecum 
ambele sensuri (a sparge, a trata urât/a vătăma, printr-o pur-
tare brutală)358. Doar Aristia dă: „Vei păstori pe ei în vargă de 
fier”, conform variantei greceşti: ποιμανεῖς. 

În 8,2, forma redată de Mat. 21,16 este: „Din gura pruncilor 
şi a celor ce sug ţi-ai pregătit laudă”, şi aceasta citim şi în 
Psaltirea de linie, conform Septuagintei: (ἐκ στόματος νηπίων 
καὶ θηλαζόντων κατηρτίσω αἶνον). La Cornilescu e însă: „Din 
gura copiilor şi a celor ce sug la ţâţă, Ţi-ai scos o întăritură de 
apărare”. În versiunea ebraică ( ֹמִפִּי עֽוֹלְלִים וְינְֹקִים יִסַּדְתָּ עז), este 
folosit substantivul ʽôz (ֹעז), care e redat, în diferite locuri din 

                                                 
357 Ele sunt evidenţiate de aparatul critic al ediţiei Good News Bible 

Bible Societies, 1994.  Am mai putea aminti și cele de 116 locuri în care 
varianta LXX e confirmată de Peshitta (Carbajosa 2008: 196-200).  

358 Totuşi, este vorba de un aramaism, ca şi în versetul 12, la fiu, sin-
gurul argument fiind paralelismul sinonimic (Janse 2009: 7-8; Cheyne 
1904: 8). deşi acesta putea fi păstrat şi la o intervenţie târzie. Mai alas că 
cum se stabileşte de Janse (2009: 11-2), în linie cu Gunkel şi Mowinkel, 
era vorba de un Psalm cântat la sărbătorile regale, unde tendinţa 
omenească era de crescândă linguşire. De aceea, mulţi comentatori 
occidentali acceptă că aici textul ebraic a suferit o intervenţie. Unii (Peter 
Williams, directorul Tyndale House Cambridge, într-o discuţie personală) 
expediază problema spunând că sensul dublu e potrivit pentru o poezie. 
Totuşi, într-o traducere, trebuie distins sensul de bază (phanopoeia) 
ireductibil, al textului. Iar un alt traducător de la Tyndale House alesese, de 
pildă, to herd, pentru conotaţia mai dură decât a lui to sheperd. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 
 

192 
 

Septuaginta, cu ambele sensuri. În interpretarea Midraşului, 
era vorba de copiii care din momentul în care erau învăţaţi 
Legea deveneau elemente de bază ale comunităţii (Midrash: 
vol. I, 124). În Noul Testament însă, versiunea greacă este ci-
tată de însuşi Iisus Hristos… 

Din acelaşi Psalm, versetul 8,5 este redat, în Evr. 2,7, sub 
forma: „L-ai micşorat pe el [pe om] cu puţin faţă de îngeri” 
(Biblia 1968), pe când Textul Masoretic dă varianta – 
incompatibilă cu Întruparea –: „L-ai făcut cu puţin mai prejos 
decât Dumnezeu” (traducerea Cornilescu – care foloseşte 
sugestia lui Segond); câteva ediţii „britanice” păstraseră totuşi 
forma grecească: Aristia (1859) – „L-ai făcut ceva mai 
inferior de kit îngerii”; Vechiul Testament Iaşi (1867) – „L-ai 
făcut cu puţin mai mic decât pre angelii”. 

O altă contradicţie flagrantă se găseşte în pasajul 
39,9-11/40,6-8, redat de Psaltirea de linie (revizuirea 1957): 
„Jertfă şi prinos n-ai voit, iar trup mi-ai întocmit. Ardere de tot 
şi jertfă pentru păcat n-ai cerut. Atunci am zis: «Iată vin! În 
capul cărţii este scris despre mine. Ca să fac voia Ta, 
Dumnezeul meu, am voit şi legea Ta înlăuntru inimii mele»”, 
formă citată, de altfel, în Evr. 10,5 (θυσίαν καὶ προσφορὰν οὐκ 
ἠθέλησας σῶμα δὲ κατηρτίσω μοι), în timp ce la Cornilescu 
găsim: „Tu nu doreşti nici jertfă, nici dar de mâncare, ci mi-ai 
străpuns urechile; nu ceri nici ardere de tot, nici jertfă de 
ispăşire. Atunci am zis: «Iată-mă că vin! În sulul cărţii este 
scris despre mine Vreau să fac voia Ta, Dumnezeule! Şi Legea 
Ta este în fundul inimii mele»”. Midraşul Sinagogii (Midrash: 
vol. I, 435) – preluat şi de Translator’s Handbook al UBS 
(Bratcher/Reyburn 1991: 384) – susţine că fraza ebraică ( זֶבַח
צְתָּ אָזְנַיִם כָּרִיתָ לִּי  .s-ar referi la ascultarea (1 Reg (וּמִנְחָה לאֹ־חָפַ֗
15,22) în sensul cerut de Samuil lui Saul (şi Alter susţine că ar 
fi vorba de o putere de a asculta mai atent – Alter 2007: 142) – 
deşi verbul כָּרָה mai apare în Textul Masoretic doar cu sensul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 

193 
 

săpării de puţuri. Or, lui Saul i se cerea să se abţină şi să aş-
tepte (1 Reg. 13,13), nu să ia iniţiativa spunând tocmai: „iată 
vin”… Sensul evident este deci al aducerii ca jertfă a propriei 
persoane în locul jertfelor de animale, aşa cum este citat de 
altfel pasajul, cu referire la Iisus, în Evr. 10,5. Cheyne arată că 
aceasta trebuia să fie varianta preferată de evreii din diaspora, 
care aşteptau să audă că nu mai trebuie să jertfească animale, 
ei neavând instituţia Templului la îndemână (Cheyne 1904: 
146). New International Commentary (Declaissé/ 
Jacobson/Tanner 2014: 373) e de părere că traducătorii 
Septuagintei n-ar fi ştiut ce să facă cu expresia, de aceea au 
luat săpat drept reparat, folosind καταρτίζω, care are, printre 
sensurile secundare, şi a repara. Verbul grecesc apare însă în 
Psalmi doar cu sensul de a întocmi, crea, alcătui. Varianta de 
compromis, urechi mi-ai întocmit, ὠτία δὲ κατηρτίσω μοι, 
propusă de Rahlfs (şi preluată şi de Francisca Băltăceanu) se 
bazează pe un text latin (Psalterium Gallicanum359), care se 
presupune că ar fi fost tradus după coloana a cincea a Hexaplei 
lui Origen (pe baza lui, ediţia Rahlfs contrazice aici cu 
frivolitate toţi codicii antici, ca simple variante de subsol). În 
Hexapla, ὠτία era dat nu de Septuaginta, ci de versiunile 
Aquila, Symmachus şi Theodotius360. În fine, Mozley avan-
sează ipoteza că, în ἠθέλησας ὠτία, varianta σῶμα ar fi apărut 
prin mutarea lui ς, de la cuvântul precedent, într-un manuscris 

                                                 
359 O revizuire făcută de Ieronim, după un text preexistent, în funcţie 

de recenzia hexplară a septuagintei. Deși e considerată în general o 
mărturie a textului Septuagintei, dependenţa nu era totală, ci uneori textul 
înclina spre varianta folosită de evrei (Estin 1984: 28, 32, 46). 

360 Cum sesiza Cheyne, care are de altfel mari dubii că originalul 
ebraic a arătat aici ca în Textul Masoretic (Cheyne 1904: 178-9). Vezi 
Hexapla: vol. II, 151. New International Commentary afirmă greşit că 
soma este „perhaps a variant tradition in LXX”, în timp ce otia s-ar afla în 
„all extant LXX mss.” (Declaissé/ Jacobson/Tanner 2014: 373) – există, 
într-adevăr, în Octapla, dar nu pot fi ignorate tocmai versiunile Vaticanus, 
Sinaiticus şi Alexandrinus. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 
 

194 
 

fără pauze, alături de τι, care putea semăna cu un μ, iar săpatul 
la care face referire -a fost înţeles ca o dăltuire, mode  כָּרָה
lare361 (sau chiar, la limită, s-a încercat traducerea unui pasaj 
obscur printr-o parafrază, în stilul obscurum per obscurius). 
Totuşi, Apostolul Pavel, care interpretează în sensul: suntem 
sfinţiţi prin jertfa trupului lui Iisus Hristos, nu prin jertfele 
legii, cunoştea, obiectiv şi filologic vorbind, bine textul legii, 
iar auditoriul său, la fel – cum vedem, de altfel, în Evanghelii, 
unde şi citatele date de Hristos din Septuaginta erau înţelese 
imediat de auditori – iar Hristos spune, pe de altă parte, dese-
ori că Psalmii au vorbit despre El362. 

E limpede, în lumina cazurilor analizate mai sus, că în 
Textul Masoretic avem un alt corpus al Psalmilor decât cel din 
Septuaginta. Există, ca detalii, şi diferenţe mai puţin vizibile, 
care ţin de viaţa spirituală cotidiană: de pildă, clasicul 
„mâniaţi-vă şi nu greşiţi” din 4,4 (ὀργίζεσθε καὶ μὴ 
ἁμαρτάνετε) rămâne aşa doar la doar la Aristia, iar la 
Keller-Stephanide e păstrat în forma: „De vă mâniaţi totuşi nu 
păcătuiţi” (fiind redat şi de Efes. 4,26). Pe când, din 1866, 
găsim „Cutremuraţi-vă şi nu păcătuiţi”, după Textul 
Masoretic (ּרִגְזוּ וְאַל־תֶּחֱטָאו). În unele schimbări, precum 
Dumnezeu (nu) se mânie în fiecare zi , sau sărutaţi pe fiu/luaţi 
învăţătură, se simte tonul mai aspru al Textul Masoretic, unde 
Dumnezeu e mai sever în relaţia cu neamurile (deşi mai blând 
cu evreii), astfel că uneori Iahve din Psalmii ebraici e 

                                                 
361 „They will have understood karit כרית (elsewhere = ὀρύσσειν) in 

the sense of cutting and shaping” (Mozley 1905: 74).  
362 Mat. 21,42; 22,43; 27,46; Lc. 24,44 etc. Psalmistul, ca profet me-

sianic, vorbeşte de aducerea propriei persoane ca jertfă, aşa cum e citat 
pasajul şi în Evr. 10, 5. E mult mai plauzibil ca evreii să fi scos aluzia la 
Iisus decât ca Apostolul să fi citat greşit, iar apoi scribii să fi rescris psal-
mul în favoarea unui creştinism facil, cum ajung să susţină partizanii 
protestanţi ai autenticităţii Textului Masoretic (v. Jobes-Silva 2000: 97). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 

195 
 

imposibil de înlocuit cu blândul, tolerantul şi cosmopolitul 
Iisus al Noului Testament.  

Totuşi, multe diferenţe ţin doar de nuanţe, şi, evident, în 
mare parte textul ebraic nu poate să nu păstreze şi o anume 
savoare a originalului. Pe baza lui se pot verifica de altfel anu-
mite neclarităţi, precum, în 50,6/51,5, dacă găsim păcat în loc 
de păcate, este mai corect şi lămuritor din punct de vedere 
teologic, fiind vorba, evident de păcatul originar, iar nu de 
promiscuitatea mamei lui David363. Din păcate însă, ediţiile 
„britanice” nu urmează întotdeauna Textul Masoretic în 
maniera ştiinţifică pe care o pretind. Aşa cum dezvăluia un 
traducător ieşean în 1872, la realizarea primei Biblii „brita-
nice” româneşti, „unii au folosit traducerea greacă a textului 
ebraic, alţii pe cea franceză, pe cea germană”, aşa că rezultatul 
a fost „o amestecătură şi o traducere cât de liberă se poate, 
traduceri de traduceri”364. Nitzulescu şi Cornilescu fac la fel: 
acceptă, împreună cu BFBS, Textul Masoretic drept superior 
versiunii greceşti, dar nu îl urmează strict. Exemplul evident 
este cunoscutul pasaj mesianic tradus în versiunea de linie: 
„străpuns-au (iar înainte de 1957, săpat-au) mâinile şi picioa-
rele mele” (21,18/22,16), conform textului grecesc – ὤρυξαν 
χεῖράς μου καὶ πόδας. La fel găsim şi la Cornilescu: „Mi-au 
străpuns mâinile şi picioarele.” „Străpuns-au” dă şi 
Nitzulescu, iar în ediţiile anterioare găsim variante asemănă-
toare: la Aristia (1859): „au găurit mâinile mele şi picioarele 
mele”; la Keller (1863): „ei îmi găurescu”; în Vechiul 

                                                 
363 Corniţescu 2008: 27 – în păcate m-a născut maica mea e mai 

puţin teologic decât în păcat, care trimite în mod mai clar la păcatul 
strămoșesc. 

364 Munca separată a opt persoane a dus şi la incongruenţe în modul 
de redare a termenilor şi expresiilor, în diferitele porţiuni de text, pe care 
Mayer va trebui să le studieze el însuşi, capitol cu capitol – mai reiese din 
scrisoarea co-revizorului I. Pallade din 2 noiembrie 1872, către dr. 
Alexander Thompson (Arhiva Bible Society, Editorial Correspondence 
Inwards, BSA D1/7). El revizuise Geneza-Rut (Darlow-Moule, 1293). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 
 

196 
 

Testament de la Iaşi (1867): „săpat-au mănele mele şi 
piciórele mele”. De fapt, Textul Masoretic respingea însă aici 
aluzia mesianică şi avea: „ca de leu, mâinile şi picioarele 
mele” (כָּאֲרִי יָדַי וְרַגְלָי). Sursele principale ale lui Cornilescu, 
Segond şi Darby (ca şi versiunea King James, de altfel), 
practică aceeaşi inconsecvenţă, toate bazându-se pe tradiţia 
occidentală creată de Vulgata – care traducea, după 
Septuaginta, foderunt – de la fodio, a săpa, îmboldi, 
corespunzător lui ὀρύσσω, a săpa, a da gaură prin săpare (în 
timp ce, în varianta tradusă din evreieşte, are vinxerunt, de la 
vincio, a lega – cum redă şi Aquila: ἐπέδησαν, au legat). Ve-
dem de altfel că în acest loc, singura traducere românească 
realizată într-adevăr după Textul Masoretic e cea care aparţine 
Contesei Calomira de Cimara (1922), iar ea dă o soluţie de 
compromis, cu o completare între paranteze: „Ca un leu 
[frânt-au] mânile şi picioarele mele”.  

În evreieşte, kā’ari, כָּאֲרִי, ca un leu, şi kā’arû, ּכָּאֲרו, au 
străpuns, sunt apropiate, iar neînţelegerea poate veni, după 
Mozley (1905: 40), din simpla confundare (frecventă de alt-
fel) a lui ו  cu י. Translator’s Handbook, care oscilează între 
cele două variante365, observă însă că noţiunea legării nu se 
potriveşte în context, unde trebuie să ne gândim mai degrabă 
la o acţiune a câinilor, mai plauzibilă fiind deci sfâşierea. 
Dicţionarul Sander-Trenel interpretează totuşi: „cu forţa unui 
leu (ei au legat) mâinile mele” (Sander-Trenel: 273). Pentru 
bound optează şi Alter, doar fiindcă altfel, „ca un leu mâinile 
şi picioarele mele” nu are nici un sens (Alter 2007: 74). Obser-
vând că Targum-ul apelează la un verb în plus pentru a deriva 

                                                 
365 „Nici una nu poate fi propusă dogmatic ca fiind cea corectă” 

(Bratcher/Reyburn 1991: 221) – deşi versiunile latină, siriacă şi greacă 
dau la unison: „străpuns”.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 

197 
 

sensul: „muşcă precum leul”366, şi pentru a evita o traducere 
fără sens, New International Commentary improvizează, în 
context: „They circle me like a lion, my hands and feet”, 
speculând înţelesul care se desprinde, în engleză, din simpla 
păstrare a ordinii cuvintelor. Interpretările mai noi încearcă să 
demonstreze, totuşi, că ar fi vorba de felul leilor de a stră-
punge sau sfâşia mâinile, subînţelegând deci adăugirea din 
Targum şi adaptându-se viziunii creştine. Dar stilul general al 
corecturilor fariseice, care, cum am menţionat, caută să 
sublinieze forţa evlaviei iudaice, ne face să ne gândim la 
mesajul: „eu sunt ca un leu fiindcă sunt fariseu” – aşa cum 
desprinde şi Băltăceanu, invocând comentarii rabinice: „m-au 
înconjurat cum înconjuri un leu” (Băltăceanu: 96). Midraşul 
interpretează diferit (Midrash: vol. I, 320; II, 458), dar păs-
trând asocierea lui „ca un leu” tot cu mâinile psalmistului, iar 
nu cu vrăjmaşii: „mâinile şi picioarele mele sunt urâte ca de 
leu”, adică „respingătoare”, întrucât „ei le-au făcut respingă-
toare”, în felul cum Esterei i s-ar fi făcut vrăji, de către 
Amman, pentru ca picioarele ei să arate urâte în ochii 
împăratului Ahaşveroş – în timp ce Dumnezeu le făcea să 
strălucească. Versiunea descoperită la Qumran are însă în 
acest loc כרו, ceea ce confirmă varianta creştină din 
Septuaginta, Vulgata şi Peshitta – căci א  cade uneori înainte 
de ר în conjugarea verbului, cum observă Mozley, nu însă şi 
din rădăcina substantivului. Această descoperire recentă nu ar 
trebui totuşi să ducă la abandonarea Textului Masoretic (ale 
cărui manuscrise conţin, în majoritate, „ca un leu”) doar în 
acest loc particular, ci la reevaluarea creditului pe care i-l dau 
cei care îl consideră în general drept versiunea originală, 

                                                 
366 Declaissé/ Jacobson/Tanner 2014: 230. Într-adevăr Targumul  

susţine că oamenii din jur sunt ca leul, nu mâinile (Targum: 59) – idee care 
apare de altfel şi anterior, la versetul 13. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 
 

198 
 

nealterată, a Vechiului Testament367. 
 
 

V.7. Episodul Cornilescu 
 
 
Ideea în sine a Societăţii de a se ocupa, în ţări străine, de 

traducerea Bibliei, direct sau prin cei aleşi de agenţi, era deja 
un act de prozelitism, bazat pe speranţa că Biblia „va convinge 
de greşeală” (Steer 2004: 169) Bisericile tradiţionale. Prin 
impunerea unui format fără prefaţă şi comentarii se căuta, de 
asemenea, ruperea textului de cultele tradiţionale, iar utiliza-
rea Vechiului Testament ebraic corespundea unei concepţii 
protestante. Din păcate, partizanatul de facto al Societăţii nu 
s-a oprit la atât, ci a făcut şi pasul către o reinterpretare forţată, 
strict confesională, a textului, uneori cu accente polemice 
anti-ortodoxe. În această privinţă, ediţia Cornilescu a 
reprezentat momentul de vârf, aşa cum a arătat şi Pr. David în 
cunoscutul său studiu. Totuşi, nu i se poate atribui ei în 
întregime această confesionalizare a textului biblic. 
Contribuţia ei cea mai importantă a constat în valorificarea 
sugestiilor date în această direcţie de ediţiile britanice anteri-
oare, de agenţi, de mişcările neoprotestante locale şi de versiu-
nile străine considerate, la rândul lor, mai respectabile (uneori, 
sursa lor urcând de altfel până la Textul Masoretic), pentru a 
crea o versiune confesională etalon, în epocă. Se încălcau, 
desigur, nu doar principiile de neutralitate statuate iniţial de 
Societate, ci şi cele pe care le apăra însuşi Cornilescu: „N-am 

                                                 
367 La fel, şi în pasajul analizat anterior. Aceeaşi expresie (זִיז שָׂדַי), 

care apare în mod identic în 49,12/50,11 şi în 79,15/80,13, e redată de 
Nova întâi prin quod movetur in agro, apoi prin singularis ferus. Segond dă 
întâi tout ce qui se meut dans les champs, apoi, les bêtes des champs. Iar 
Cornilescu, ia direct de aici: tot ce se mişcă pe câmp, respectiv fiarele 
câmpului, fără să mai recurgă la ebraică. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 

199 
 

ţinut seamă de niciuna din consideraţiunile pe care le-ar putea 
aduce vreo confesiune asupra textului”, căci „textul trebuie 
lăsat aşa cum e”, de vreme ce „Biblia este şi rămâne mai 
presus de orice confesiune şi ei trebuie să i se supună orice 
confesiune care vrea să se întemeieze pe Biblie în susţinerile 
ei” (Cornilescu 1923: 567, 570).   

Teoria protestantă că omul se mântuieşte prin decizia de a 
crede în Dumnezeu şi că nu există fapte bune este introdusă în 
textul biblic în primul rând prin eliminarea sistematică a 
noţiunilor de om drept, sfânt sau cuvios, prin înlocuirea terme-
nului nădejde şi evitarea ideii de mântuire la viitor. Părintele 
David (1957, 33-4) considera înlocuirea „dreptăţii” cu 
„neprihănirea” (de pildă în Mat. 6,33; 25,46; Rom. 6,18 etc.) 
drept o marcă a traducerii Cornilescu, Într-adevăr, în Rom. 6, 
18, versiunile anterioare lui Cornilescu (1859, 1863, 1868, 
1871, 1875, 1877, 1881 etc) dau dreptate pentru δικαιοσύνη, 
nu neprihănire, Segond dă justice, iar Darby righteousness  – 
ce-i drept, în englezeşte, adjectivul „right” nu se atribuie 
oamenilor, iar „just” e restrâns la judecători, astfel că în limba-
jul obişnuit „righteous” este un concept destul de vag, nu un 
echivalent pentru uzualul „drept” din româneşte; totuşi, 
„neprihănit” este echivalentul lui „unstained”, nu al lui 
„righteous”. Exista însă şi în Cartea Psalmilor din 1863 
(Keller-Stefanide) „cu inima curată” în loc de „drept la inimă” 
(εὐθύς τῇ καρδίᾳ) (יָשָׁר־לֵב)  – 35,10/36,11 ;10/11,2  etc. –, iar 
conceptul neprihănirii se regăseşte şi în ediţia din 1866, unde, 
în introducerea Psalmului 7, e amintită „inocenţa” – de aseme-
nea, în Biblia britanică din 1874 unde apare „nevinovăţia”368.  

                                                 
368 Tot în legătură cu acest concept, Cornilescu transpune în Noul 

Testament o traducere „interpretativă” sau „creatoare” în Gal. 2,16 (în 
stilul celei cunoscute, operată de Luther în Rom. 3,28):  „numai prin cre-
dinţa” în loc de „prin credinţa”, dar trebuie precizat că ea e preluată din 
Noul Testament scos la 1863 – de asemenea, versiunile „britanice” au 
oscilat aici între „credinţa lui Iisus Hristos” (1859, 1863, 1867), şi „…în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 
 

200 
 

Uneori, şi textul ebraic susţine înlocuirea lui a nădăjdui (gr.  
ἐλπίζω) cu a avea încredere (to trust) –  n-au avut„ :(bāṭaḥ)  בָּטַח
încredere în ajutorul Lui” (Cornilescu) – 77,26/78,22, faţă de: 
„nici au nădăjduit (ἤλπισαν) spre mântuirea lui” (Biblia sino-
dală 1914). De multe ori însă este vorba doar de o modificare 
la nivelul traducerii româneşti, pentru a se ocoli termenii 
neconvenabili (Cornilescu preia, în acest sens, mai mult 
sugestii de la Segond şi de la Biblii „britanice” anterioare de-
cât apelează la sursele originale): „Pentru ca aceştia să-şi pună 
încrederea în Dumnezeu” (Cornilescu – 77,9/78,7), deşi 
originalul ebraic foloseşte כֶּסֶל (kesel), speranţă, ca în 
traducerea de linie (1914): „Ca să-şi pue întru Dumnezeu 
nădejdea Lor” (ἵνα θῶνται ἐπὶ τὸν θεὸν τὴν ἐλπίδα αὐτῶν).  

Intepretarea discutabilă a elementelor  de aspect verbal, de 
care am amintit mai sus, permite plasarea mântuirii doar în 
sfera prezentului: „Sunt cu inima veselă, din pricina mântuirii 
Tale” (Cornilescu – 12,6/13,5) deşi Textul Masoretic are יָגֵל, 
formă de imperfect al lui גּיל, iar versiunea de linie traduce: 
„Bucura-se-va inima mea de mântuirea ta” (ἀγαλλιάσεται fi-
ind formă de viitor al lui ἀγαλλιάω). Imperativul mântu-
ieşte-mă (68/69,1) e şi el transpus într-un registru mai prozaic 
(scapă-mă), pentru evitarea omonimiilor neconvenabile. 

Şi alte aspecte au reformulări (în mare parte, acoperite, de 
altfel, de Textul Masoretic), care convin spiritului doctrinei 
protestante. Oamenii nu pot face nimic (10/11,3), pentru că 
sunt doar oameni (9,20), dar şi Dumnezeu este mai blând, 
nepretinzându-le nimic: El e gata să ierte (85,4/86,5), nu îl 
batjocoreşte pe Leviatan (103,27/104,26) şi nu îi acuză pe 

                                                                                                    
Iisus Hristos” (ca în 1875-1917 etc). Cornilescu face acelaşi lucru în Tit. 
3,7, unde, în loc de „ca îndreptându-ne” („prin graţia lui” – 1863 sau „prin 
charulŭ lui” – 1877-1917), pune, îngroşând sensul participiului aorist: 
„odată socotit neprihănit…”  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 

201 
 

oameni pentru vreun păcat concret, cum ar fi, de pildă, hoţia la 
cântar (61/62,9) – ca în Psaltirea de linie (1914).  

Accentele polemice cunoscute privind preoţia 
(prezbiteratul) nu se rezumă la Noul Testament369. Nici în 
Psalmi nu există clasicul „după rânduiala lui Melhisedec” 
(κατὰ τὴν τάξιν Μελχισεδεκ – 109/110,4) ci, la Cornilescu, 
„felul lui”). La 1859, Aristia pusese „după ordinea 
Melkisedek”, iar Keller-Stefanide schimba în 1863 cu „modul 
lui”. În 1866, Ieronim pune din nou „rânduiala”, dar este 
corectat, în 1867, de agentul William Mayer370, iarăşi cu 
„modul lui”, ce rămâne până la Nitzulescu, care găseşte 
soluţia: „după chipul lui Melchisedek”. Expresia din Textul 
Masoretic (עַל־דִּבְרָתִי מַלְכִּי־צֶדֶק) este într-adevăr problematică, 
pentru că, deşi דִּבְרָה e explicat de dicţionare371 cu sensul 
manière, manner, trimiterea biblică se face, de regulă, numai 
la acest verset. Segond traduce, desigur, manière, în timp ce 
ediţiile englezeşti au în general order – dar New American 
Bible preferă: like Melchizedek. 

Semnul egal pus de Cornilescu închinarea la icoane şi 
idolatrie nu apare, cum credea Pr. David, numai în Noul 
Testament372, ci el este deja în Cartea Psalmilor din 1920, în 

                                                 
369 Studiul Pr. David amintea (David 1957: 35) înlocuirea sistema-

tică a lui preoţi cu prezbiteri (Iac. 5,14, Evr. 5,24 etc). Nu găseam această 
opţiune în traducerile britanice din 1859 şi 1863, dar ea apare din 1867, 
unde sunt preferaţi bătrânii, în timp ce din 1871-1917 se pune presbiteri. 
De asemenea, mai remarca înlocuirea, în Evr. 7,24, a adjectivului 
netrecătoare (în legătură cu preoţia), prin perifraza fals sinonimică „care 
nu poate trece de la unul la altul”. Ediţiile 1859 şi 1863 dădeau, corect, 
„are preoţia vecinică”, în 1867 găseam „are preoţia neschimbătoare”, iar 
din 1875 versiunile britanice au: „are preoţia neîncălcată”. 

370 De la London Jews Society din Iaşi (Darlow-Moule: 1292).  
371  Sander-Trenel: 117, Koehler-Baumgartner: 212, BDB: 184. 

Dicţionarul Holladay, inclus în Bible Works 9, mai dă şi way. 
372  Părintele David credea că nu Cornilescu a pus în Ps. 96/97,7 

icoane în loc de chipuri cioplite, ci editorii ulteriori (David 1957: 36), deşi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 
 

202 
 

ofensatorul verset Ps. 96/97,7: „Sunt ruşinaţi toţi cei ce slu-
jesc icoanelor şi cari se fălesc cu idolii”. Aici, el traduce   פֶּסֶל
(pesel), γλυπτός, chip cioplit (Biblia 1968 – vezi Lev. 26,1), 
prin icoană, dependent de Segond (image), de anumite locuri 
traduse astfel în ediţiile anterioare ale Noului Testament 
„britanic” şi de o concepţie polemică, pe care între timp 
englezii înşişi, finanţatorii ediţiei sale, au abandonat-o. Icoana 
desemnează în limba română în mod evident picturile religi-
oase cu care ortodocşii (astăzi, şi anglicanii) îşi ornează biseri-
cile şi pe care le venerează, în virtutea unei vechi tradiţii teolo-
gice bizantine, ignorată însă de colportorii din epocă ai 
Societăţii373. Psaltirile „britanice” anterioare ţinuseră cont de 
sensul din limba română: 1859 – adoră sculpturele ; 1863 – 
adorătorii sculpturelor; 1867 – servesc imaginilor sculptate ; 
Nitzulescu – servesc la chipuri cioplite. Versiunea de linie 
ortodoxă dădea, desigur, „se închină celor ciopliţi” (1914) sau 
„chipurilor cioplite”  (1957). 

Părintele David (1957, 36) mai reproşa traducerea, în Luc. 
16,23, a lui ᾅδης nu prin iad, ca în vechea tradiţie, ci cu un 
echivalent al lui שְׁאוֹל: locuinţă a morţilor – concept vag ce nu 
face decât să susţină concepţia adventistă despre inexistenţa 
iadului. Aici sugestia nu vine din ediţiile britanice anterioare 

                                                                                                    
cita locuri unde la Cornilescu apare icoană în loc de chip în Noul Testa-
ment, precum în Rom. 1:23. Şi aici însă, în ediţia 1871, care prefera terme-
nii latini (ex. glorie în loc de slavă)– e drept, în ediţiile 1859-1867 se dădea 
tot chip, iar de la 1875 înainte s-a dat închipuire. De asemenea, în Apoc. 
13,14, acolo unde Cornilescu foloseşte icoană pentru chip (făcut fiarei), 
cuvântul apare şi în ediţia 1863 („se facă icona ferei”), în timp ce ediţiile 
1871-1917 aveau imagine – numai în 1859 şi 1867 s-a păstrat „chip”, ca în 
versiunile ortodoxe.  

373 Canton relata cum, în Rusia, un om ar fi înţeles, citind pentru 
prima oară Vechiul Testament, că icoanele, fiind de lemn, sunt totuna cu 
idolii de lemn descrişi acolo. Iar de aici se deducea că Russian Bible 
Society s-a desfiinţat din cauza temerilor clerului ortodox că adevărul 
Scripturilor le-ar deschide oamenilor mintea (Canton 1904: 415).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 

203 
 

(care traduc, toate, iad), ci în principal de la Segond: le séjour 
des morts. Darby dă şi el hades (cu minusculă), dar traducerile 
mai noi au creat o adevărată tradiţie occidentală, în sensul 
evitării lui hell din KJV – echivalent al lui inferno din Vulgata 
– şi de a căuta un echivalent al conceptului ebraic: English 
Standard Version, American şi New American Standard Bible 
aleg Hades (cu majusculă), New American Bible, the 
netherworld, iar Common English Bible, the place of the 
dead. Această manieră de traducere ajunge, în Psalmi, să 
exprime o întreagă filozofie legată de moarte, cu tente, pe 
alocuri, anti-creştine. În versetul 15/16,10, redat în versiunea 
de linie (1914): „Că nu vei lăsa sufletul meu în iad, nici vei da 
pre cel cuvios al tău să vază stricăciune”, găsim la Cornilescu: 
„Căci nu vei lăsa sufletul meu în locuinţa morţilor, nu vei 
îngădui ca prea iubitul Tău să vadă putrezirea”374. În 6,5, 
tendinţa lui Cornilescu de a duce sensul în acea direcţie375 e 
încă şi mai vizibilă. Pasajul era oricum dificil, căci formularea 
greacă echivocă (ὅτι οὐκ ἔστιν ἐν τῷ θανάτῳ ὁ μνημονεύων 
σου ἐν δὲ τῷ ᾅδῃ τίς ἐξομολογήσεταί σοι), permite, cum 
observă Francisca Băltăceanu – chiar dacă ea preferă soluţia 
mai apropiată de textul ebraic), şi o interpretare creştină 
(Băltăceanu: 52), speculată de Psaltirea de linie românească 
(deşi versiunile mai vechi o ignorau): Că nu este întru moarte 
cel ce Te pomeneşte pe Tine. Începând cu ediţia 1863, se 
alege o formulare mai aproape de versiunea masoreţilor ( כִּי
 Căci în moarte nu se„ :(אֵין בַּמָּוֶת זִכְרֶךָ בִּשְׁאוֹל מִי יוֹדֶה־לָּךְ
pomeneşte de Tine”, interpretată de exegeţii protestanţi în 

                                                 
374 Aici mai remarcăm, desigur, în loc de cuvios (ὅσιος) sau pios 

 cel preaiubit” – din raţiunile nefilologice amintite mai sus„ ,(חָסִיד)
(sugestia venind tot de la Segond: ton bien-aimé). 

375 Este ciudat că aceasta este teza propovăduită de adventişti, care 
dau credit traducerii sale, dar el s-a opus adventiştilor, prin traduceri 
polemice la adresa lui Hellen White şi a respectării sâmbetei. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 
 

204 
 

sensul rugăciunii lui Iezechia (Is. 38,18)376. Formularea lui 
Cornilescu merge însă până la scandalos: „Căci cel ce moare 
nu-şi mai aduce aminte de Tine; şi cine Te va lăuda în locuinţa 
morţilor?”, fidel versiunii Segond: „Car celui qui meurt n'a 
plus ton souvenir; Qui te louera dans le séjour des morts?”377 
Această interpretare trebuie pusă şi în legătură şi cu versetul 
87,11/88,10: „sau se scoală morţii să te laude?” – adoptat, din 
păcate, alături de alte forme ebraice, şi de ediţia ortodoxă 
1957: „Sau cei morţi se vor scula şi te vor lăuda pe tine”. 
Traducerea tradiţională ortodoxă era (de la Ms. 4389 la Biblia 
1914): „Au doftorii (se) vor scula şi se vor mărturisi ţie?”, iar 
diferenţa flagrantă e susţinută aici de deosebirea dintre textele 
ebraic (אִם־רְפָאִים יָקוּמוּ יוֹדוּךָ סֶּלָה) şi grecesc (ἢ ἰατροὶ 
ἀναστήσουσιν καὶ ἐξομολογήσονταί σοι) – ultimul, ignorat de 
bibliştii protestanţi drept o eroare a Septuagintei, deşi 
formularea ebraică e contrară aici doctrinei învierii, deci for-
mula Septuagintei trebuia să fi fost adoptată cu bună ştiinţă, 
nu din vreo greşeală de citire378. Morţi era şi la Aristia, iar, 

                                                 
376 Vezi Cheyne 1904: 19. Iar New International Commentary vede 

în LXX doar sensul: „nimeni nu îşi aduce aminte de Tine” (Declaissé/ 
Jacobson/Tanner 2014: 103) – neluându-l în calcul şi pe cel din greceşte, 
exploatat, în româneşte, de Psaltirea de linie.  

377 De asemenea, mai are, în 85,12/86,13, în loc de „iadul cel mai de 
jos” (κατώτατος) (תַּחְתִּיָּה), o traducere liberă: „adânca Locuinţă a morţi-
lor”. La Aristia găseam: „foarte de jos”; în 1866, „iadul cel adânc”, 
schimbat, în 1867, ca „infernul cel mai adânc”, iar, la Nitzulescu, în 1921, 
este: „infernul cel mai de jos”. Şi ediţia 1863 dădea, totuşi, ceva 
asemănător cu Cornilescu: „lumea de josu cea adâncă”. 

378 Chiar ortodoxul Pentiuc spune, totuşi, că de fapt „umbre” era mai 
inteligibil în text, fără a ţine seama că susţine astfel o argumentaţie împo-
triva Învierii. El îl citează pe Augustin, acuzându-l hazardat că avea o 
veneraţie exagerată pentru Septuaginta, când acesta arăta corect că 
traducătorii au intuit, sub puterea inspiraţiei, sensul originar al Psalmului. 
Comentatorul român era însă influenţat de Biblia de la 1968, cum recu-
noaşte (Pentiuc 2014: x, 76-7). Sensul Psalmului era, evident, că medicii 
(într-un înţeles nu departe de vraci îmbălsămători – Fac. 50,2), nu puteau 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 

205 
 

după 1863, când se încearcă „Figurele celle întunecóse 
scula-se-vor şi vorŭ lăuda pre tine?”379, se adoptă, în 1866, 
„ori umbre scula-se-vor şi te vor lăuda”, care rămâne la 1867 
(„Sculase-vor umbre, ca să te laude?”), şi până la Nitzulescu  – 
care are tot „umbrele”. În fine, în aceeaşi direcţie sens mai 
găsim la Cornilescu (de la Segond) şi traducerea: Cei ce nu pot 
să-şi păstreze viaţa – în 21,34/22,29. 

Pe lângă acest tip de realism nepotrivit, Psalmii versiunilor 
britanice se mai caracterizează şi printr-o anumită 
hipercorectitudine, care acoperă, printr-o citire a textului în 
cheie istoric-geografică, aceleaşi idiosincrazii confesionale: 
cuvântul ebraic הֵיכָל, redat în greceşte prin ναός şi în latineşte 
prin templum, e tradus, conform tradiţiei occidentale, 
invariabil prin templu, încă de la Aristia în 1859, 
eliminându-se cuvintele Biserică sau locaş, prezente în 
versiunea de linie, care ar fi indus concepţia că Templul nu e 
doar cel din Vechiul Testament, ci şi Biserica familiară 
cititorilor.  

De la evreul Keller (1863) şi până la Nitzulescu, care re-
nunţă, în general, la idee, tetragrama יהוה este redată prin 
Iehova (cum făcea şi Darby) acolo unde tradiţia românească 

                                                                                                    
ridica un om căzut, într-o manieră care l-ar fi glorificat pe Dumnezeu:  
„Sau doctorii vor scula, pentru ca oamenii să Te laude?” – nuanţa imperso-
nală subînţelege un „oamenii”, în Ps. 87,11/88,10 (să te laude), ca şi la 
Ioan 15,6 (variante echivalente ar fi: ca să fii lăudat/spre lauda Ta). Terme-
nul רָפָא sau ἰατρός apare, de altfel, în Vechiul Testament nu cu sensul pozi-
tiv al medicului de azi (şi din Sir. 38, 1), ci mai degrabă ca un slujitor al 
amăgirilor şi adversar al adevăratei religii, al credinţei în Dumnezeu: 2 Par. 
16, 12,  Iov 13, 4, Ier. 8, 22. (Poate influenţat de mediul american în care 
trăieşte, Pentiuc face de altfel şi alte concesii îndoielnice iudaismului, 
spunând de pildă că slujbele ortodoxe ar avea pasaje antisemite – nevăzând 
caracterul simbolic, pozitiv şi negativ, al „iudeului” din textul liturgic.) 

379 Ediţia 1863 are şi în loc de iad, la 15/16,10, „imperiulŭ morţei”, 
iar la 6,5, „mormêntŭ”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 
 

206 
 

dintotdeauna, urmând direcţiilor latină (Dominus) şi greacă 
(κύριος), folosea Domnul. Cornilescu, neputând utiliza suges- 
tia lui Segond (l'Éternel), admite corectura lui Nitzulescu şi 
revine, la rândul lui, la Domnul380. În schimb, redă hiper- 
corect, în 103,19/104,18, pe שָׁפָן, tradus în Septuaginta ca 
χοιρογρύλλιος. Iniţial, acceptase soluţia „iepure” din Psaltirea 
de linie ortodoxă (de altfel, inexactă, deşi preluată și de ediţia 
Keller în 1863) – nu e mulţumit nici cu soluţia lui Aristia din 
1859, care dădea: „Petrele (sunt) refugiul dessipedelor”), nici 
cu a lui Ieronim, din 1866, „şoarecele de munte”, păstrată 
ulterior, ci, din 1931, transcrie direct, corect ştiinţific, „şafan”, 
cu derutante rezonanţe exotice381. 

 
 

V.8. Personalizarea în exces 
 
 
Traductologii biblici protestanţi şi simplii teoreticieni 

occidentali ai traducerii poeziei stabilesc la unison382 că un 
                                                 
380  Deşi aici recomandarea de a folosi „numele personal al lui 

Dumnezeu” ca Iehova apărea chiar în Regulile pentru traducători ale 
BFBS, care luau ca model pasaje din versiunile autorizate britanice, unde 
această soluţie dădea – după cum se susţinea – mai multă forţă (Rules 
1906: 7). Dar chiar şi ortodoxul Isidor de Onciul folosea, în epocă, Iehova. 

381 Galaction şi Radu dădeau, în Psaltirea din 1929, dihor. Apoi, în 
1939, au preluat şi ei şafan.  Ce-i drept, iepurele are vizuina în pământ, nu 
între pietre. Cazul e atins și de Munteanu (2008: 108-9), din analiza căruia 
se vede că Psaltirea de linie, cea folosită în cult, a păstrat cuvântul moște-
nit, în timp ce, în restul Bibliei, s-au mai încercat sinonime și în versiunile 
clasice ortodoxe.  

382 „A translation is a friendship between poets. There is a mystical 
union between them based on love and art” spune Barnstone (Barnstone 
1993: 266), în timp ce Tytler merge mai departe: „How then shall a transla-
tor accomplish this difficult union of ease with fidelity? To use a bold 
expression, he must adopt the very soul of his author, which must speak 
through his own organs”. (…) „Unless he is possessed of the most correct 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 

207 
 

bun traducător trebuie să aproprieze spiritul autorului, pentru 
a fi capabil să-i redea mesajul bazându-se şi pe experienţa pro-
prie. Prin titlurile Psalmilor, tradiţia ne-a indicat că morala lor 
trebuie citită în cheia biografiei lui David. Lectura lor în 
versiunea lui Cornilescu trimite însă mai mult cu gândul la 
biografia autorului traducerii. În acest caz, se întâmplă deci 
invers: aşa cum foloseşte ca instrument Biblia pentru a susţine 
tezele doctrinare (împotriva propriilor principii declarate), îşi 
asumă şi Psalmii din perspectiva controverselor sale cu 
ortodocşii, afişând postura dreptului fugar, pe care o clama, 
cum ştim, în mod îndoielnic, în repetate rânduri383 – chiar dacă 

                                                                                                    
taste, he will be in continual danger of presenting an exaggerated picture or 
a caricature of his original”.  Se dă, în context, exemplul lui Voltaire, ca 
traducător al lui Shakespeare, arătând că traducătorii-poeţi „rank equally 
high in the list of original poets as in that of the translators of poetry” 
(Tytler 1813: 74, 114, 208). Din păcate nu se face pasul logic în domeniul 
religios, discutarea moralităţii şi a încrederii pe care o inspiră un 
traducător: o temă absentă în Protestantism. Totuşi, dintr-o perspectivă 
aplicată la Biblie, Nida spune, despre postura traducătorului: „He is not 
competent unless he has also a truly empathetic spirit. Apoi explică: „No 
translator can avoid a certain degree of personal involvement in his work. 
In his interpretation of the source-language message, his selection of 
corresponding words and grammatical forms, and his choice of stylistic 
equivalents, he will inevitably be influenced by his overall empathy with 
author and message, or his lack of it. It is quite understandable that the 
behavioral and intraorganismic meanings employed by the author will 
affect and be affected by the translators's corresponding values – which in 
no instance will be exactly the same as author's. Intellectual honesty 
requires the translator to be as free as possible from personal intrusion in 
the communication process. The translator should never tack on his own 
impressions or distort the message to fit his own intellectual and emotional 
outlook. At the same time, the human translator is not a machine, and he 
inevitably leaves the stamp of his own personality on any translation he 
makes. This being the case, he must exert every effort to reduce to a 
minimum any intrusion of himself which is not in harmony with the intent 
of the original author and message (Nida 1964: 151-2, 154).”  

383  Cornilescu se plângea agenţilor BFBS că va veni ziua când 
Biserica îl va da afară din cauza „convertirii” sale (Conţac 2014: 92-93: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 
 

208 
 

ar fi fost, prin absurd, aşa, tot nu ar fi fost corect moral şi 
filologic să îşi exprime resentimentele în traducere… 

Nici una din ediţiile britanice anterioare, nici Segond şi nici 
Darby nu i-au dat lui Cornilescu sugestia să traducă în loc de 
„Fericit bărbatul care n-a umbat în sfatul necredincioşilor” 
(1,1), „Ferice de omul care nu se duce la sfatul celor răi”384. 
Sigur, se poate invoca intenţia lui de transpunere într-o limbă 
cât mai banală, chiar cu preţul pierderii sensului, cum face în 
atâtea locuri, sau ne-am putea aminti versiuni foarte vechi 
(Psaltirea Şcheiană, Psaltirea Hurmuzaki385), dar în cazul său 
nu putem face abstracţie că a înfiinţat o confesiune nouă în 
România, Biserica Evanghelică, iar psalmul se potriveşte ca 
suport pentru această separare. Sfatul (βουλή, עֵצָה), venit în 
română din slavonescul sßv™tß, admite, într-adevăr, un triplu 
sens (consiliere, proiect sau adunare) – ceea ce i-a indus şi pe 
alţii în eroare386 –,  dar prepoziţia greacă ἐν şi cea ebraică  ְּב nu 
indică direcţia unei mişcări (sens pe care slavonescul na l-ar 
permite), ci doar influenţa, aşa cum găsim în majoritatea 

                                                                                                    
The result is that he feels the day must come when the church will turn him 
out) – acuzând o persecuţie acolo unde era vorba de fapt de o înstrăinare 
conştientă, teologică şi practică, de Biserică. Se ridică deci din nou pro-
blema dacă cineva care poate pretinde că e persecutat în mod fals prezintă 
încredere ca interpret al Scripturii. 

384  LXX: Μακάριος ἀνήρ ὃς οὐκ ἐπορεύθη ἐν βουλῇ ἀσεβῶν.                       
TM: אַשְׁרֵי־הׇאִישׁ אֲשֶׁר לאֹ הׇלַךְ בַּעֲצַת רְשׇׁעִים (ʼašrēy hāʼiš ̓ ăšer lôʼ hālaḵ baʽaṣaṯ 
rešāʽyim). Vulgata are aici: Beatus vir qui non abiit in consilio impiorum.  

385 Iar versiunea slavonă dădea: Bl*Ωen´ mûΩ´, iΩe ne ide na sov™t´ 
neçestiv¥xß. 

386 Varianta 1 – Nicodim Munteanu (1936, 1944): „care nu se ia 
după sfatul necredincioşilor”. Varianta 2 – Dosoftei 1680: „n-au mers în 
sfatul necuraţilor”;  1673: „Ferice de omul ce n-a mearge/În sfatul celor 
fărădeleage”; Biblia 1688: „N-au mersu în sfatul necuraţilor”; Psaltirea de 
linie (1710 - prezent): „în sfatul necredincioşilor”; Corbea (1720): „ce nu 
i-au fost svatul cu necredincioşii”. Varianta 3 – P. Scheiană: „nu mearge la 
sfatul necuraţilor”;  P. Hurmuzaki: „nu mearse la svatulu necuraţilor”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 

209 
 

traducerilor moderne şi în alte locuri din Psalmi, unde se poate 
vedea că e vorba de convingere („sfatul săracului”, aşa cum 
vedem în 13/14,6, este nădejdea în Domnul), deci nicidecum 
nu se referă la prezenţa fizică la o adunare eclezială sau alta.  

Şi în alte opţiuni de traducere se poate bănui aceeaşi obse-
sie. „Nişte îngâmfaţi s-au sculat împotriva mea” sună la fel, 
spre deosebire de „călcătorii de lege s-au sculat asupra mea”, 
din ediţia de linie), De asemenea, „batjocoritorii” ar putea fi 
înţeleşi ca fiind nu blasfematorii lui Dumnezeu, ci criticii 
sectanţilor – chiar şi aceste trimiteri arată că „persecuţia” la 
care ar fi fost supus traducătorul a fost cel mult una doar 
resimţită de el. În loc de „adunarea celor tari”, avem la 
Cornilescu, în 85,13/86,14, „o ceată de oameni asupritori”. 
De aceea, traducătorul îi poate dispreţui: în loc de „ca unul din 
căpetenii cădeţi”, găsim la el: „veţi cădea ca un domnitor 
oarecare” (81/82,7).  

Cum am văzut mai sus, Cornilescu foloseşte traducerea ca 
instrument polemic, arătând lipsă de respect faţă de text. Din 
punctul de vedere al eticii traducerii, era el, în acest caz, o 
opţiune potrivită pentru a reda fidel textul biblic unei 
comunităţi?387 Agenţilor Societăţii Britanice, dacă nu ar fi fost 
încântaţi că pot face prozelitism prin el, ar fi putut să le dea de 
bănuit că, în calitate de oponent al ierarhiei ortodoxe, fostul 
ierodiacon nu îi corecta atunci când îi adresau, în scrisori, 
apelativul „reverend”. „Cornilescu was not to be trusted” – a 
remarcat, doar târziu, un reprezentant al UBS388.  

                                                 
387 Nu e chemat orișicine să facă ediţia cărţilor sfinte – e şi reacţia 

greco-catolică (Bălan 1914: 276). 
388  Monsieur Beguin informed Dr Cockburn this morning in 

conversation that Mr Cornilescu was not to be trusted. (The conversation 
was about getting Roumanian Bibles into Roumania) 5.9.56 (Misc. 
Memos. Re. Scriptures for Rumania 1947-68, Dosarul D8 – 22-3, din Ar-
hiva BFBS) Sublinierea aparţine autorului noţiţei. Era vorba de găsirea 
unei modalităţi de a trimite, printr-o persoană, Biblii în România, ceea ce 
ar fi presupus, probabil, şi contacte cu reprezentanţi ai BOR. Nu cunoaş-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 
 

210 
 

Versiunea sa i-a entuziasmat pe moment pe agenţii Societă-
ţii şi pe fondul cunoaşterii superficiale a limbii române (dacă 
nu ar fi avut o viziune atât de schematică a textului, ar fi tre-
buit să îi pună pe gânduri faptul că ei înşişi, ca străini, au putut 
corecta modul în care era redat cuvântul dreptate (Conţac 
2014: 177, 214 etc.) –, iniţial tradus printr-o lungă perifrază, o 
adevărată definiţie), dar probabil a contat mai mult 
colaborarea în direcţia anumitor năzuinţe de colonialism 
cultural 389 : Cornilescu avea ca reper ediţiile occidentale 
(Segond şi Darby), oferind explicaţia: „sunt mai exacte 
ştiinţificeşte” (Cornilescu 1923: 569), deşi ele, cum 
exemplificam mai sus, erau mai dependente de tradiţiile 
proprii decât de rigoarea ştiinţifică390.  

 
 

V.9. Concluzii 
 
 
Cornilescu cade în extrema unui limbaj colocvial şi 

inexact, preia orice sugestie de „ajustare” a textului în direcţia 
confesionalizării protestante, introducând şi altele noi, dintr-o 

                                                                                                    
tem detaliile discuţiei cu activistul WCC, dar termenul folosit de secretarul 
UBS, Béguin, arată că, la acea dată, nici în mediile protestante nu mai fă-
cea aceeaşi impresie „convertirea autentică” a lui Cornilescu – altfel, nu 
poţi spune despre cineva care L-a întâlnit pe Dumnezeu că nu e de încre-
dere. Menţiunea nu arăta că nu trebuie deranjat ori expus, ci că nu trebuie 
avut încredere în el. Atunci, era oare potrivit ca traducător al Bibliei? 

389 Legătura dintre agenţi şi colonialismul britanic e recunoscută 
astăzi, chiar dacă se evidenţiază şi un efort al Societăţii pentru combaterea 
acestei tendinţe şi păstrarea identităţii culturale locale 
(Batalden/Cann/Dean 2004: 12). 

390 Traducerile oficiale englezeşti, ca şi toate celelalte occidentale, 
de la Luther încoace, erau făcute după textele originale grec şi ebraic doar 
declarativ. În realitate, ele erau interpretări ale acestor surse prin prisma 
versiunilor Vulgata şi Septuaginta – folosite ca „un fel de piatra Rosetta” 
(Pells 1911: 8). Lucru cu atât mai valabil pentru versiunea Darby. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 

211 
 

perspectivă radicală. Din punct de vedere intelectual, e 
dependent mai mult de versiunea Louis Segond decât de vreun 
text original. Creditat, din neştiinţa limbii române şi din 
interes prozelitist, de agenţii BFBS, i-a dezamăgit ulterior şi 
pe aceştia. Astăzi, ediţia sa este depăşită din toate punctele de 
vedere şi de aceea credem că se impune o reevaluare a 
susţinerii ei (şi, în final, o înlocuire a ei, chiar şi de cei care 
doresc să se raporteze la Textul Masoretic, de care dă mărturie 
doar indirect), ţinând cont de noile realităţi interconfesionale 
şi cu o perspectivă mai ştiinţifică şi deschisă asupra surselor şi 
metodelor de traducere.  

 
 
V.10. Analiză comparată: Psalmul 10/11 şi 

versetul  85/86,2 
 
 
Psalmul 11, traducerea 

Cornilescu, faţă de alte ediţii 
„britanice” 

1. La Domnul găsesc scă-
pare! (În Domnul m-am încrezut 
– 1959) (Eu mă încredu în 
Iehova – 1863) (În Iehova mă 
încred – 1867) (În Domnul mă 
încred – 1921) Cum puteţi să-mi 
spuneţi: ,,Fugi în munţii voştri, 
ca o pasăre?”  

 

Psalmul 10, Biblia Sinodală 
1914, cu sursele originale şi 
intermediare occidentale  

1. Spre Domnul am nădăjduit 
(ἐπὶ τῷ κυρίῳ πέποιθα – LXX) 
( יתִי  TM) (C’est en –  בַּיהוָה  חסִ֗
l’Éternel que je cherche un 
refuge – Segond) (In Jehovah 
have I put my trust – Darby), 
cum veţi zice sufletului meu, 
mută-te în munţi ca o pasăre? 

Termenul „nădejde” este evitat deliberat. 
 
2. Căci iată că cei răi 

încordează arcul, îşi potrivesc 
săgeata pe coardă, ca să tragă pe 
ascuns asupra celor cu inima 
curată (pe cei de inimă drepţi – 

2. Că iată păcătoşii au 
încordat arcul, gătit-au săgeţi în 
tolbă, ca să săgete întru 
întunerec pre cei drepţi la inimă 
(τοὺς εὐθεῖς τῇ καρδίᾳ) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 
 

212 
 

1859) (pre cei ce sunt cu inima 
curată – 1863) (pre cei drepţi la 
inimă – 1867) (pre cei drepţi cu 
inimă – 1921). 

 sur ceux dont le) (לְיִשְׁרֵי־לֵב)
coeur est droit) (at the upright in 
heart). 

 
„Inima dreaptă” din sursele ebraică şi greacă este redată 

prin „inima curată”, conform doctrinei protestante, la 
Cornilescu şi în ediţia 1863. 

 
3. Şi când se surpă temeliile, 

ce ar putea să mai facă cel 
neprihănit? (De se vor destruge 
temeliile, ce poate face giustul – 
1859)(De se vor destruge stâlpii, 
ce poate să facă dreptul – 1863) 
(Căci temeliile se surpă; Dreptul 
ce poate să facă? – 1867) (Căci 
temeliile de se surpă, Dreptul ce 
poate să facă? – 1921) 

 

3. Că cele ce tu ai săvârşit, ei 
le-au stricat; dar dreptul ce a 
făcut? (ὅτι ἃ κατηρτίσω καθεῖλον 
ὁ δὲ δίκαιος τί ἐποίησεν) (  כִּי
 (הַשָּׁתוֹת יֵהָרֵסוּן צַדִּיק מַה־פָּעָל
(Quand les fondements sont 
renversés, Le juste, que ferait 
-il?) (If the foundations be 
destroyed, what shall the 
righteous do?)  

Fraza „Că cele ce tu ai săvârşit, ei le-au stricat” suna prea 
creştin pentru a se putea regăsi în versiunea ebraică păstrată de 
Sinagogă; va fi fost înlocuită cu una mai potrivită situaţiei 
evreilor de după anul 70. De aici, diferenţa faţă de traducerea 
de linie (ortodoxă).  

 
4. Domnul este în Templul 

(templu – 1859-1921) Lui cel 
sfânt, Domnul Îşi are scaunul de 
domnie în ceruri. Ochii Lui 
privesc, şi pleoapele Lui 
cercetează pe fiii oamenilor.  

 

4. Domnul în Biserica (ναῷ) 
 ,cea sfântă a sa (temple) (הֵיכָל)
Domnul în cer scaunul lui, ochii 
lui spre cei sărac privesc, genele 
lui întreabă pre fiii oamenilor. 

 

Tot din spirit polemic şi identitar confesional, Templu 
apare, cu hipercorectitudine filologică, în loc de Biserică. 

 
5. Domnul cearcă pe cel 5. Domnul întreabă pre cel 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 

213 
 

neprihănit (pe giustul – 
1859)(cel drept – 1863 -1921), 
dar urăşte pe cel rău şi pe cel ce 
iubeşte silnicia.  

 
 

drept (τὸν δίκαιον) (צַדִּיק) (le 
juste) (the righteous one) şi pre 
cel necredincios; iară cel ce 
iubeşte nedreptatea, urăşte 
sufletul său. 

 
Ca şi în versetul 3, „dreptul” este înlocuit, în virtutea 

idiosincraziei confesionale protestante, cu „cel neprihănit”. 
 
6. Peste cei răi plouă cărbuni, 

foc şi pucioasă: un vânt 
dogoritor, iată paharul de care au 
ei parte (partea păharului lor – 
1859, 1863, 1921)  (partea cupei 
lor –1867). 

 

6. Ploa-va preste cei păcătoşi 
laţuri, foc şi iarbă pucioasă şi 
duh de vifor partea paharului lor 
(ἡ μερὶς τοῦ ποτηρίου αὐτῶν) 
 c'est le calice qu’ils) (מְנָת כּוֹסָם)
ont en partage) (shall be the 
portion of their cup). 

 

În cazul expresiei „Iată paharul de care au ei parte”, se 
traduce un ebraism („partea paharului”) cu o expresie 
românească „a avea parte de” – cu sensul de şansă, noroc. 
Ebraismul se referea totuşi la drojdia care rămâne pe fundul 
paharului de vin atunci când trece de la unul la altul (74/75,8) 
– pe când încercarea de simplificare a limbajului aduce o 
aproximare a sensului. 

 
7. Căci Domnul este drept, 

iubeşte dreptatea, şi cei 
neprihăniţi privesc Faţa Lui. 
(Căci Domnul (fiind) giust 
iubeşte giustiţia, aspectul lui 
caută la dreptate –1859) (Pentru 
că Iehova este dreptu, şi iubesce 
dreptatea, la celu dreptu'şi 
îndreptează aspectulu său – 
1863) (Căci drept este Iehova, 
dreptate o iubesce; Pre cel 

7. Că drept este Domnul, şi 
dreptăţi au iubit, îndreptări au 
văzut faţa lui (şi dreptatea a iubit 
şi faţa Lui spre cel drept priveşte 
– 1957) (ὅτι δίκαιος κύριος καὶ 
δικαιοσύνας ἠγάπησεν εὐθύτητα 
εἶδεν τὸ πρόσωπον αὐτοῦ) 
ר יֶחֱזוּ ) כִּי־צַדִּיק יְהוָה צְדָקוֹת אָהֵב יָשָׁ֗
 Car l’Éternel est juste, il) (פָנֵימוֹ
aime la justice; Les hommes 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 
 

214 
 

drept’l vede facia lui – 1867) 
(Căci drept este Domnul, 
dreptate iubeşte el, drepţii văd 
faţa lui – 1921) 

 

droits contemplent sa face) (For 
righteous is Jehovah; he loveth 
righteousness, his countenance 
doth behold the upright). 

Cornilescu îl urmează pe Segond, cu adaptarea protestantă: 
drept – neprihănit doar în privinţa omului, pe când în privinţa 
lui Dumnezeu, δίκαιος rămâne drept. 

 
 

 
86,2 – versiuni britanice  
 
 
Păzeşte sufletul meu, 

pentru că sunt cuvios; tu, 
Dumnezeul meu, mântuieşte  pe 
servul tău, care speră la tine – 
1859 

 
Apără viaţa mea, căci eu 

sunt piosu; ajută servului tău, tu 
Dumnezeulu meu, în carele mă 
întredu eu – 1863 

 
Păzesce sufletul meu, căci 

cuvios sum. 
Ajută, Dumnezeul meu, 

pre servul tău, carele se încrede 
în tine – 1867 

 
Păzeşte sufletul meu căci 

cuvios sunt. Ajută, Dumnezeul 
meu, pre servul tău, carele în tine 
se încrede – Nitzulescu 
1911/1921 

 

85,2 – versiunea de linie şi 
surse 

 
Păzeaşte sufletul meu, că 

cuvios sânt, mântuieşte pre 
robul tău Dumnezeul meu, pre 
cel ce nădăjduiaşte spre tine – 
1858 (Şaguna) 

 
Păzeşte sufletul meu, că 

cuvios sunt, mântuieşte pre 
robul tău, Dumnezeul meu, pre 
cel ce nădăjdueşte spre Tine – 
1914 

 
Păzeşte sufletul, căci 

cuvios sunt ; mântuieşte, 
Dumnezeul meu, pe robul tău, 
pe cel ce nădăjduieşte în Tine – 
1957 

 
Garde mon âme, car je 

suis pieux ! Mon Dieu, sauve 
ton serviteur qui se confie en toi! 
– Segond 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint



 

215 
 

Păzeşte-mi sufletul, căci 
sunt unul din cei iubiţi de Tine! 
Scapă, Dumnezeule, pe robul 
Tău, care se încrede în Tine! 
– Cornilescu (1920, 1921, 1924, 
1931) 

 
Keep my soul, for I am 

godly; O thou my God, save thy 
servant who confideth in thee – 
Darby 

φύλαξον τὴν ψυχήν μου 
ὅτι ὅσιός εἰμι σῶσον τὸν δοῦλόν 
σου ὁ θεός μου τὸν ἐλπίζοντα ἐπὶ 
σέ  – LXX 

 
שָׁמְרָה נַפְשִׁי כִּי־חָסִיד אָנִי 

 בּוֹטֵחַ הוֹשַׁע עַבְדְּךָ אַתָּה אֱלֹהַי הַ 
 TMאֵלֶיךָ 

 
Se constată înlocuirea, la Cornilescu, a adjectivului 

cuvios cu perifraza unul din cei iubiţi de Tine; a verbului a 
mântui, la modul imperativ, cu a scăpa (în timp ce alte 
versiuni britanice preferau deja a ajuta); şi a verbului a 
nădăjdui cu a se încrede (sugestie din 1863 şi susţinută, în 
acest caz, de Textul Masoretic). 

 
       

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:28 UTC)
BDD-B837-06 © 2017 Mediaprint

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

