
 

111 
 

III. Psaltirea lui Antim Ivireanul∗ 

 
III.1. Ediţia înnoitoare 

 
 
Limba Cărţii Psalmilor păstrează, şi în ultima ediţie a 

Bibliei BOR (2014, retipărire a celei din 2008), o savoare 
arhaică. Întrebarea pe care şi-o pune deci orice cititor al aces-
tui text este de când datează versiunea actuală. Urcând pe firul 
filiaţiilor, o regăsim în Biblia sinodală din 1914, dar şi în 
celelalte ediţii biblice importante, până în cea de la Blaj, din 
1795. În literatura de specialitate a fost citat frecvent, ca reper 
în domeniu, un studiu (Roman 1974b) care stabilea începutul 
ei în 1703, la Buzău. „Specialiştii consideră că Psaltirea 
naţională s-a realizat în 1703 la Buzău, textul ei rezistând prin 
vreme până în secolul al XX-lea, când îl regăsim în Biblia 
sinodală din 1914”, relua, de pildă, Ioan Chindriş (2005: 
lxxiii), vorbind deci şi de „textul de linie, post Buzău”198. 
Toate ediţiile anterioare, oricât de reuşite pentru vremea lor, 
au avut, aşadar, o audienţă limitată în timp – astăzi fiind 
ininteligibile şi inutilizabile –, pe când aceasta a rămas, în 
afara unor mici retuşuri, neatinsă, pentru trei secole, până în 
prezent. Îşi merită aşadar numele de „Psaltire naţională” sau 

                                                 
∗ Conţinutul acestui capitol a mai apărut în Călin Popescu, The 

Antim Ivireanul Psalter, the National Psalter of Romanians, în Text și 
discurs religios, VII (2015), pp. 97-115. 

198 Afirmaţii de acelaşi fel găsim şi la Mihoc (1990: 112) şi mulţi 
alţii. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:27 UTC)
BDD-B837-04 © 2017 Mediaprint



 
 

112 
 

„de linie”, iar observaţia pe care studiul respectiv şi-o asumă 
ştiinţific199 îşi merită citările numeroase. Cu toate acestea, 
vom arăta mai jos că se impune un amendament privind data-
rea şi localizarea, care va pune versiunea-prototip într-o lu-
mină diferită, cerând şi o nouă evaluare a ei. 

Ediţia invocată de studiul din 1974 este Psaltirea româ-
nească de la Buzău (BRV I: 540), al cărei exemplar unicat, 
aflat la Biblioteca Academiei, a primit cota CRV 139 A. În 
acelaşi an 1703, la Buzău apăruse o Psaltire cu tipicul în româ-
neşte, dar cu psalmii în slavonă (BRV IV, 29), tipărită de 
episcopul Damaschin – aceea având cota CRV 138A. Unii 
cercetători au căutat chiar interpretări subtile pentru faptul că 
ediţia slavonă fusese clar asumată de ierarh, pe când cea româ-
nească apărea nesemnată (Teodorescu 1960: 635). Alexandra 
Roman analizează însă doar textul ca atare, ridicând, în trea-
căt, problema unei eventuale paternităţi a episcopului 
Mitrofan (Roman 1974: 242) – fără a lua în calcul alte vari-
ante, de pildă pe cea a lui Damaschin, preferată de Barbu 
Teodorescu (care, bazat pe această premisă, continuă şi el cu 
deducţii suplimentare200). 

 
III.1.2. O îndreptare bibliografică preliminară: Psaltirea 

românească din 1703 nu a existat 
 
Cei care consultă azi volumul constată, totuşi, că nu mai 

are cota CRV 139A, ci CRV 139A+480. Într-adevăr, la un 
studiu mai atent, se observă că foaia de titlu are o nuanţă uşor 
diferită de restul cărţii, şi, după cum lasă să se vadă urmele 

                                                 
199 Şi anume că „cele 25 de ediţii tipărite în cele trei ţări române în 

perioada 1710-1791 reproduc, toate, o versiune identică a traducerii 
româneşti a Psalmilor lui David” (Roman 1974b: 233). 

200 Teodorescu 1960: 637 – Dacă Damaschin şi-a retipărit Psaltirea 
la Râmnic, ar însemna că şi un Apostol din 1725, căruia nu i se ştie locul 
apariţiei, trebuie să fi fost tot o retipărire de-a lui. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:27 UTC)
BDD-B837-04 © 2017 Mediaprint



 

113 
 

operaţiei de restaurare, a avut dimensiuni ceva mai mici cu 
câţiva milimetri. Pe de altă parte, numele diortositorului, tre-
cut pe ultima pagină, Grigorie Râmniceanu, de multe ori doar 
menţionat ca atare de cei care aminteau ediţia, ar fi fost 
suficient pentru a schimba datarea; nici măcar un prelat ca 
Gabriel Cocora nu a făcut însă legătura cu istoria bisericească, 
deşi sesiza că din cele 15 cărţi buzoiene apărute între 1691 
şi1703, doar pe aceasta nu scria că e tipărită „prin osârdia şi 
prin nevoinţa iubitorului de osteneli Mitrofan, episcopul 
Buzăului” – în schimb, apare, neobişnuit: „cu osteneala 
smeritului între ierodiaconi Grigorie Râmniceanul” (Cocora 
1960: 288).   

Denumirea de „Râmniceanul” trimite la a doua jumătate 
a secolului şi la zona Râmnicului, unde numeroşi tipografi 
purtau acest titlu onorific – care îi putea feri de confuzii cu alţi 
monahi şi tipografi cu aceleaşi nume201. A existat, totuşi, de 
altfel, o astfel de confuzie între doi prelaţi cu nume şi titlu 
identic, ambii trăitori în aceeaşi perioadă, în acelaşi loc202. Pe 
aceasta temă persistă încă o controversă (Alexandru 1957: 
624), dar cei mai mulţi cercetători consideră că personajul 
nostru, ierodiaconul Grigorie Râmniceanul, s-a născut în 1763 
la Vâlcea, a activat sub episcopii Chesarie şi Filaret la Râmnic 
–  din 1780 fiind diortositor, apoi ajungând şi iconom al 
Episcopiei  – având să devină, între 1823-1828, episcop al 
Argeşului203.  

                                                 
201 Sacerdoţeanu 1960: 322-49. De altfel se mai întâlneşte încă un 

ieromonah Grigorie, diortositor al Slujbei Sf. Nicodim, în 1767 (vezi BRV 
II, 175-6). 

202 Vedem şi în Sacerdoţeanu (1960:  344-5), cum doi diortositori şi 
Râmniceni, unul ierodiacon, altul ieromonah, se intersectează – 
ierodiaconul îşi începe însă activitatea cu Cazaniile din 1781. 

203  Vezi Păcurariu 1994: III, 59-60, Şerbănescu 1965: 606-7 şi 
Sacerdoţeanu 1960: 297. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:27 UTC)
BDD-B837-04 © 2017 Mediaprint



 
 

114 
 

Undeva în intervalul 1974-1976204 , bibliologul Livia 
Bacâru a ataşat, cu o agrafă, pe coperta interioară a 
exemplarului unic CRV 139 A de la Biblioteca Academiei, o 
notiţă în care a semnalat că din Psaltirea românească buzoiană 
din 1703 (CRV 139A) se mai păstrează de fapt doar prima 
pagină, sub care se găseşte textul unei Psaltiri de la Râmnic 
din 1784 (CRV 480 A). La procesul de digitalizare ce a avut 
loc în anii 2000, notiţa a fost inclusă în fişa de catalog a volu-
mului – de unde noua cotă compusă.  

Într-adevăr, conţinutul aşa-zisei versiuni-prototip cores-
punde în detaliu ediţiei Râmnic 1784, (diortosită cu siguranţă 
de Grigorie Râmniceanu), dar îndreptarea făcută trebuie dusă 
la capăt: de aici rezultă că ediţia 139A, prezentată de 
Bibliografia Românească Veche, a fost una fictivă, căci 
singurul exemplar, pe baza căruia a fost semnalată, este cel 
compus din pagina de titlu în româneşte a Psaltirii slavoneşti 
de la Buzău din 1703 (138 A), cu care corespunde în detaliu, 
sub care, în aceeaşi legătură a coperţii, oamenii din  biserica 
din Temereşti-Timiş (de unde volumul a fost luat), au inserat – 
probabil, pentru uzul liturgic curent –, textul unei Psaltiri mai 
târzii, româneşti, inteligibile pentru ei (este posibil ca utilajele 
tipografice de la Buzău şi Râmnic să fi avut, de altfel, unele 
compatibilităţi, devreme ce formatele Psaltirii erau atât de 
asemănătoare). Pe viitor, cotaţia îndreptată a volumului 
respectiv ar trebui să fie, aşadar: CRV 138A+480. 

 
 
                                                 
204 Specialista obişnuia să compare cărţile vechi între ele, fiind „au-

toare de însemnări autografe şi particularităţi de exemplar” (Gârbe 2009: 
8-9, 18). Între 1974 şi 1976, a fost cercetător la Biblioteca Centrală de Stat, 
Secţia Colecţii Speciale (Carte Românească Veche şi Carte Românească 
Rară). Deşi s-a pensionat în 1976, şi a decedat în 1999, notiţa ei de mână, 
cu creionul, a avut, în 2009, suficientă autoritate pentru a fi trecută în fişa 
de catalog a volumului, de către colega Rodica Popescu. Observaţia a fost 
făcută, totuşi, ulterior apariţiei studiului Alexandrei Roman.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:27 UTC)
BDD-B837-04 © 2017 Mediaprint



 

115 
 

III.1.3. Prototipul din 1710 şi prima retipărire, în 1725 
 
În consecinţă, rămâne ca prototipul Psaltirii de linie să 

fie considerat următoarea ediţie, în ordine cronologică, iar 
aceasta e cea tipărită la Târgovişte, de Antim Ivireanul, în 
1710. Parcurgerea textului ei ne revelează o ediţie ce se 
distanţează, într-adevăr, de versiunea imediat anterioară, cea 
inclusă în Biblia din 1688, pe care Antim o mai tipărise în 
1694, cu tot cu greşelile de tipar (Roman 1974b: 238). Era o 
variantă nouă, „acum într-acest chip tipărită”, aşa cum amin-
teşte pagina de titlu (BRV IV: 37), pe care, în 1725, 
Damaschin Dascălul avea să o republice, la Râmnic, cu 
precizarea: „acum într-acest chip a doao oară tipărită” 
(ibidem: 225) – afirmaţie care rămânea altfel obscură 205 . 
Similitudinea cu versiunea tipărită de mitropolitul Antim la 
1710 este perfectă, cu excepţia câtorva retuşuri – cel mult câte 
un cuvânt la fiecare Psalm, cu excepţia celor folosiţi în cult, 
care sunt copiaţi fără modificări. În contextul istoric al Olte-
niei ocupate de austrieci, când activitatea tipografică era pri-
vită cu neîncredere de stăpânirea catolică, precizarea din foaia 
de titlu va fi avut şi rolul de a arăta că textul este unul inofen-
siv din punct de vedere misionar, fiind deja tipărit şi aflat deja 
în uzul liturgic206.  

 
                                                 
205 S-a afirmat, fără multe argumente, că era „a doua” fie după o edi-

ţie necunoscută care ar fi apărut la Râmnic în 1724 (Teodorescu 1961a: 
184), fie după ediţia din 1703 de la Buzău (Teodorescu 1960: 634) – des-
pre care am arătat că n-a existat. 

206 Aşa cum avea să spună despre Mineie: „Sunt libri Ecclesiastici 
antiquissimi, asueti in ritu nostro Orientali” – Scrisoarea către Tige, din 22 
noiembrie 1725 – Dobrescu 1906: 164. Ideea celor care afirmă, totuşi, că 
prima ediţie la care se referă ediţia 1725 ar fi apărut în 1724, poate fi 
combătută şi pe baza faptului că între două ediţii diferite anunţate ca atare 
de tipografii râmniceni ai epocii, treceau, de regulă, intervale mai mari – 
media era în jur de 15 ani (vezi Sacerdoţeanu 1960: 306). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:27 UTC)
BDD-B837-04 © 2017 Mediaprint



 
 

116 
 

Ilustrăm mai jos genul de îmbunătăţiri aduse de ediţia 
1710 (şi 1725) faţă de ediţia 1688 (1694), cu câteva exemple – 
în principal, e vorba de eliminarea unor arhaisme a perfectului 
simplu, aşa cum Antim a procedat şi cu alte pasaje biblice207 – 
poate acestea vor fi fost chiar diferenţele care se simţeau, în 
Ardeal, între limba Bibliei lui Şerban şi cea a slujbelor biseri-
ceşti damaschiniene208. Îmbunătăţirile pe care Damaschin le 
aduce, în ediţia 1725 – constând mai ales din sinonime inspirat 
alese, uneori folosind sugestii din ediţii anterioare –, nu mai 
duc la constituirea unui corpus nou al Psalmilor. Acesta va 
rămâne, în proporţie covârşitoare, cel al din 1710, neschimbat 
până astăzi –  după cum se poate constata urmărind coloana a 
treia, în care avem textul actual al Psaltirii. 

 
Ps. 5, 3-5 

 
1688 (1694) 
 

1710 şi 1725, 
text identic 

2014 

Dimeneaţa as-
culta-vei glasul 
mieu; Dimeneaţa 
dvori-voiu Ţie şi mă 
vei vedea. Că nu 
Dumnezău vrând 
fărădeleagea eşti tu; 

Dimineaţa vei auzi 
glasul mieu. Dimi-
neaţa voiu sta înaintea 
Ta şi mă vei vedea; că 
Dumnezeu ce nu 
voieşti fărădeleagea, 
tu eşti. Nu va lăcui 

Dimineaţa vei auzi 
glasul meu; dimi-
neaţa voi sta înain-
tea Ta şi mă vei 
vedea. Că Tu eşti 
Dumnezeu, Care 
nu voieşti fărădele-

                                                 
207 Mai cu seamă înlocuind perfectul simplu cu perfectul compus, 

„ca în graiul românesc cel mai răspândit” (Mihoc 1990: 115-6). 
208 „Cea mai mare parte a cărţilor bisericeşti s-au tălmăcit de 

Damaschin, episcopul Râmnicului, cu stil şi graiu foarte luminat”, Radu 
Tempea, Cuvântare înainte la Gramatica Românească, Sibiu, 1797 (BRV 
II: 396). Pe când, despre Biblia 1688, Samuil Micu spunea: „Acea tălmă-
cire mai pre multe locuri neplăcută urechilor auzitorilor easte, şi foarte cu 
nevoie de înţeles, ba pre altele locuri tocma fără de înţeles easte” (BRV  II: 
380). 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:27 UTC)
BDD-B837-04 © 2017 Mediaprint



 

117 
 

Nu va nemernici 
lângă Tine cel ce 
vicleneaşte, nici vor 
rămânea cei fără de 
leage în preajma 
ochilor Tăi. Urâş pre 
toţi ceia ce fac 
fărădeleagea.  

lângă tine cel ce 
vicleneaşte, nici vor 
petreace călcătorii de 
leage în preajma 
ochilor tăi. Urât-ai 
pre toţi cei ce 
lucrează 
fărădeleagea.  

gea, nici nu va lo-
cui lângă Tine cel 
cel vicleneşte.  Nu 
vor sta călcătorii de 
lege în preajma 
ochilor Tăi. Urât-ai 
pe toţi cei ce lu-
crează fărădelege. 

 
Ps. 51 

 
1688 (1694) – şi mss. 1710/1725 2014 

Ce te făluieşti întru 
răutate, cel tare (Ms. 
4389 puternice?) 

(…) 
Pentru aceaea 
Dumnezău te va surpa 
desăvârşit (Ms. 4389: 
până în sfârşit), să te 
zmulgă şi să te râdice de 
la lăcaşul tău şi 
înrădăcinarea (Ms. 
4389: rădăcina) ta de la 
pământul celor vii. 
Vedea-vor direpţii şi să 
vor spăimânta (Ms. 
4389: teame), şi spre el 
vor râde, şi vor zice: 
„Iată om care n-au pus 
pre Dumnezău ajutoriul 
lui, Ce nedejdui pre 
mulţimea avuţiei (Ms. 
4389: bogăţiei) lui şi să 
întări spre deşărtăciunea 
lui”. Şi eu, ca un maslin 
prea rodit (Ms. 4389: 

Ce te făleaşti întru 
răutate/răotate, 
puternice? 

(…) 
Pentru aceasta 
Dumnezeu te va 
sfârăîma până în 
sfârşit: smulge-te-va, 
şi te va muta de la 
lăcaşul tău, şi rădăcina 
ta din pământul celor 
vii. Vedea-vor drepţii, 
şi să vor teame, şi de 
dânsul vor râde şi vor 
zice. Iată omul, carele 
n-au pus pre 
Dumnezeu ajutoriul 
luiş: Ce/ci au nădăj-
duit spre mulţimea 
bogăţiei sale, şi s-au 
întărit întru 
dăşărtăciunea/deşărtă
ciunea sa. Iară eu ca 
un maslin roditoriu în 
casa lui Dumnezeu: 

Ce te făleşti întru 
răutate, puternice? 

(…) 
Pentru aceasta 
Dumnezeu te va 
doborî până în 
sfârşit, te va smulge 
şi te va muta din 
locaşul tău şi 
rădăcina ta din 
pământul celor vii. 
Vedea-vor drepţii şi 
se vor teme şi de el 
vor râde şi vor zice: 
„Iată omul care nu 
şi-a pus pe 
Dumnezeu ajutorul 
lui, ci a nădăjduit în 
mulţimea bogăţiei 
sale şi s-a întărit 
întru deşertăciunea 
sa”. Dar eu, ca un 
măslin roditor în 
casa lui Dumnezeu, 
am nădăjduit în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:27 UTC)
BDD-B837-04 © 2017 Mediaprint



 
 

118 
 

roditor) în casa lui 
Dumnezău; nădejduiiu 
pre mila lui Dumnezău, 
în veac şi în veacul 
veacului. Mărtu-
risi-mă-voiu Ţie în veac, 
căci ai făcut; şi voiu în-
gădui numele Tău, căci 
easte bun înaintea celor 
curaţi ai (Ms. 45: 
curaţilor; Ms. 4389: 
preacuvioşilor) Tăi. 

nădăjduit-am spre 
mila lui Dumnezeu, în 
veac şi în veacul 
veacului. 
Mărturisi-mă-voiu Ţie 
în veac, că ai făcut; şi 
voi aştepta numele 
Tău, că e bun înaintea 
cuvioşilor tăi. 

mila lui Dumnezeu, 
în veac şi în veacul 
veacului. 
Slăvi-Te-voi în 
veac că ai făcut 
aceasta şi voi 
aştepta numele Tău, 
că bun este înaintea 
cuvioşilor Tăi. 

 
Ps. 145, 5-9 

 
1688 (1694) – şi mss. 

 
1710 şi 1725, text 
identic 

2014 

Fericit căruia 
Dumnezeul lui Iacov e 
ajutoriu lui, nădejdea 
lui pre Domnul 
Dumnezeul lui, pre 
Acela ce au făcut ce-
riul şi pământul, marea 
şi toate ce-s întru 
dânsele, Pre Acela ce 
păzeşte adevărul în 
veac, făcând judecată 
celor ce să 
năpăstuiesc, dând 
hrană celor flămânzi. 
Domnul dezleagă pre 
cei ce-s în obeade (Cei 
înobădaţi Ms. 
4389/ceia obeziţi Ms. 
45), Domnul 
înţelepţeaşte orbii. 

Fericit căruia 
Dumnezeul lui 
Iacov e ajutorul lui, 
nădeajdea lui spre 
Domnul 
Dumnezeul lui. 
Spre cel ce au făcut 
ceriul, şi pământul, 
marea, şi toate cele 
ce-s într-ânsele. 
Spre cel ce păzeaşte 
adevărul în veac; 
spre cel ce face 
judecată celor 
năpăstuiţi, spre cel 
ce dă hrană celor 
flămânzi. Domnul 
dezleagă pre cei 
ferecaţi în obezi, 
Domnul 

Fericit cel ce are 
ajutor pe 
Dumnezeul lui 
Iacov, nădejdea 
lui, în Domnul 
Dumnezeul lui, Cel 
ce a făcut cerul şi 
pământul, marea şi 
toate cele din ele; 
Cel ce păzeşte 
adevărul în veac; 
Cel ce face jude-
cată celor năpăstu-
iţi; Cel ce dă hrană 
celor flămânzi. 
Domnul dezleagă 
pe cei ferecaţi în 
obezi; Domnul în-
dreaptă pe cei gâr-
boviţi, Domnul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:27 UTC)
BDD-B837-04 © 2017 Mediaprint



 

119 
 

Domnul îndireptează 
pre cei dărâmaţ 
(surpaţi Ms. 4389). 
Domnul iubeaşte pre 
cei direpţi. Domnul 
păzeaşte pre cei 
prişleţi, pre sărac şi pre 
văduo va ajutori, şi 
calea păcătoşilor va 
stinge (Ms. 4390: 
pierde). 

 

înţelepţeaşte orbii. 
Domnul ridică pe 
cei surpaţi;  
Domnul iubeşte pe 
cei drepţi. Domnul 
păzeşte pe cei 
nemernici; pre 
săracul şi pe văduva 
va primi, şi calea 
păcătoşilor va 
piarde.  

 

înţelepţeşte orbii, 
Domnul iubeşte pe 
cei drepţi, Domnul 
păzeşte pe cei 
străini; pe orfani şi 
pe văduvă va spri-
jini şi calea 
păcătoşilor o va 
pierde. 

Comparaţiile între ediţia 1710 şi cea din 1688 sunt rele-
vante întrucât faţă de aceasta (şi mai ales de forma anterioară, 
din Manuscrisul 4389) apropierile sunt cele mai mari – 
diferenţele faţă de versiunile precedente, Psaltirea de la Băl-
grad (1651) şi Psaltirea de-nţăles a lui Dosoftei (1680) fiind 
mai evidente. Pe de altă parte, ediţia antimiană/damas- 
chiniană ţine cont şi de acestea: am sublinat, mai jos, cuvintele 
de aici care sunt preluate din ele, pentru ediţiile ulterioare, 
deşi nu se regăsesc şi în ediţia oficială de la 1688.  

 
Ps. 51, 1-8 

 
1651 

 
1680 

Ce te lauzi în răutate, 
putearnice? 

(…) 
Derept aceea Dumnezău 

răsipi-te-va în veaci, lua-te-va 
şi te va smulge de sălaşul tău 
şi te va dezrădăcina den 
pământul viilor. 

Vedea-vor direpţii (aceasta) 
şi să vor teame şi de el 
râde-vor (zicând): Iată omul 

Ce te lauz cu răul putearnicule (ὁ 
δυνατός). 

(…) 
Drept aceasta (διὰ τοῦτο), 

Dumnezău omorâte-va în sfârşit 
(εἰς τέλος), rumpete-va şi mutateva 
dela sălaşul tău, şi rădăcina ta (τὸ 
ῥίζωμά σου) din ţara viilor. 

Vedia-vor direpţii şi teame-s-or 
şi de dînsul râde-vor şi vor zâce: 
Iaca omul, care n-au pus pre 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:27 UTC)
BDD-B837-04 © 2017 Mediaprint



 
 

120 
 

carele nu puse pre Dumnezău 
tărie şie, ce să încredea în 
mulţimea bogăţiilor sale; s-au 
întărit în deşertăciunea sa. Iar 
eu voiu fi ca un maslin 
înfrunzit în casa lui 
Dumnezeu; nedejduiiu în mila 
lui Dumnezeu în veac şi în 
vecii de veac. Ispo-
vedi-mă-voiu Ţie în veac, că 
ai făcut (aceasta) şi voiu aş-
tepta numele Tău, că-i bun 
înaintea milostivnicilor Tăi 

 

Dumnăzău agiutoriu şie, ce 
nedejdiuit-au pre mulţâmea 
bogăţâiei (τοῦ πλούτου) sale, şi 
s-au răzâmat pre deşertăciunia sa. 
Iar eu ca maslinul rodit  
(κατάκαρπος) în casa lui 
Dumnăzău, nedejdiuiiu spre mila 
lui Dumnăzău în veac şi în veac de 
veac. 

Mărturisi-mă-voi Ţie în veac că 
feceşti, şi răbdu numele tău, căce-i 
bine denaintea cuvioşilor (τῶν 
ὁσίων) Tăi 

 
Ps. 145, 5-9 

 
1651 

 
1680 

Fericitu-i acela ce-i 
Dumnezeul lui Iacov 
agiutoriu lui, şi cui-i 
nădeajdea în Domnul 
Dumneuăul său:  

Cela ce-au făcut ceriul şi 
pământul, marea şi toate ce-s 
întru eale; Carele-ş păzeaşte 
adevărul în veac, Cela ce 
face giudeţ obidiţilor, acela 
ce dă hrană flămânzilor; 
Domnul dezleagă prinşii. 
Domnul luminează orbii, 
Domnul rădică căzuţii, 
Domnul iubeaşte derepţii. 
Domnul păzeaşte 
nimearnicii, săracul şi vădua 
socoteaşte-i; şi calea 
păcătoşilor piarde-o-va. 

Fericitu-i, căruia Dumnăzăul lui 
Iacov, agiutoriu lui, nediajdia lui, 
pre domnul Dumăezăul său 

Care feace ceiul, şi pământul, 
maria, şi toate ce-s întrânse. Carele 
păzeaşte adevărătatea în veac, care 
face giudeţ asupriţilor, care dă 
hrană, flămânziţolor. 

Domnul dezleagă ferecaţii 
(πεπεδημένους), Domnul 
înţălepţează (σοφοῖ) orbii, Domnul 
rădică surupaţii (ἀνορθοῖ 
κατερραγμένους), Domnul iubeaşte 
direpţii. Domnul fereaşte nemeriţii, 
săracul, şi vădova sprijeni-va, şi 
calea păcătoşilor  va piarde 
(ἀφανιεῖ). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:27 UTC)
BDD-B837-04 © 2017 Mediaprint



 

121 
 

 
Considerăm că nu e cazul să dovedim mai mult 

distanţarea pe care ediţia 1710 o realizează faţă de textele 
anterioare – ea a fost demonstrată, de altfel, destul de clar, 
indirect, de studiile Alexandrei Roman209, dar şi de altele210. 
Dimpotrivă, ar fi de completat în ce măsură versiunea 1710 
rămâne, totuşi, tributară celei din 1688, ca etapă intermediară, 
căreia ediţia 1725 îi va desăvârşi gestul înnoitor, prin finisarea 
anumitor forme expresive. Dacă, de pildă, ediţia 1688 folo-
seşte în Ps. 142,1 şi Ps. 5,1 locuţiunea verbală bagă în urechi, 
ediţia 1710 o schimbă doar cu ia în urechi, (ca în ediţia 1651) 
pentru ca abia la 1725 să fie ales, definitiv, verbul: ascultă (şi 
aici, urmând ediţiei 1680 – deşi cuvântul în sine nu era unul 
special, ci e întâlnit în toate ediţiile epocii)211. La fel, în Ps. 
1,1, n-a mers, din 1688, e păstrat la 1710, fiind schimbat cu 
n-a umblat în 1725 – ca şi roada grâului (Ps. 4,7) cu rodul 
grâului sau auzit-au Domnul ruga mea (din Ps. 6,9), cu 
auzit-au Domnul cererea mea etc. 

 
 

III.2. Mecanismul standardizării 
 
 
Odată stabilite acestea, ar trebui inventariaţi şi factorii 

care au conferit textului o astfel de longevitate şi, discutată, 
desigur, problema paternităţii revizuirii. 

                                                 
209 Roman 1974a şi Roman 1974b. 
210 Gianina Picioruş (2014: 42) scoate în evidenţă locuri unde nu se 

face doar adaptare, ci o traducere nouă – ca în Ps. 7,13-14. Chiar dacă ea 
vorbeşte de prezenţa Psalmilor în Didahii, analizează, de fapt, versiunea 
1710, cea la care apela oratorul. 

211 Despre transpunerea lui ἐνωτίζομαι tratează şi Eugen Munteanu 
(2008: 320). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:27 UTC)
BDD-B837-04 © 2017 Mediaprint



 
 

122 
 

Printre motivele care au făcut din ediţia 1710 un „stan-
dard”, pot fi invocate, în primul rând, cele amintite de Barbu 
Teodorescu (1960: 642) cu privire la autoritatea textelor 
damaschiniene: „însemnătatea ştiinţifică, fiindcă reproduc cu 
fidelitate textul grecesc”, „larga lor răspândire în toată ţara, 
de-a lungul secolului al XVIII-lea”, şi „valoarea căpătată prin 
limba românească folosită”. Vom aduce câteva precizări.  

 
III.2.1. Raportarea la Septuaginta 
 
Textele religioase ale epocii cunoscuseră deja o cotitură 

în privinţa abordării traductologice, prin apropierea treptată de 
spiritul ştiinţific al umanismului: devenise important şi de ce o 
traducere e făcută şi cum e aleasă sursa ei (Cândea 1963: 30). 
Încă de la Dosoftei, observăm tendinţa tălmăcitorilor de se a 
revendica de la „Marea Biserică”, şi de a sublinia folosirea 
izvoadelor greceşti (Iorga 1928, I: 409), în timp ce izvoadele 
slavone – deşi încă luate ca reper – nu erau menţionate întot-
deauna (Lapedatu 1906: 6-7). Elenismul fiind opţiunea cultu-
rală favorizată tot mai mult şi de contextul politic, în situaţiile 
când alegerea surselor originale cerea desprinderea de 
variantele slavone, îmbunătăţirea putea fi apărată – aşa cum a 
făcut Antim, în prefaţa Molitvelnicului din 1706212, dar şi al-
ţii 213 . Traduse după sursa grecească, reperul fundamental 
pentru Biserica Răsăriteană, noile versiuni întruneau acum 

                                                 
212 "Însă să ştii şi aciasta, că de vei cerceta pre amăruntulu 

rânduialele şi tălmăcire acestui Molitvelnicu, şi de vei potrivi cu niscare 
izvoade sloveneşti, veri de unde ar fi typărite, şi nu să va potrivi, să nu te 
pripeşti îndată a defăima, căci noi amu urmatu Molitvelnicului grecescu" – 
notiţă la sfârşitul Molitvelnicului publicat de Antim la Târgovişte în 1713 
(BRV I: 551). 

213 „Au  tălmăcit şi au îndreptat drept de pe cel grecesc Penticostariu, 
ca să nu se facă sminteală rânduielii greceşti şi zăticneală limbii româ-
neşti” – adaosul lui Lavrentie ieromonahul, diortositorul Penticostarului 
tipărit la Râmnic de Climent episcopul în 1743 (BRV II: 74). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:27 UTC)
BDD-B837-04 © 2017 Mediaprint



 

123 
 

condiţiile pentru a rămâne mai multă vreme nemodificate, 
odată receptate de public. Iar pentru această receptare, desigur 
că nu putea fi o epocă mai potrivită decât cea a bilingvismului 
româno-elen al claselor educate214. 

 
III.2.2. Circulaţia bună a cărţilor 
 
Răspândirea Psaltirii lui Antim a beneficiat şi de avântul 

pe care arta tiparului – după ce păruse a fi murit în prima 
jumătate a secolului al XVII-lea (Ştrempel 1955: 16-7) – îl 
cunoaşte acum, mai ales datorită lui Antim, care a format şi 
elevi (Del Chiaro 1929: 27), răspândiţi până dincolo de hota-
rele Ţării Româneşti215. Tot ce a făcut prelatul avea, de altfel, 
legătură cu tiparul 216  meşteşug în care măiestria sa era 
desăvârşită, cum ne spun mărturiile epocii217, şi după cum 
putem vedea astăzi, din realizările sale: volume frumoase, cu 
litere elegante, de mărimi diverse, cu pagini de diferite for-
mate (Psaltirea 1710 a fost scoasă într-un format aparte, de 
buzunar, comod şi economic218), pentru care a şi fost acuzat 
de „magie”219. Cărţile tipărite de Antim la Târgovişte nu au 
circulat doar în Ţara Românească. Pe lângă exemplarul de la 
Biblioteca Academiei, achiziţionat în 1960, şi cel cunoscut 

                                                 
214  Vezi Iorga 1926: 461, 489-90. În timpul lui Brâncoveanu 

„cunoştinţa limbii greceşti devine mai generală”, apoi, după instalarea 
primul domn fanariot, limba e „din ce în ce mai bine şi mai general 
cunoscută”. 

215 Iorga 1926: 467. 
216  Ghenadie 1886: 115 – „În privinţa meritelor lui Antim, spunem 

că acest prelat a fost nedeslipit de tipografie. La Snagov a avut tipografie, 
asemenea la Râmnic şi apoi la Mitropolia Ungro-Valachiei.”  

217 Del Chiaro 1929: 142: „Era dotat cu rare talente”, „râdicase la 
perfecţiune arta tipografiei”.  

218 Molin 1966: 827 – Antim era un „editor calculat” care ştia să îi 
cointereseze pe cei avuţi, transformându-i în „ctitori editori”.  

219 Del Chiaro 1929: 142; Iorga 1926: 472.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:27 UTC)
BDD-B837-04 © 2017 Mediaprint



 
 

124 
 

mai întâi, ajuns departe, în direcţia estică, la Biblioteca V.I. 
Lenin din Moscova, după care Biblioteca are o fotocopie, 
Psaltirea 1710 a mai fost semnalată şi peste munţi, în Apoldu 
de Jos220 – iar azi, mai multe tipărituri târgoviştene pot fi gă-
site la Muzeul Sebeş, (adunate din aceeaşi zonă, satele din 
Podişul Secaşelor  şi Valea Sebeşului), inclusiv un exemplar 
al Psaltirii antimiene221.  

 
III.2.3. Limba simplă şi „îmbisericită” 
 
Alexandra Roman mai afirmă că „prestigiul” versiu-

nii-prototip se datorează şi limbii „suple şi fireşti” (Roman 
1974b: 241). Într-adevăr, prin oameni simpli ca Antim222, 
limba vorbită de popor şi modelată de mediul ecleziastic 
(Mihoc 1990: 115) era pentru prima dată introdusă în cartea 
tipărită223.  

Decisiv pentru impunerea versiunii antimiene de la 1710 
a fost şi un alt aspect. În epocă, Psaltirea în româneşte nu mai 
reprezenta doar o carte de cult personal, cum consideră 
Lapedatu (1906 : 6), chiar dacă Antim îi adăuga, la 1684, 
pentru prima oară, molitvele şi troparele dintre catisme, ci ea 
intra acum într-un circuit liturgic public mai general – ea fiind, 
şi singura carte biblică preluată în toate slujbele şi rânduielile 
bisericeşti (Tit 1958: 1112). 

                                                 
220 Iorga, Nicolae, Scrisori şi inscripţii ardelene şi maramureşene, 

vol. II, Socec, Bucureşti, 1906, p. 40, apud Teodorescu 1961b: 518. Iorga 
susţinea că volumul respectiv ar fi fost din 1709, dar Teodorescu îl 
corectează. 

221 Nu l-am văzut, însă el este semnalat pe site-ul instituţiei, fiind 
inventariat de Eva Mârza. 

222 Teodorescu 1960: 628. Vezi şi autoprezentarea, chiar dacă făcută 
cu modestie, de Antim (1997: 6). 

223 Teodorescu (1960: 643) reţine această afirmaţie a lui Iorga mai 
cu seamă cu referire la Damaschin. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:27 UTC)
BDD-B837-04 © 2017 Mediaprint



 

125 
 

Anul apariţiei ediţiei-prototip a fost acelaşi în care, după 
cum „e de obşte ştiut”224 s-a slujit pentru prima oară în limba 
română, şi „a început a intra, din vreme în vreme, citirea româ-
nească prin biserici”. În exemplul dat mai sus, al Psalmului 
145, se pot sesiza unele mici diferenţe faţă de textul ultimei 
ediţii a Bibliei. În destule biserici se mai foloseşte însă vechea 
formă a psalmului, perfect inteligibilă, rămasă în cărţile litur-
gice, de la Psaltichia lui Filothei Sfetagoreţul (1713).  

Întrucât, încă de la 1650, în strana stângă a bisericilor se 
cânta româneşte, psalmii mai des folosiţi în cult ar fi putut 
circula şi în manuscrisele volante destinate cântăreţilor225.  

La sfârşitul ediţiei 1710, psalmii Polieleului erau încă 
daţi în slavonă, „înadins”, pentru „darea îndemână a cântării” 
(BRV IV: 38), totuşi, în numai câţiva ani, instituirea 
obligativităţii slujirii în româneşte226  şi dezvoltarea psalti-
chiei, sprijinită de voievod (Barbu Bucur 1980: 488), aveau să 
„clasicizeze” textele în forma de la data respectivă. Cu atât 
mai mult cu cât în perioada următoare nu mai apăreau 
personalităţi de talia celor care produseseră ediţiile consa-
crate.227 

 
 
 
 
 
                                                 
224  Nifon 1851: viii. Şi Del Chiaro (1929: 51) remarcă, în 

Revoluţiile Valahiei (1718), că „în unele biserici se slujeşte în limba 
valahă” şi că „această inovaţie a fost introdusă în timpul din urmă”. 

225 Despre care vorbea Barbu Bucur (1969: 1070 şi 1981a: 493). 
226 După cum aflăm dintr-un Octoih mic scris de mână în 1738, „de 

curând” slujba românească devenise obligatorie, astfel că şi cererea de 
cărţi liturgice crescuse brusc – Barbu Bucur 1969: 1071. 

227  Iorga 1926: 489: „Epoca 1730-1780 este mult mai puţin 
importantă decât aceia care o precede”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:27 UTC)
BDD-B837-04 © 2017 Mediaprint



 
 

126 
 

 
III.3. „Pecetea” antimiană 

 
 
Se poate pune, desigur, şi întrebarea dacă autorul 

revizuirii ce a avut un succes atât de îndelungat ar fi putut fi 
altcineva decât Antim Ivireanul. Răspunsul nu este unul sim-
plu. 

În privinţa autorilor traducerilor acelei perioade, lucru-
rile nu pot fi clarificate deplin, iar opiniile specialiştilor vari-
ază. Fiecare din personalităţile vremii e considerat traducător, 
şi cercetătorii tind să îi atribuie, separat, cât mai mult: aparent, 
fiecare ar fi tradus totul. Cărţile nu menţionează, de regulă, 
autorii traducerilor ori revizuirilor, ci oferă date, conform 
obiceiului 228 , doar despre sponsor şi, mai discret, despre 
corectorul tipografic – diortositorul. „Silinţa” pentru tipărire, 
„osteneala diortosirii” sau „îndreptarea cuvintelor româneşti” 
nu înseamnă însă traducere (Ţepelea 1994: 260). Pe de altă 
parte, constatăm la cărţile de slujbă antimiene (Psaltirile 1694 
şi 1710, dar şi Molitvelnicul 1706 şi 1713 şi Ceaslovul 
1715229 – care includeau şi Psalmi şi fragmente biblice), un 
proces de şlefuire continuu (Mazilu 1999: 182), o îmbunătă-
ţire tăcută, de la o ediţie la alta, a textului rugăciunilor230. Pu-
tem spune deci şi că, în cazul lui Antim, spiritul umanist nu era 
atât de ştiinţific încât să se preocupe de recunoaşterea merite-

                                                 
228 Antim 1997: 369 – în dedicaţia carţii lui Sevastos Chimenitul, 

Eortologhion, tipărită în greceşte la Snagov în 1701, Antim amintea că este 
„obiceiu să se închine la o persoană mai însemnată sau bisericească sau 
politică spre recomandarea şi apărarea cărţii”. 

229 Vasile Mihoc (1990: 115) observă că în acest Ceaslov „psalmii 
apar într-o formă practic identică cu cei din Psaltirea românească de as-
tăzi”. 

230 Fie pentru că „stăpânea tot mai bine limba română, pe măsură ce 
trecea timpul” (Mihoc 1990: 115), fie pentru că era stilul său, „perfecţio-
nist” şi neinteresat de tezaurizări literare – Picioruş 2014: 90-2. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:27 UTC)
BDD-B837-04 © 2017 Mediaprint



 

127 
 

lor autorilor231, toată activitatea sa tipografică fiind subordo-
nată scopurilor spirituale232. 

 
III.3.1. Damaschin traduce, Antim impune tradiţii 
 
În ceea ce priveşte Molitvelnicul din 1706, pare a fi un 

consens că traducerea i-a aparţinut lui Antim233 – deşi şi aici 
s-a afirmat că a fost realizată pe baza încercării anterioare a lui 
Dosoftei (Mazilu 1999: 177-8). Nicolae Iorga e, totuşi, de 
părere că Damaschin Dascălul ar fi fost autorul cărţilor de 
slujbă tipărite de Antim234  nevrând să vadă nimic nou la 
aceasta din 1706235. E drept, nu avem mărturii explicite că 
Antim s-ar fi ocupat personal de traducerea lor, deşi mulţi 
cercetători consideră această latură a activităţii sale de la sine 
înţeleasă. Mărturia cea mai importantă, şi ea în oarecare mă-
sură interpretabilă, e dată de tipograful Mihai Iştvanovici, în 
prefaţa Moltivelnicului amintit: „Ci din dumnezeiasca râvnă 
ai fostŭ pornit, ca şi aceasta folositoare de suflete carte ce să 
numeşte Molitvelnic, la lumină în limba noastră rumânească 
să o scoţi pentru folosulŭ de obşte” (BRV I: 542). (Ceva mai 
clară e nota lui Anton-Maria del Chiaro, referitoare la 
traducerea din greceşte de către mitropolit a Pildelor 

                                                 
231 Barbu Bucur 1981: 489. Antim nu îi menţionează pe autorul şi 

traducătorul Florii darurilor, ci doar pe voievod, mitropolit şi sponsor. 
232 Vezi nota 248. 
233 Faifer 1979: 43. Vezi şi Mihoc 1990: 110. 
234 Iorga 1928a: II, 101 – „Cele trei cărţi româneşti pe care le dă 

Antim cu cheltuiala sa în 1712 şi 1713 n-au fireşte alt autor, deşi nu 
înţelegem cum Damaschin, acum episcopul Râmnicului, s-a învoit ca 
lucrările sale să treacă supt alt nume, ca pe vremurile când era numai un 
dascăl”. Într-adevăr, aşa cum observă şi Sebastian Barbu Bucur (1981a: 
484), acest obicei al smereniei le era rezervat monahilor simpli, nu şi 
episcopilor. Iorga îl descrie însă pe Damaschin drept un „traducător harnic 
de cărţi neiscălite de dânsul” (Iorga 1926: 464). 

235 Vezi nota 244. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:27 UTC)
BDD-B837-04 © 2017 Mediaprint



 
 

128 
 

Filosofeşti, apărute în 1713236, deşi şi aici există îndoieli237). 
Alţii sunt însă convinşi că Antim se ocupa numai doar cu 
alegerea şi selecţia textelor de tipărit (Mihoc 1990: 110), 
asumându-şi responsabilitatea programului de românire a 
slujbelor, pentru care avea un gir tacit al domnitorului (Mazilu 
1999: 180). În jurul lui Antim existau destui traducători238, aşa 
cum, la Buzău, pentru Mineele din 1698, atribuite episcopului 
Mitrofan, au lucrat alţi ostenitori, ierarhul fiind doar tipograf 
(BRV I: 368). Cei care s-au ocupat de Filothei Sfetagoreţul 
sunt convinşi că acesta ar fi fost nu doar traducătorul 
Catavasierului în întregime, ci şi al altor cărţilor de strană 
(Barbu Bucur 1984a: 490), mai ales că psaltul declară direct239 
că s-a ocupat de traducerea muzicii. Iar cel mai important 
tălmăcitor al acelei perioade, cum trebuie considerat, probabil, 
Damaschin, spune explicit, la rândul său, că a tradus cărţi de 
slujbă240. Chiar dacă susţine că a început această muncă abia 

                                                 
236 Del Chiaro 1929: 27. Vezi şi BRV I: 487-9. 
237 Gabriel Ştrempel (1997: 299) consideră că afirmaţia sponsorului 

„Am pus nevoinţă de s-au tălmăcit această carte” ar elimina contribuţia lui 
Antim. De altfel, şi fraţilor Greceanu, indicaţi tot de Del Chiaro drept 
traducători ai Bibliei de la 1688, li se contestă, în ultima perioadă, această 
calitate. 

238  În afară de Greceni, călugărul Filotei, necunoscutul Cozma, 
grămăticul Vlad, polonezul Alexandru Dascălul sau Daniil din Câmpulung 
(Iorga 1901: 434-5).  

239 „Pentru aceasta şi eu smeritul, văzând cum că în fieştecare zi în 
sfintele lui Hristos Biserici, adecă să cântă Catavasiile Sărbătorile celor 
stăpâneşti şi ale Maicii lui Dumnezeu, iar să înţeleg foarte de puţintei, cât 
numai viersul sunt ascultând, iar nu şi înţelesu celor ce se cântă, tălmă-
cit-am după puţina mea putere pre a noastră de ţară şi de obşte limbă, toate 
Catavasiile, cu Troparele şi cu Condacele şi cu Hvalitele ale fieşte-căruia 
praznic Stăpânesc, cu rânduiala Utrănelor şi a câte trele liturghiile şi cu 
irmoasele cele veselitoare şi cu Paraclisul Precistei şi cu toate 
trebuincioasele cântări, ce să cântă preste tot anul” – Barbu Bucur 1981b: 
164. 

240  Fiindcă „valahii noştri stau ca boii” în biserică, Mineiele fiind în 
slavonă – Dobrescu 1906: 164-5. S-a ajutat, totuşi, de opera lui Dosoftei, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:27 UTC)
BDD-B837-04 © 2017 Mediaprint



 

129 
 

în 1715 (Dobrescu 1906: 165), vedem că era activ încă din 
1688, aflându-se în echipa care a lucrat Biblia (Ghenadie 
1886: 13), iar apărătorii săi afirmau că a început traducerile 
încă de pe timpul ui Teodosie (Regleanu 1941: 446), deci 
înainte de 1708. La Buzău publicase, de altfel, în 1704, 
Apostolul, iar anterior făcuse şi alte traduceri, fără să se iscă-
lească241. 

Mitropolitul Teodosie „grupase la Târgoviştea pre toţi 
bărbaţii şciinţei şi ai meritului, şi împreună cu dânşii se puse 
pre traducerea cărţilor de serviciu” (Ghenadie 1886: 92). To-
tuşi, Iorga (1928: II, 100) a încercat să pună o anumită ordine 
în aceste contribuţii colective – Mitrofan fiind considerat 
reprezentantul partidei slavone, Damaschin, al celei greceşti, 
iar Antim, geniul care avea darul de a definitiva textele impor-
tante. În sprijinul acestei observaţii, făcute de Ghenadie, ce 
poate părea un simplu elogiu la adresa lui Antim, pot fi aduse 
argumente. De pildă, Crezul, tradus, în Ţara Românească, de 
la sfârşitul veacului al XVII-lea, apoi revizuit şi recitat pentru 
prima oară de Teodosie, reactualizat de Damaschin la alegerea 
sa, dar incomplet, ne-a rămas, în formula oficială, definitivă şi 
integrală, de la Antim242. La fel au stat lucrurile cu rugăciunea 

                                                                                                    
Viaţa şi petreacerea svinţilor şi în ediţia Mineielor de la Buzău – Ţepelea 
1994: 240-1. 

241 Iorga 1928: II, 100. Printre aceste cărţi, Octoihul de la Buzău 
(1700). 

242 Ibidem: 94. După ce Mitropolitul Ştefan al Ungro-Vlahiei a tra-
dus pentru prima oară Simbolul de credinţă (pe care înainte, vlădicii îl 
recitau, la instalare, în slavonă), dar nu l-a rostit în biserică, succesorul său, 
mitropolitul Teodosie, a rostit la alegerea sa (în 1688), o traducere liberă a 
expresiilor greceşti din Simbol (aproximând, printre altele, „fiinţă” cu 
„fire”), iar formula lui a fost repetată de urmaşii săi şi de episcopii 
transilvăneni hirotoniţi în Muntenia, până când, la instalarea lui 
Damaschin Dascălul ca episcop la Buză (1703) întâlnim o altă versiune, 
cea actuală, însă limitată numai la primul articol al Crezului. Abia de la 
hirotonia lui Antim la Râmnic se păstrează prima traducere a Crezului în 
forma actuală, recitată oficial în Biserică. Antim schimbă doar „Părintele” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:27 UTC)
BDD-B837-04 © 2017 Mediaprint



 
 

130 
 

Tatăl nostru, diferită faţă de versiunea Bibliei lui Şerban 243, şi 
cu Evanghelia în general, în privinţa căreia care Antim 
„înrădăcinează o tradiţie” (Mihoc 1990: 114), „lăsând temei şi 
dreptar pentru toate ediţiile viitoare” (Tit 1958: 1117) şi 
provocând „o cotitură hotărâtoare”, căreia toate traducerile 
anterioare doar îi „pregătiseră calea” (ibidem: 1111). Tot aşa 
au stat lucrurile şi cu celelalte texte importante ale Vechiului 
Testament, paremiile244, cu forma rugăciunilor Molitvelnicu-
lui, stabilită de ediţiile antimiene, fie şi cu „împrumuturi” şi 
„înrâuriri” din Molitvelnicul de’nţăles al lui Dosoftei245 şi, nu 
în ultimul rând, cu textul Liturghiei, care exista, într-o formă 

                                                                                                    
în loc de „Tatăl” şi traduce „de la” în loc de „din”: „Născut de la Părinte, 
născut mai înainte de toţi vecii” şi „de la Dumnezeu adevărat”, în loc de 
„din Dumnezeu adevărat”. Mai spune doar „prin care toate sânt făcute”, în 
loc de „s-au făcut”, „s-au omenit”, în loc de „s-a făcut om”, „supt Pilat din 
Pont” în loc de „în zilele…”, „iar va veni” în loc de „iarăşi va să vină”, „pre 
cei vii şi pre cei morţi”, în loc de „viii şi morţii”, „nu are sfârşit” în loc de 
„nu va avea…” În Catavasierul publicat la Târgovişte în 1715, Antim ne 
lasă însă forma actuală a Crezului. Nu e sigur dacă ea nu exista deja de la 
Damaschin, oricum, ea nu a fost consemnată. 

243 Mihoc 1990: 113, 115. De fapt, în „Tatăl nostru” din 1703 citim 
„şi ne lasă nouă datoriile noastre cum lăsăm şi noi datornicilor noştri”, şi 
„să nu ne duci pe noi în bântuială” –  expresii care se găseau şi în 1688. În 
1715, în Ceaslov, vedem însă deja forma actuală, cu modificarea „pâinea 
noastră cea de-a pururea”, pe care Antim o încercase faţă de ediţia  1688, 
unde exista deja „de toate zilele”. 

244 Îmbunătăţite în Antologhionul din 1705 – Mihoc 1990: 115. 
245 Mazilu 1999: 180. Iorga (1928: II, 100) susţine că „Molitvelnicul 

din 1706 păstrează vechea înfăţişare a cărţilor de rugăciune pentru preoţi” 
– poate pentru că nu se potrivea ideii sale că „traducătorului lui Antim” îi 
apare o carte la Râmnic, când Damaschin şi-o putea tipări singur, la Buzău. 
Într-adevăr, există un progres de la ediţia Molitvelnicului 1706 Râmnic la 
cel din 1712 de la Târgovişte, totuşi însă, deosebirile între ediţia 1706 şi 
cea a lui Dosoftei sunt cu mult mai vizibile: „Şi Ţie slavă înăl-
ţăm/trimitem”, şi în vecii vecilor/şi în veci de veci”), „robul lui 
Dumnezeu/şerbul lui Dumnezeu” etc.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:27 UTC)
BDD-B837-04 © 2017 Mediaprint



 

131 
 

reuşită poetic, de la acelaşi Dosoftei, dar care a fost definitivat 
abia de revizia lui Antim246.  

Ceea ce s-a petrecut cu Psaltirea nu face deci decât să 
întregească imaginea de ansamblu a operei antimiene: şi aici 
mitropolitul a întreprins revizuirea finală, „înrădăcinând o 
tradiţie”, probabil în virtutea conştiinţei că, deşi străin, poseda 
o limbă română superioară247 – chiar dacă la 1694 poate încă 
nu era cazul 248 , la 1710, cu siguranţă, dovadă superbele 
Didahii rostite începând cu 1709. 

                                                 
246 Mazilu 1999: 178 – „Liturghia în tălmăcirea lui Dosoftei, poezie 

de o calitate indiscutabilă, a rămas între monumentele scrisului vechi 
românesc. Duminică de duminică şi oricând se celebrează Sfânta Litur-
ghie, românii îl ascultă şi astăzi pe Antim.” Diferenţele sunt, într-adevăr, 
vizibile: „Pre înşine şi unii pre-alalţ şi toată viaţa noastră lui Hristos 
Dumnezău pre samă să o dăm/Pre noi înşine şi unul pe altul şi toată viaţa 
noastră lui Hristos Dumnezeu să o dăm”; „Prin îndurărăţile a Sin-
gur-Născutul Tău Fiiu, Cu carele blagoslovit eşti, împreună cu Preasvântul 
şi bunul şi viaţă făcătoriul Tău Duh, acmu şi pururi şi în veci de veci/Cu 
îndurările unuia născut Fiului Tău, cu carele împreună biue eşti cuvântat, 
cu preasfântul şi bunul şi de viaţă făcătoriul Tău Duh, acum şi pururea şi în 
veacii veacilor”; „Să-ndrăgim unii pre-alalţi, ca împreună de gând să 
mărturisim/Să iubim unul pre altul ca într-un gând să mărturisim”;„Acel 
de biruire cântec cântând, strigând, chemând şi grăind/Cântare de biruinţă 
cântând, strigând, glas înălţând şi grăind”; „svânta Anaforă/sfânta jărtvă” 
„despuitorule om iubitoriule/stăpâne iubitorule de oameni”, „lung 
zâlit/întru zile îndelungate”, „păciuită/cu pace”, „păvaţă şi feri-
tori/îndreptătoriu şi păzitoriu”, „rămăşiţa timpului vieţii noastre/cealaltă 
vreme a vieţii noastre”, „creştineşti obârşiile/sfârşit creştinesc” etc. – vezi 
Dosoftei, Liturghie, şi Liturghierul antimian de la Târgovişte. 

247 Vezi Mihoc 1990: 114 – unde se mai adaugă două motive: buna 
cunoaştere a Sfintei Scripturi, în originalul grecesc, şi cunoaşterea tradiţiei 
interpretative patristice. Am mai putea adăuga şi un element de altă 
factură: curajul – paradoxal, la un ierarh străin, numit în funcţie fără 
sprijinul vreunui episcop român, ci doar prin insistenţa domnitorului – vezi 
Ghenadie 1886: 97,  Iorga 1928 II: 17 şi Teodorescu 1960. 

248 Teodorescu 1960: 634 – „E greu de admis că Antim Ivireanul să 
fi ştiut în 1694 atâta româneşte, încât să traducă Psaltirea, care este, în 
primul rând, o operă literară.” Totuşi, în lumina recentelor descoperiri 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:27 UTC)
BDD-B837-04 © 2017 Mediaprint



 
 

132 
 

Desigur, meritul lui Antim ar rămâne neştirbit şi dacă 
s-ar dovedi că rolul său a fost doar de a încuraja şi a pune în 
valoare iscusinţa altora. Un text al lui Antim publicat în 
deschiderea „Eortologhionului” grecesc (1701, autor Sevastos 
Chimenitul), arată deschiderea sa faţă de contribuţiile 
contemporanilor249. Chiar fără să fi tradus el însuşi nimic, prin 
identificarea şi valorificarea textelor potrivite, contribuţia lui 
la progresul limbii literare a fost una majoră.  

Problema raporturilor de întâietate faţă de Damaschin în 
prefacerea textelor bisericeşti rămâne totuşi deschisă. Acesta 
pare uneori că retipăreşte sau finisează ceea ce a publicat 
Antim, ca în cazul Psalmilor sau Evangheliei – deşi vedem că 
nu întotdeauna intervenţiile sale pe textul antimian sunt accep-
tate250 –, alteori îi precede lui Antim, ca în cazul Crezului, sau 
creează independent de el, cum a procedat cu Apostolul din 
1704. 

Oricum, contribuţia cea mai mare la răspândirea versiu-
nii antimiene a Psaltirii o va avea tipografia de la Râmnic, 

                                                                                                    
despre perioada petrecută anterior de Antim în Moldova, această problemă 
nu se mai pune. 

249 „Deci şi eu, pentru că nu am altă putere spre ajutorul aproapelui 
decât ocupaţiunea tipografiei, n-am lipsit şi nu voi lipsi vreodată ca să 
folosesc, după putinţa mea, pe fraţii în Hristos ai mei, tipărind deosebite 
cărţi de suflet folositoare şi mântuitoare. De aceea, fiindcă am găsit şi 
această carte, (…) pe care cetind-o şi cunoscând după judecata mea că este 
prea mult de trebuinţă şi folositoare (…) mai cu seamă că este compusă în 
limba uşoară şi uşoară de priceput, am voit s-o tipăresc…”  (Antim 1997: 
368). La fel, vedem cum a insistat Antim pe lângă fiul domnitorului 
Constantin Brâncoveanu să îi dea spre publicare Vieţile paralele ale lui 
Plutarh, traduse în greceşte (ibidem: 372).  

250 Tit  1958: 1118 – Damaschin scrie „întru început era cuvântul”, 
în traducerea Tâlcuirii Evangheliilor de Teofilact. Dar tocmai Lavrentie nu 
acceptă această înnoire şi lasă „la început era cuvântul” în Evanghelia de la 
Râmnic din 1746. Totuşi, această Evanghelie poate fi numită 
„Antim-Damaschin”, având o formă mai bogată decât cea din 1697 
(ibidem: 1118).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:27 UTC)
BDD-B837-04 © 2017 Mediaprint



 

133 
 

unde a doua ediţie251 a prototipului, Psaltirea din 1725, încăr-
cată acum cu autoritatea lui Damaschin, „dascălul cel 
mare”252 (căruia ucenicii nu-şi permiteau să-i schimbe nici un 
cuvânt253), a devenit un standard. Cărţile râmnicene ajungeau 
în Moldova254 nu doar la Iaşi (Teodorescu 1961 a: 170), ci şi 
pe teritoriul celorlalte judeţe se numărau cu sutele (idem 1960: 
642), iar în Transilvania ajungeau cu uşurinţă (idem 1961a: 
170, 184), mai ales atunci când tipografia centrului ecleziastic 
era singura ortodoxă din Imperiul Habsburgic (Turdeanu 
1938: 186) – astfel că Psaltirea râmniceană a devenit la rândul 
ei prototip pentru cele din Sibiu şi Buda (Teodorescu 1961b: 
527), iar Samuil Micu avea să o includă, aproape neatinsă, în 
ediţia Bibliei din 1795 (Chindriş 2005: lxxiii). 

 
 
 
 
 
 
 
 
                                                 
251 Faptul că Damaschin publică o ediţie a lui Antim, ca „a doua”, dă 

loc presupunerii că nu ar fi fost străin de prima ediţie, aşa cum crede şi 
Barbu Teodorescu (vezi Teodorescu 1960: 634). 

252 BRV II: 92 – Notiţa diortositorului Laurenţiu Ieromonahul la 
Evanghelia din 1746.  

253 Vezi, de pildă prefeţele la Antologhionul de la Râmnic (1737), 
semnată de diortositorul Lavrentie Ieromonahul, sau cea de la Triodul 
tipărit de Inochentie în 1731 (BRV II, 52-3 şi, respectiv, 42-4). 

254 Zona de unde a venit în Muntenia, şi cu care va fi păstrat legături 
strânse (Stanciu 2014: 8). Chiar şi limba lui trebuie să fi fost una pe 
înţelesul muntenilor şi al moldovenilor, în aceeaşi măsură. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:24:27 UTC)
BDD-B837-04 © 2017 Mediaprint

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

