
189 
 

CAPITOLUL XI 
SENSUL TRIUMFULUI 

 
I. − Preţul victoriei creştinismului. − Biserica este cea victorioasă. − Încheierea organizării 
clericale. − Dezvoltarea sacerdotalismului şi a teologiei. − Disputele doctrinare şi ortodoxia. 
− Sincretismul de fond şi împrumuturile de formă. − Acţiunea celor simpli. − Monahismul; 
rolul său. − Primele etape ale evoluţiei creştine: contraste şi continuitate. 
II. − În ce fel s-a materializat prima speranţă creştină. − Consecinţele operaţiunii. − În ce 
fel le agravează triumful. − Nu este decît o aparenţă. − Responsabilitatea Bisericii. − Ea 
devine unul dintre aspectele Statului roman. − În secolul al V-lea îl moşteneşte. − Avantaje 
materiale şi inconveniente spirituale. − În ce fel s-a implantat în Biserică ideea şi faptul unei 
distincţii între credincios şi perfect; importanţa practică a acestei idei. 
III. − Triumful privit din punctul de vedere al istoriei religiilor. Occidentul faţă în faţă cu 
creştinismul primar. − În ce fel a reprezentat cel din urmă un sincretism ieşit din nevoile 
religioase ale Orientului. − Concurenţii: Mithra; − neoplatonismul; − maniheismul. 
IV. Cele trei religii în secolul al IV-lea. − Asemănările lor. − Inferioritatea practică a 
neoplatonismului. − Poziţia mai bună a maniheismului. −De ce l-a proscris Statul roman. − 
De ce Biserica i-a putut ţine piept. − De ce s-a ridicat Biserica pe seama lui. − Persistenţa 
neoplatonismului şi a maniheismului, după victoria creştinismului. − Acţiunea lor în viitor. 
 

I 
Acest triumf care, în secolul al IV-lea, atestă în mod special convertirea 

Statului roman, marchează o etapă importantă în evoluţia creştinismului. 
De altminteri, pe cît de scump a fost plătită victoria, pe atît de ferm se poate 
spune că credincioşii din vremea apostolilor ar fi socotit-o un dezastru. 
Scuza creştinilor din vremea lui Constantin este că nu au avut posibilitatea 
de a alege condiţiile acesteia. 

Încă de la o primă privire se poate observa ca, la drept vorbind, nu 
credincioşii lui Christos au fost cei care au triumfat asupra ostilităţii 
Statului, modificîndu-i sensul, ci conducătorii lor, Biserica, iar avantajele pe 
care simplii laici le-au avut de pe urma compromisului constantinian nu 
s-au produs decît ca o consecinţă a acordului între două puteri, două 
guverne, fiecare dintre acestea urmărindu-şi în mod instinctual propriul 
interes. 

În secolul al IV-lea, clerul îşi încheie procesul de organizare. Instituţia 
mitropoliţilor –adică a arhiepiscopilor– şi a primaţilor –adică a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-14 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



190 
 

patriarhilor– îşi restrîng şi organizează ierarhia, îndreptîndu-se treptat către 
monarhia pontificală. Înmulţirea sinoadelor şi a conciliilor consolidează şi 
face mai precisă noţiunea, deja existentă, de catolicitate, necesară pentru 
credinţă şi, totodată, permite să i se adauge acesteia o mai mare unitate a 
disciplinei şi o mai mare capacitate de extensiune a dogmei. Intensificarea 
activităţii pune în mişcare întreg ansamblul marelui corp creştin şi acesta 
pare a atrage la sine, în vederea asimilării, întreaga substanţă vie pe care 
lumea păgînă încă o mai deţine. Tot fastul cultelor antice care nu resping la 
modul absolut afirmaţiile fundamentale ale credinţei este asimilat, procesul 
învăluirii şi al împodobirii, prin care creştinismul capătă amploare şi 
strălucire, afectînd chiar şi liturghia. 

Dintr-o altă perspectivă, Biserica creştină care, faţă de Stat, încarnează 
poporul creştin în totalitatea lui, prezintă tendinţa de a-şi modela 
organizarea administrativă în chipul celei a Statului, de a-i accepta cadrele, 
mai mult chiar, de a deveni –sub rezerva libertăţilor şi privilegiilor ei, pe 
care ştie să şi le apere la nevoie– una din cele două ramuri ale administraţiei 
publice. Sub influenţa unui amestec inevitabil cu funcţionarii de toate 
rangurile şi ca urmare a cuceririlor sale în rîndul aristocraţiei, în ea se 
dezvoltă spiritul guvernamental şi administrativ, care o izolează tot mai 
mult de laici şi, în acelaşi timp, o face să fie tot mai tentată de combinaţiile 
politice. În felul acesta, Biserica îşi pierde mai mult decît independenţa: 
spiritul secular o pătrunde, iar sensul raţiunii sale de a fi şi al misiunii pe 
care o are îi devin tot mai confuze. 

În cadrul triumfului creştinismului, ceea ce frapează pe observatorul 
mai puţin avizat este, în primul rînd, puterea sacerdotalismului –căci pare 
că viaţa Bisericii lui Christos ţine în întregime de conştiinţa episcopilor–, iar 
în al doilea rînd dezvoltarea monstruoasă a teologiei. Fermentul întregii 
speculaţii este tot gîndirea greacă, aceasta acţionînd asupra credinţei aşa 
cum acţionează epoca asupra moravurilor sau Statul asupra Bisericii. Din 
bogata sursă, creştinii extrag idei metafizice, fie direct, în scrierile filosofilor 
neoplatonici pe care îi urmează dispreţuindu-i, fie indirect, în operele lui 
Origenes pe care îl admiră sau îl blestemă, dar pe care detractorii educaţi îl 
exploatează aproape în aceeaşi măsură ca şi admiratorii. Secolele al IV-lea şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-14 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



191 
 

al V-lea, aşadar, sînt încărcate de extraordinarul conflict al doctrinelor 
transcendentale, care se încrucişează, se distrug sau se combină, şi în 
mijlocul cărora gîndirea cîtorva mari doctori îi călăuzeşte pe nehotărîţi şi pe 
ignoranţi. Spre exemplu, este vorba despre a determina natura raportului 
dintre Fiu şi Tată, în cadrul Trinităţii, sau potrivit cărei modalităţi se 
armonizează în persoana lui Christos natura divină şi natura umană, pe care 
le posedă în egală măsură, şi dacă Fecioara Maria are sau nu dreptul la titlul 
de Mamă a lui Dumnezeu. Ortodoxia este, în fapt, opinia care întruneşte 
majoritatea în concilii, iar această majoritate este rareori destul de puternică 
pentru a impune întregii Biserici soluţii prompte şi definitive. În mod 
obişnuit, ea nu se fixează decît în urma unor oscilaţii destul de aducătoare 
de confuzii pentru cei simpli, care –se ştie– conform firii lor, cred că 
adevărul este unul singur, etern şi, aşadar, imuabil. 

Ceea ce pare a fi nou la conflictele doctrinare ale secolelor al V-lea şi al 
VI-lea, nu este nicidecum dezacordul, şi nici originalitatea chestiunilor care 
îi frămîntau. În primele trei secole, dezacordul a constituit condiţia însăşi a 
progresului credinţei, hrana sa, multe dintre chestiunile care au format 
materia disputelor la care ne referim fiind puse pe tapet de multă vreme. 
Ceea ce surprinde acum într-o măsură, este amploarea, încrîncenarea şi 
durata luptelor. Logica pune probleme succesive care decurg unele din 
altele. În adevăr, traversăm o fază inevitabilă din evoluţia dogmei creştine, 
pe care secolul al III-lea a lăsat-o prea puţin lămurită pentru a putea fi vorba 
despre o viaţă normală a credinţei. Trebuie făcute alegeri în mai multe 
situaţii şi între mai multe tendinţe diverse şi greşit definite. Încă din 
momentul în care se doreşte enunţarea precisă a chestiunilor şi trierea lor, 
se iscă dispute şi, cu cît este mai important obiectul acestora, cu atît mai 
dură devine disputa. De altfel, cu cît dogmatica devine mai complicată, cu 
atît mai dificil este de obţinut un acord. Se întîmplă ca adversarii să piardă 
orice măsură a cuvintelor şi a gesturilor, principalele incidente ale 
disputelor ariană sau monofizită, de exemplu, oferind veritabile spectacole. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-14 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



192 
 

Oameni precum Eusebiu din Nicomedia185, preacreştinul împărat 
Constantin, sau cei trei teribili patriarhi ai Alexandriei, Theophil186, Cyril187 

                                                 
185 Eusebiu din Nicomedia (sec. IV), episcop de Berytus, apoi de Nicomedia şi apoi de 
Constantinopol, cel care (în 337) l-a botezat pe Constantin I. Alături de Arius a fost elev al 
lui Lucian de Antiohia, şi unul dintre cei mai mari susţinători ai lui Arius. Dotat cu talent 
de politician şi avînd o poziţie extrem de bună la curtea imperială (în vremea lui Constantin 
I şi Constantin II, apoi fiind tutorele lui Iulian Apostatul), deosebit de ambiţios, nedîndu-se 
înapoi de la nimic pentru a-şi atinge scopurile, negociator dur, Eusebiu a mînuit lucrurile în 
aşa fel încît, în vremea influenţei sale, arianismul a fost extrem de puternic la curtea 
imperială. La primul Conciliu de la Niceea (în 325), însă, a semnat Crezul –dar abia după o 
luptă disperată, care i-a epuizat toate mijloacele–, şi fără a-şi asuma apoi ideile neariene din 
acesta. Susţinerea totală a ideilor lui Arius i-a atras exilul, de unde, cu talent şi nemărginită 
insistenţă, a reuşit să îl convingă pe Constantin I că ideile lui Arius nu intră în contradicţie 
cu crezul niceean. După întoarcere a făcut tot ce a putut pentru a anula efectele Conciliului, 
şi-a creat aliaţi precum meletienii, l-a convertit la arianism pe Wulfila şi l-a adus în casta 
preoţească, şi-a exilat opozanţii (Eustaţiu din Antiohia, Athanasius din Alexandria, 
Marcelus din Ancyra), încercînd din răsputeri să impună Bisericii ideile sale şi traseul arian. 
(n.trad.) 
186 Theophil din Alexandria, patriarh al Alexandriei între 385 şi 412, este văzut de către 
Edward Gibbon ca un om tenace în răutatea sa, veşnic duşman al păcii şi adevărului, mereu 
murdar pe mîini, fie de aur, fie de sînge. Provenit din rîndul copţilor, a avut de făcut faţă 
conflictului dintre păgînii şi creştinii Egiptului. De asemenea, a fost împotriva susţinătorilor 
lui Origenes. (n.trad.) 
187 Cyril din Alexandria, nepot al lui Theophil din Alexandria, patriarh al Alexandriei între 
412-444, antinestorian, Părinte al Bisericii. În această perioadă se produce schisma în urma 
căreia apare ortodoxia de est care, aparent, are ca punct de plecare diferenţele dintre Şcoala 
de Alexandria şi cea de Antiohia. Totul începe cu predica unui preot antiohianin din 
Constantinopol (unde antiohianinul Nestorius ajunsese arhiepiscop), care susţinea că 
Fecioara Maria nu poate fi intitulată Mamă a lui Dumnezeu. Opinia este susţinută de 
Nestorius, care arăta că Fecioara Maria este Mama lui Christos, accentuînd astfel latura 
umană a lui Isus, deificat abia prin unirea cu Dumnezeu. Cyril (al cărui merit major este 
consolidarea nucleului dogmatic al cultului Fecioarei Maria, ca Mamă a lui Dumnezeu) 
socotea că Isus, cel fizic şi istoric, este Dumnezeu apărut umanităţii sub formă umană, după 
ce fusese purtat în pîntec de către Fecioara Maria. Primul vorbea despre Isus-omul, ca fiind 
distinct de Logosul divin, ceea ce îl făcea pe celălalt să înţeleagă că între cei doi este o 
diferenţă care ar putea anula persoana lui Isus. La Conciliul de la Constantinopol (381) se 
pune problema: cărui fel de fiinţă i-a dat naştere Fecioara Maria? Cyril socotea că Sfînta 
Treime consistă într-o esenţă divină, sub trei ipostaze distincte: Tatăl, Fiul, Duhul Sfînt. La 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-14 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



193 
 

şi Dioscorus188 nu ne lasă impresia că ar fi prea ataşaţi de marele 
comandament al Evangheliei –despre care Isus ar fi zis că ar conţine 
întreaga Lege şi, prin urmare, socotesc, întreaga teologie–: mai presus de 
orice iubeşte-l pe Dumnezeu şi pe aproapele. 

S-ar spune că Biserica pune în slujba propriei destrămări toate forţele pe 
care persecuţia nu o mai obligă să le canalizeze către apărarea propriei vieţi, 
însă, în realitate, ea traversează o criză de credinţă, iar ortodoxia va fi cea 
care o va scoate la capăt –ortodoxia, care va consacra victoria colectivităţii 
asupra individului şi care va fonda intoleranţa necesară, în numele lui 
Dumnezeu. Teologia –ştiinţă a nuanţelor şi a concilierii– se hrăneşte din 
toate aceste controverse şi dobîndeşte astfel o importanţă înspăimîntătoare 
în cadrul Bisericii. Prin ea, religia tinde să devină savantă: formula îşi 
impune tirania, iniţiativa sentimentului religios scade, iar elanul personal 
este privit ca fiind suspect de erezie. De acum înainte, doctrina va domni 

                                                                                                                                
încarnarea Fiului şi la venirea sa în lume, natura divină şi umană a lui Isus se păstrează 
deopotrivă, fiind unite în persoana sa, indivizibilă şi imuabilă. În felul acesta, putea fi 
satisfăcută şi ideea celor două ipostaze a lui Nestorius, fără a fi necesar apelul la ideea a 
două esenţe ulterior conjugate. Nestorius nu acceptă soluţia, este acuzat de adopţionism, 
dar între cei doi se va purta o corespondenţă care va deveni tot mai violentă în ton. La 
Conciliul Efes I (431) se va impune ideea lui Cyril, Nestorius fiind exilat. (n.trad.) 
188 Dioscorus I al Alexandriei, patriarh al Alexandriei între 444 şi 451, înlăturat după 
Conciliul de la Calcedon (în 451), dar recunoscut ca patriarh copt pînă în 454, cînd moare. 
Duce mai departe ideile şi o parte a muncii lui Cyril. După condamnarea şi înlăturarea lui 
Nestorius (după Conciliul Efes I) şi a formulei propuse de el, un arhimandrit din 
Constantinopol, Eutych, redeschide conflictul, susţinînd că, după unirea Tatălui cu Fiul, nu 
poate fi vorba despre două naturi, ci despre una singură. Sinodul prezidat de către Flavian 
din Constantinopol îl condamnă pe Eutych, iar acesta îl cataloghează pe Flavian ca 
nestorian şi îi cere ajutorul lui Dioscorus. Împăratul Theodosius II convoacă un al doilea 
Conciliu la Efes (449), prezidat de către Dioscorus. Aici se decide respingerea formulei 
acceptate de către conciliul anterior. Papa Leon I, care acceptase formula Conciliului Efes I, 
dar care arătase că Eutych poate fi iertat dacă îşi recunoaşte greşeala, socoteşte hotărîrea 
Conciliului Efes II ca fiind nulă şi neavenită. După moartea împăratului, sora sa, Pulcheria, 
după consultarea papei Leon I, a convocat Conciliul de la Chalcedon (451) care a restabilit 
lucrurile, respingînd formula lui Eutych, în ciuda opoziţiei lui Dioscorus; pierzînd disputa, 
acesta a fost înlăturat din funcţie şi exilat. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-14 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



194 
 

asupra credinţei, faptul acesta constituind un eveniment capital în istoria 
vieţii creştine. 

În rest, reţinem că toate marile dezbateri dogmatice care tulbură cele 
două secole se dezvoltă în Orient. Occidentul nu le pricepe; el nu este 
interesat şi nu ia parte la acestea decît atunci cînd ele par a ameninţa 
unitatea catolică sau a compromite „tradiţia apostolică”. În mod spontan, 
oamenii din vestul imperiului nu zăbovesc decît asupra chestiunilor de 
ordin practic: care este constituţia naturii morale a omului şi care este 
rezultatul la care putem spera? ce este păcatul şi cum se poate scăpa de 
acesta? la ce ajutor ne putem aştepta de la graţia divină şi pînă în ce punct 
este aceasta necesară mîntuirii? este omul stăpînul voinţei sale, ori este 
predestinat să îşi exprime voinţa după cum a decis Dumnezeu? Erezia pe 
care o numim priscillianism189 (din secolul al IV-lea) şi cea numită 
pelagianism190 (din secolul al V-lea) decurg din aceste chestiuni, mai 
degrabă morale decît teologice. 
                                                 
189 Priscillianismul este o erezie creştină, apărută prin secolul al IV-lea, în Hispania şi 
întemeiată de către Priscillian. Om educat şi de condiţie bună, Priscillian a fost teolog, 
episcop de Avila, fondator al unei comunităţi de asceţi care i-a supravieţuit în Hispania şi în 
Gallia. Fiind o formă de maniheism gnostic, doctrina lui Priscillian susţinea, în esenţă, 
existenţa unui regat al Luminii şi a unuia al Întunericului, ambele prezente în fiinţa umană. 
Precum îngerii, sufletul uman –socotea această doctrină– era desprins din Divinitate. În 
tendinţa de a-şi îndeplini destinul (acela de a învinge regatul Întunericului şi forţele sale), 
omul ar fi pradă a conflictului dintre partea sa spirituală şi cea materială, marea luptă a 
omului fiind aceea de a-şi învinge componenta materială. Fără ca această doctrină să aducă 
elemente noi la ceea ce deja exista –încă dinainte de apariţia creştinismului–, prin destule 
elemente de detaliu, ea contrazicea flagrant multe dintre ideile şi elementele deja statuate 
de teologia creştină. Printre alţii, Augustin va reacţiona cu putere la priscillianism, prin 
scrierea De mendacio. În lupta sa (destul de insistentă şi beneficiind de ajutor din partea 
altor episcopi şi teologi ai vremii) pentru a-şi impune învăţăturile şi a le face să fie 
acceptate, Priscillian a creat destule tulburări, atît în ceea ce priveşte relaţia dintre împărat 
şi alţi episcopi (în special Papa), cît şi în sînul Bisericii. (n.trad.) 
190 Pelagianism este numele unei doctrine create de către Pelagius (354-420), ascet din 
Britannia (probabil). Chestiunea centrală a acestei doctrine se referă la liberul arbitru. 
Pelagius susţinea că păcatul originar nu constituie un stigmat asupra naturii umane; dacă 
Adam a condamnat umanitatea prin exemplul său negativ, Isus a arătat acesteia calea 
mîntuirii, prin sacrificiu şi prin efortul de edificare şi întărire a voinţei. Spre deosebire de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-14 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



195 
 

Şi totuşi, ideea catolică se afirmă cu o precize din ce în ce mai mare. Ea 
consolidează convingerea că nu poate exista decît o credinţă, după cum nu 
există decît o Biserică. Ca un corolar, se întăreşte tot mai mult opinia 
conform căreia nu există mîntuire în afara Bisericii, şi că faţă de aceasta 
trebuie să existe nu numai o supunere liberă şi filială –care să urmeze toate 
direcţiile autorizate–, ci şi un asentiment doctrinal intern şi complet. Se mai 
observă că doctrina care se formează şi se fixează treptat –tatonînd printre 
contradicţii violente– continuă a fi un sincretism teologic, adică o 
juxtapunere la elementele credinţei apostolice a unor noţiuni religioase şi 
filosofice esenţialmente disparate, împrumutate din mediile complexe în 
care a trăit creştinismul, unite între ele prin raţionamente foarte 
asemănătoare cu cele ale sofisticii greceşti, învăluite cu formule mai mult 
sau mai puţin ingenioase, însă, în fond, goale şi decepţionante. În special pe 
această cale se manifestă influenţa aristocraţiei spirituale, a literaţilor şi a 
filosofilor, pe care credinţa i-a cîştigat de partea ei, şi care, în urma adoptării 
acesteia nu vor abandona nici substanţa, nici metoda şi formele speculaţiei 
pe care le stăpîneau la acel moment. În aceşti ultimi ani, a existat 
preocuparea de a demonstra că marea parte a Părinţilor greci din secolul al 
IV-lea gîndea, raţiona, vorbea şi scria conform regulilor, precedeelor şi 
deprinderilor retoricii profane învăţate în şcolile de elocvenţă, demonstraţie 
care a reuşit pe deplin. De asemenea, este curios de ştiut pînă la ce punct 
erau ei robi ai artificiilor pe care se arătau în mod ostentativ a le dispreţui. 
Fondul pe care îl exploatează pentru a adapta religia creştină la propiile lor 
exigenţe de gîndire nu are altă origine decît forma de care nu ştiu nicicum 
să se debaraseze, şi vine din şcolile filosofice pe care le-au frecventat. 

                                                                                                                                
majoritatea Sfinţilor Părinţi şi a Învăţătorilor Bisericii, Pelagius credea că darurile cu care 
omul a fost creat sînt suficiente pentru a trăi o viaţa în afara păcatului, Dumnezeu oferind 
ajutor, în mod firesc, oricărei fapte bune, în esenţă, liberul arbitru bine folosit fiind 
suficient pentru a conduce către o viaţa impecabilă, fără a fi nevoie de graţia divină. Avînd 
toate datele necesare unei alegeri între Bine şi Rău, precum şi exemplul bun a lui Isus, în 
opinia lui Pelagius, statutul de păcătos este consecinţa unei alegeri de care omul singur este 
responsabil, păcătosul nefiind o victimă, ci un criminal, care necesită iertare. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-14 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



196 
 

Privind lucurile de aproape, se observă că cei simpli, în aparenţă supuşi 
clerului şi gata de a primi de la acesta regula de credinţă, sînt mult mai puţin 
pasivi decît par, mai mult, că principiul majorităţii transformărilor suferite 
de creştinism trebuie căutat în viaţa religioasă a acestora. De fapt, astfel de 
oameni nu reflectează şi nu raţionează, nu iau seama deloc la contradicţiile 
şi la absurdităţile în care cad, însă ei simt şi se emoţionează. Credinţa lor 
spontană şi intensă cere în mod imperios augmente. Au nevoie ca obiectele 
să se amplifice sau ca numărul lor să crească. Pe de altă parte, cum aceşti 
ignoranţi nu deţin nici un mijloc de a scăpa de sugestiile mediului lor, de a 
se dezbăra de obiceiurile dobîndite prin ereditate, şi după cum întreaga lor 
existenţă este complet pătrunsă, din toate părţile, de păgînism, acesta este 
cel în care vor căuta elementele augmentative: obiceiuri ancestrale, rituri 
seculare –aproape înnăscute–, credinţe şi superstiţii de peste tot, pe care 
ajung să nu le mai distingă de propria lor gîndire religioasă. Sincretismul a 
făcut ca, totodată, Isus să fie Dumnezeu, iar Dumnezeu să rămînă unul. Tot 
el a creat legendele care au făcut din naşterea şi din viaţa lui Christos cel 
mai minunat dintre miracole. Prin cultul Mariei, sincretismul reinstalează o 
veritabilă zeiţă în cadrul religiei, prin cultul sfinţilor, căruia, adeseori, 
legendele eroilor păgîni îi furnizează material, avem a face cu o veritabilă 
formă de politeism. Convinşi fiind, în mod naiv, că nimic nu este prea 
frumos pentru Dumnezeu, cei simpli doresc să afle în „casa Domnului” 
întreaga strălucire idolatră a ceremoniilor păgîne şi, cu încredere în gest şi 
în formulă, atribuie acestora întreaga magie a misteriilor, mai rău, însă, cea 
a orfismului, care este misterul poporului. Se întîmplă ca valul credinţei 
populare să pună pe teologi în cea mai mare încurcătură, însă este 
îndatorirea lor să iasă din aceasta, să descopere, cu price preţ, compromisul 
sau măsurile necesare. 

Începînd cu secolul al IV-lea, credinţa populară dispune de mijloace de 
expresie foarte eficiente deoarece, încă de pe acum, creşte numărul 
călugărilor. Cu siguranţă că nu toţi aceştia sînt oameni din popor, 
mînăstirea atrăgînd destule suflete delicate, pe care lumea le înspăimîntă 
sau le destramă, destui creştini de elită, cărora le este mai mult sau mai 
puţin limpede faptul că morala Evangheliei –pe care ei o au în inimă– nu se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-14 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



197 
 

potriveşte prea bine cu necesităţile vremurilor şi că creştinismul cu care se 
mulţumeşte lumea nu este deloc cel al lui Isus. În armata monahală, însă, 
aceştia nu formează decît o minoritate. De altminteri, pietatea lor arzătoare, 
mereu vigilentă faţă de ispită, este în mod natural favorabilă concluziilor 
augmentative din credinţa celor simpli, de unde ea ar putea căpăta un nou 
impuls, ceea ce se întîmplă adesea, cele două sprijinindu-se, încurajîndu-se 
şi completîndu-se. Cineva precum sfîntul Hieronymus191, tulburat de 
revoltele cărnii sale, căutînd –în mortificări şi meditaţii asupra misterului 
virginităţii Mariei– mijloacele de a triumfa asupra acestora, nu numai că va 
accepta acest mister –chiar după ce acesta a suferit deja augmentări în 
credinţa populară– şi va afirma virginitatea perpetuă a Mamei lui Isus, dar îl 
va amplifica afirmînd, în corolar, virginitatea perpetuă a lui Iosif. Cea mai 
mare parte a călugărilor provenea din popor, iar punerea în comun a 
pasiunii lor religioase, cultura intensivă pe care o făceau, autoritatea pe care 
le-o conferea caracterul sfînt al vieţii lor, energia neîmblînzită şi tenace a 
afirmaţiilor lor, adevărata grandoare morală a celor mai notabili dintre ei –a 
căror glorie se răsfrîngea asupra tuturor, deoarece regula îi uniformiza–, 
toate acestea le asigurau o mare încredere din partea credincioşilor 
obişnuiţi şi forţa autorităţile ecleziastice să se sprijine pe ei –în ciuda a ceea 
ce acestea gîndeau. Călugării duceau la capăt dorinţele şi sugestiile credinţei 
populare, prin ei, acestea se lămureau, se triau, se ordonau şi, în final, se 
impuneau teologilor, care se acomodau la ele cum puteau. 

Astfel, printr-un soi de colaborare inconştientă a influenţelor, destul de 
diverse ca origine, însă convergente prin acţiunea lor, în secolul al IV-lea s-a 
constituit o religie foarte diferită de creştinism, care deja se întrevedea în 
pragul secolului al III-lea, şi care, la începutul secolului al V-lea, practic, 
stăpîneşte lumea romană. 

Cînd ne gîndim la ce a fost creştinismul în Evul Mediu: universalist şi 
războinic, exclusivist, intolerant la modul violent –cu deosebire, faţă de 

                                                 
191 Eusebius Sophronius Hieronymus (347-420), preot, episcop, traducător, comentator, 
teolog, scriitor. A avut o conştiinţă frămîntată, obsedată de povara păcatului, fiind un spirit 
înclinat spre viaţa ascetică. În urma unei viziuni, îşi abandonează studiile din domeniul laic 
şi se dedică studiului Bibliei, pe care o va traduce în latină. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-14 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



198 
 

evrei–, iritabil faţă de dogmele absolute care sfidează raţiunea, faţă de 
riturile pedante şi multiple, robuste şi misterioase, copleşit de nenumărate 
devoţiuni particulare –care se adresează atîtor Notre-Dames, practic 
distincte, şi la atîţia sfinţi specializaţi–, condus de un cler stăpîn peste 
credinţa şi conştiinţa laicilor şi care, deja riguros ierarhizat, tinde tot mai 
mult să primească cuvîntul de ordine de la un centru unic, pus în mişcare de 
o formidabilă armată de călugări şi ţinut în frîu de trupa chiţibuşară şi 
subtilă a teologilor, cînd îl contemplăm prin nenumăratele şi somptuoasele 
biserici în care locuieşte, în mijlocul splendidelor ceremonii care se dezvoltă 
aici şi a simbolurilor pe care le animă şi cînd îl comparăm cu religia 
profetului galilean, umil şi blînd, care pretindea doar a-i anunţa pe fraţi 
Vestea cea Bună asupra venirii Împărăţiei şi a-i face demni de a o primi, cu 
religia acestui Isus, a cărui pietate se ridica la Dumnezeul părinţilor săi într-
un încrezător elan filial, pur şi simplu nu vedem nimic comun între aceasta 
şi cealaltă. Pare că sub numele lui Christos, avem a face cu viaţa filosofică şi 
religioasă a păgînismului, cu toate contrastele şi toate incoerenţele care au 
dobîndit putere şi au triumfat asupra religiei în spirit şi în adevăr pe care 
Învăţătorul evreu a trăit-o. Totuşi, oricît de diferite ar fi, creştinismul 
sfîntului Toma d’Aquino192 sau cel al lui Petru Ermitul193 faţă de cel al lui 

                                                 
192 Thomas de Aquino (1225-1274), preot dominican, erudit, filosof, teolog, poate cel mai 
mare al Bisericii Catolice. S-a implicat în toate marile chestiuni şi frămîntări ideologice prin 
care trecea Biserica, reuşind să dea forme clare unor idei profund raţionate şi elaborate. 
Pentru Thomas de Aquino, existenţa lui Dumnezeu este evidentă şi în afara sferei 
demonstrabilului. Susţinînd că acesta este simplu, perfect, infinit, imuabil şi unic, Thomas 
observă că Dumnezeu există în mod necesar deoarece el este subiectul şi predicatul în 
acelaşi timp (precum o arată şi numele Yahweh ‘Eternul’ şi ‘Existenţa’), prima şi ultima 
cauză a tot ceea ce există. Thomas considera că Dumnezeu a dat fiinţei umane, drept 
călăuze, raţiunea şi revelaţia, iar acestea se află în armonie, fiind instrumentele cu care se 
abordează şi teologia – învăţătură şi ştiinţă sfîntă, care decurge din revelaţiile Duhului 
Sfînt, aflate în Sfînta Scriptură şi în tradiţie. Ştiinţa şi raţiunea au fost dăruite de Dumnezeu 
pentru ca acesta să poată fi cunoscut, scopul suprem al teologiei fiind tocmai această 
cunoaştere care procură mîntuirea şi împlinirea scopului suprem al existenţei umane: 
contopirea cu Divinitatea, prin înţelegerea esenţei acesteia, dar oferit de Dumnezeu după 
moarte, celor care au trăit pe pămînt o viaţă în acord cu darul dat omenirii de către Isus.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-14 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



199 
 

Isus sau cel al sfîntului Petru sînt unite, de-a lungul timpului, printr-o 
legătură întreţinută, dar reală. Necesităţile vieţii şi ale timpului au 
determinat şi au făcut indispensabilă evoluţia în cadrul căreia ridicarea lui 
Isus constituie punctul de plecare, iar tomismul, întocmai ca şi credinţa 
unui cruciat, teologia sfîntului Augustin, gnoza lui Origenes sau Evanghelia 
sfîntului Paul constituie nişte etape. Nu este mai puţin adevărat că triumful 
Bisericii în cursul secolului al IV-lea a fost posibil numai datorită eşecului 
credinţei începuturilor, celei pe care o putem numi credinţa celor 
doisprezece. 
 

II 
Pentru creştinism, nenorocirea a constituit-o faptul de a se fi întemeiat, 

încă de la început şi în mod fundamental, pe marea speranţă a parousi-ei. 
Este posibil să se facă un plan pentru o viaţă admirabilă şi inaccesibilă cînd 
există certitudinea că, dintr-o clipă în alta, întreaga existenţă umană va 
înceta şi că vom benficia pe veci de rodul efortului cîtorva zile. 

Or, marea speranţă nu s-a împlinit, iar amînarea, mereu prelungită, a 
generat creştini de rînd, în chipul celorlalţi oameni, cu toţii ispitiţi de 
propria animalitate şi mînaţi de deprinderi atavice. Nu au respins idealul de 
viaţă, fără de care religia lor şi-ar pierde sensul, dar, în fapt, nu s-au mai 
străduit să îl împlinească iar pentru ei credinţa în propoziţii dogmatice şi 
credinţa în eficacitatea magică a riturilor a înlocuit efortul personal pe care 

                                                                                                                                
Ca formă de concretizare şi de existenţă a legii divine, legea naturală constituie o formă pe 
care oamenii, ca fiinţe raţionale, o edifică în conformitate cu natura lor. A nesocoti raţiunea 
înseamnă, aşadar, a nesocoti legile naturale şi pe cele divine, aflate în armonie. În 
consecinţă, păcatul reprezintă suspendarea raţiunii (dacă ne referim la legile naturale) şi a 
revelaţiei (dacă ne referim la legile divine), ceea ce este echivalent cu Răul. În ceea ce 
priveşte ereticii, Thomas considera că darul lui Dumnezeu este viaţa eternă, în Domnul 
Isus Christos, Dumnezeu iertîndu-i mereu pe cei care se pocăiesc sincer. Biserica, însă, nu 
poate imita pe Dumnezeu. Răsplata păcatului este moartea, iar păcătoşii trebuie înlăturaţi 
din corpul Bisericii, prin excomunicare, dar şi din lume, fiind lăsaţi pe seama braţului 
secular. (n.trad.) 
193 Petru Ermitul (sec. XI-XII), pare a fi fost predicatorul şi instigatorul, în Franţa, al primei 
Cruciade. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-14 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



200 
 

îl cerea Evanghelia. Această deformare nu a început în secolul al IV-lea, 
semnele sale întrezărindu-se cu mult înainte de triumf, dar acestea s-au 
accentuat o dată cu triumful deoarece abia atunci numeroasele convertiri au 
făcut să intre în Biserică o mare cantitate de credincioşi pregătiţi prea în 
fugă şi cu atît mai incapabili în a se apara împotriva dynamis-ului, a forţei 
vitale, periculoasă pentru orice religie. 

De acum înainte dispare coşmarul persecuţiilor, iar creştinul poate duce 
o existenţă normală, ceea ce desăvîrşeşte separarea dintre îndatoririle sale 
de credincios şi nevoile umane. Îndatoririle intră în cadrele unui anumit 
număr de obligaţii, al căror număr –şi chiar al căror nivel de exigenţă– tind 
să se restrîngă194; nevoile se dezvoltă –practic, fără restricţii– în formele pe 
care obişnuinţa le dă vieţii de zi cu zi. Altfel spus, lupta mistică întreprinsă 
de către creştinismul primar împotriva vieţii a fost pierdută, lucru pe care 
Biserica l-a acceptat şi confirmat, mărginindu-se la a transforma în temă de 
meditaţie pentru credincios idealul care conţinea în principiu însăşi esenţa 
credinţei şi care, în realitate, constituia raţiunea sa de a exista. 

Viaţa greco-romană, în integralitatea ei, îmbracă o aparenţă creştină şi 
se suprapune peste acest ideal –care o dezaprobă, fără a o afecta. Marele 
rezultat vizibil în pragul secolului al V-lea a fost, aşadar, faptul că, sub toate 
aspectele, triumful creştinismului nu a fost decît aparent şi că, departe de a 
fi transformat lumea greco-romană, în realitate, a fost absorbit de aceasta, 
adaptat nevoilor ei atavice şi obiceiurilor acesteia, în toate domeniile 
spiritului şi trupului. Şi aceasta deoarece Biserica a devenit o componentă a 
guvernării şi, în consecinţă, a căpătat propensiuni către compromisuri şi 
concesii. În aceste condiţii, Biserica este cea care a triumfat, după ce s-a 
identificat cu creştinismul, şi ea este responsabilă de inevitabilul rezultat. 

Biserica a devenit unul dintre aspectele Statului roman, şi o dată cu 
cadrele acestuia şi cu simţul administrării, ea a preluat de la el şi setea lui de 
ordine şi de regularitate, teama lui de individualităţile prea originale şi prea 
expansive, care îi agită şi îi tulbură pe cei simpli, şi care rup cadenţa ritmului 

                                                 
194 Astfel, slujbele celebrate la biserică devin treptat tot mai scurte, iar pentru credincioşii 
de rînd se stabileşte obligativitatea de a participa la ele doar duminica. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-14 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



201 
 

social instaurat. Ea a respectat vechiul ideal doar prin păstrarea acestuia ca 
temă a jurămintelor ei, dar şi-a pierdut influenţa reală asupra creştinismului 
exterior nominal, cum spune Tolstoi195, pe care se resemnează treptat la a-l 
vedea mărginit la laicii de rînd. 

Aducînd cu sine ruina autorităţii imperiale în Occident, secolul al V-lea 
pare, mai întîi, a face Biserica să crească, în sensul că o va institui pe aceasta 
ca moştenitoare a imperiului, pe teren politic şi social, după cum ea se 
substituise acestuia, deja, în domeniul religios şi moral. În Romania 
bulversată de barbari, Biserica va rămîne singura organizaţie în care încă 
mai dăinuie vechiul principiu roman al unităţii şi centralizării, şi în curînd, 
ea se va gîndi să îşi atribuie rolul unei conduceri monarhice. Eficacitatea 
protecţiei sale va fi, în acea vreme, un mijloc foarte activ de propagandă, iar 
catolicitatea ei va avea de cîştigat din asta. Această nouă putere, însă, pe 
care o dobîndi în domeniul temporal o va înfunda mai mult în secularism, o 
va îndepărta încă mai mult de idealismul iniţial, o va fixa mai strîns de 
realismul vieţii comune. În plus, nici doctrina sa, nici moravurile sale nu vor 
cîştiga de aici, şi se va naşte în ea ideea reformei necesare, care, peste secole, 
va fi coşmarul existenţei sale. 

Totuşi, o circumstanţă particulară a favorizat în mod special această 
capitulare a Bisericii în faţa lumii. Am văzut deja importanţa acesteia, dar 
sub un alt aspect; aici revin asupra sa. Dintotdeauna, în Biserică s-au 
manifestat, ori s-au ridicat alături de ea, oameni care nu acceptau ca 
doctrina creştină, sub orice aspect ar fi privită, să fie doar un ideal 
inaccesibil. Aceştia s-au străduit cu asiduitate să-şi împlinească viziunea. Cu 
o admirabilă vigoare, ei protestau împotriva renunţărilor la regula divină, 
stigmatizînd orice capitulare a Bisericii de la aceasta. Asta a fost atitudinea 

                                                 
195 Lev Nicolaievici Tolstoi (1828-1910), scriitor şi gînditor rus, întemeietor al anarhismului 
creştin. Avînd ca nucleu predica de pe munte, şi accentuînd importanţa iubirii aproapelui, 
Tolstoi insistă asupra nevoii de întoarcere a credincioşilor către Dumnezeu şi către 
poruncile acestuia, prin desprinderea de organizaţiile umane, inclusiv de Biserică, profund 
contopită cu Statul în vremea sa. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-14 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



202 
 

unui Tertullian sau a unui Commodianus196, cea a sectei montaniştilor şi, 
într-o mai mică măsură, a celei a novaţienilor197. Specia acestora nu a 
dispărut în secolul al IV-lea, excesul în sens opus trebuind să genereze, în 
mod logic, o creştere a zelului acesteia, ceea ce s-a şi întîmplat. 

Întreaga viaţă creştină a secolului al IV-lea şi, în realitate, întreaga viaţă 
religioasă a acelor vremuri este străbătută în profunzime de curentul 
rigorismului ascetic. În primul rînd, surprinde faptul că acesta nu a 
contrariat în mod vizibil mişcarea care a antrenat Biserica în direcţia pe care 
o ştim. Cauza trebuie căutată în faptul că monahismul organizat există deja 
şi că mînăstirea este larg deschisă creştinilor care, respingînd 
îngrijorătoarele concesii făcute factorului secular, au căutat mijlocul de a 
trăi realmente prin conformarea la autentica morală creştină. 

Există asceţi izolaţi, care rămîn în lume şi se delimitează de aceasta prin 
viaţa lor plină de austeritate. Chiar dacă întrunesc admiraţia celor simpli, 
însă, ei nu exercită o acţiune serioasă asupra acelora, întrucît autorităţile 
ecleziastice veghează asupra zelului lor –făţiş, uneori, pentru a-i împiedica 
să deprecieze genul de viaţă al celor mulţi şi, mai ales, pentru a-i împiedica 
să predice împotriva căsătoriei şi a modului de alimentaţie obişnuit. În mod 
concret, ceea ce, de obicei, îi ofensează cel mai mult sînt lucrările cărnii şi 
utilizarea cărnurilor şi a vinului. În secolul al IV-lea, un episcop spaniol, 
numit Priscillian, întreprinde restaurarea moravurilor credincioşilor în 

                                                 
196 Commodianus (sec. III), poet latin, convertit la creştinism şi preocupat, pe măsura 
înaintării în vîrstă, de educarea semenilor. Poemele sale, pline de zel dogmatic, se referă 
mai ales la venirea lui Antichrist şi la sfîrşitul lumii, şi încearcă să îndemne către pocăinţă şi 
asceză. (n.trad.) 
197 Novaţienii erau o sectă creştină înfiinţată de Novatian, un antipapă de la jumătatea 
secolului al III-lea. În esenţă, novaţienii socoteau că nu trebuie reprimiţi în Biserică acei 
creştini care, din diferite motive (inclusiv presiunile din partea puterii seculare) abjuraseră 
credinţa creştină (lapsi) şi se închinaseră zeilor păgîni. Novaţienii se autointitulau catharoi 
‘cei puri’, spre a sublinia concepţia lor, dar şi stilul lor de viaţă. De altfel, cu excepţia unui 
anume rigorism şi a refuzului reintegrării apostaţilor pocăiţi, nu existau diferenţe faţă de 
creştinismul din care s-au rupt. Biserica i-a declarat eretici, socotind că, prin concepţiile şi 
atitudinea lor, neagă capacitatea Bisericii de a ierta (mai ales în cazurile în care renegarea 
credinţei creştine se produsese sub tortură sau persecuţie). (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-14 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



203 
 

sensul vechii discipline creştine. Cea mai mare parte a episcopilor din ţară îl 
socotesc a fi un energumen periculos. Ei îl bănuiesc şi îl acuză de 
maniheism, deoarece această religie, de origine persană, profesa un ascetism 
riguros, şi, în cele din urmă, îl vor suprima dîndu-l pe mîna braţului secular. 
În Gallia, sfîntul Martin198, episcop de Tours –al cărui cult avea să cunoască 
expansiunea la ceva vreme după moartea sa– îşi petrece viaţa în izolare, la 
care îl condamnă fraţii săi întru episcopat, datorită ascezei sale riguroase şi a 
„exemplului greşit” pe care îl dă. Imediat ce creşte numărul sufletelor rănite, 
neliniştite, stînjenitoare, Biserica pune în funcţiune „supapa de siguranţă” a 
mînăstirii. Asta nu înseamnă că elimină de pe terenul pe care ea activa în 
plan secular pe credincioşii care o incomodau, ci că acelora dintre ei care se 
înverşunau să urmeze idealul le indică mijlocul de a-l atinge, ieşind din viaţa 
reală fără a muri. Cel mai ades alege să-i lase în voia lor, încă din secolul al 
IV-lea părîndu-i-se util ca, uneori, să contracareze predispoziţiile nesăbuite. 

În felul acesta, printr-un soi de distincţie între credincioşi şi perfecţi, 
existentă în budism şi în maniheism, se constituie două categorii de creştini. 
Doctrina este aceeaşi pentru toţi, dar se înţelege că o aplicare redusă a 
preceptelor ei practice poate ajunge pentru mîntuire şi se potriveşte 
capacităţilor pe care majoritatea oamenilor le au. Aplicarea integrală este 
rezervată unei elite, ale cărei merite viguroase sînt socotite a compensa 
slăbiciunea fraţilor de rînd. De altfel, aceştia din urmă au la dispoziţie un 
mijloc eficace de a compensa la nivel individual: practicarea milei sub forma 
pomenii şi a testamentului, lucrare pioasă sub toate aspectele. Adeseori s-a 
spus, pe bună dreptate: călugărul este adevăratul creştin. De asemenea, 
graţie călugărului, creştinismul a putut să se adapteze la viaţa seculară şi, 

                                                 
198 Martin din Tours (316-397), născut pe teritoriul actualei Ungarii, episcop de Tours, de 
provenienţă nobilă, creştinat împotriva voinţei părinţilor. Militar în tinereţe, are o viziune 
care treptat îl face să renunţe la cariera militară, spre a deveni soldat al lui Christos. Devine 
discipolul lui Hilary de Poitiers, opozant al arianismului. Călătoreşte în mai multe părţi ale 
Europei (motiv pentru care este considerat a fi o punte între Estul şi Vestul acesteia), 
întemeiază prima mînăstire benedictină în Gallia, puternic centru de evanghelizare, ducînd 
o viaţă ascetică. Călătoreşte mult, propovăduind creştinismul şi atacînd vechile credinţe 
păgîne, chiar dărîmînd templele şi însemnele vechilor zei şi credinţe (în Gallia). (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-14 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



204 
 

chiar astfel, să nu se anemieze prea repede şi să nu se lase copleşit de 
inevitabila reacţie a vechilor obiceiuri religioase păgîne, multă vreme vii 
după moartea credinţelor pozitive pe care se întemeiau. 
 

III 
Acesta este, aşadar, chipul creştin al triumfului. Din punctul de vedere 

general al istoriei religiilor lucrurile apar altfel. 
Mai întîi, nu trebuie uitat că creştinismul primar este, în mod esenţial, o 

religie orientală. Este o construcţie căreia iudaismul i-a procurat 
fundamentele, şi al cărei ansamblu se datorează lumii elenistice care 
combină influenţele greceşti şi influenţele orientale propriu-zise –asiate, 
siriene, mesopotamiene, iraniene, egiptene– din vremea cuceririlor lui 
Alexandru. De-a lungul căilor comerciale sau în jurul taberelor, prin 
intermediul propagandei creştinismul a pătruns în Occident, el fiind 
pregătit pentru acesta de mai multe culte orientale ale mîntuirii, precum cel 
al lui Isis, al Marii Mame a Frigiei, a lui Mithra şi altele. Occidentul, însă, nu 
a luat parte în nici un fel la formarea noii religii, altfel spus, el a preluat-o 
din exterior, şi, pătrunzînd-o, a făcut-o mai masivă şi mai rigidă. 

El a fost incapabil să înţeleagă –şi încă mai puţin să exprime în latina sa 
puţin nuanţată– fluiditatea subtilă a gîndirii greceşti, doică a teologiei 
începuturilor. În ceea ce priveşte complexitatea impresiilor mistice ale 
Orientului, prin care se explică multele zbuciumuri trăite de credinţa 
primelor secole, acestea îi scapă pur şi simplu. Hrănit în întregime cu 
cultură juridică, el are în mod instinctiv tendinţa de a închide metafizica 
creştină în formule strict ermetizate şi imuabile, de a codifica morala 
religioasă în mod riguros. La urma urmelor, aceasta este operaţia care a dat 
creştinismului fizionomia pe care o are în Europa occidentală, şi pe care i-o 
cunoaştem. La momentul triumfului, însă, fizionomia sa încă nu era astfel, 
pe cea anterioară începînd a o pierde abia prin secolul al V-lea, sub acţiunea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-14 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



205 
 

Bisericii romane. În secolul al IV-lea, aşadar, încă mai avem a face cu o 
religie curat orientală199. 

Cînd am încercat să înţelegem situaţia religioasă a Orientului din 
vremea lui Isus şi a sfîntului Paul, am constatat aici existenţa unui nor 
enorm de materie religioasă, provenind din culte perimate, dacă nu abolite, 
în mare parte amorfe, însă pe cale de a se agrega în jurul unor centre de 
cristalizare, sub influenţa unor tendinţe, precise şi generale totodată. În alţi 
termeni, în întreg Orientul erau răspîndite nevoi religioase foarte active, 
dominate de dorinţa de mîntuire, certitudinea că, de unul singur, omul nu o 
poate obţine, avînd nevoie de ajutorul unui intermediar divin, dar şi 
convingerea că, printr-o viaţă în conformitate cu scopul şi prin rituri 
eficace, el îşi poate cîştiga acest ajutor salutar. Aceste nevoi încercau a se 
exprima prin intermediul vechilor culte şi prin lărgirea vechilor mituri. 

La drept vorbind, aceste cadre erau cam strîmte pentru a putea 
cuprinde fără inconveniente conţinuturi de gîndire şi moduri de a gîndi în 
curs de expansiune şi care nu decurgeau din acele cadre. În plus, identitatea 
preocupărilor şi a speculaţiilor fundamentale se manifesta de la un cult la 
altul impunînd ideea unei lărgiri care să cuprindă sau să depăşească toate 
aceste culte. Era suficient să te informezi sau să reflectezi pentru a înţelege 
că misteriile lui Isis –lăsînd deoparte povestirile divine– conţineau acelaşi 
fond religios precum cele ale lui Adonis sau ale lui Attis, iar soluţia lui 
Apuleius200, care s-a iniţiat succesiv în mai multe misterii, nu era la 
îndemîna oricui. Problema a fost ridicată de sincretismul inconştient, iar 
soluţia a fost căutată de sincretismul conştient, în secolele al II-lea şi al 
III-lea. Fiecare cult al mîntuirii îşi ridică zeul la rangul de divinitate 
supremă, ceilalţi nefiind mai mult decît aspecte sau funcţiuni; el îi absoarbe 
pe toţi ceilalţi în sine. Soluţia este incompletă şi insuficientă. Mai întîi, 

                                                 
199 Nu susţin că transformările creştinismului în sensul juridic şi ritualist nu începuseră deja 
în bisericile din Italia, Africa şi Gallia, ci numai că pînă la momentul triumfului, aceste 
biserici –cu excepţia celei de Roma– nu iradiază prea mult, şi că Orientul continuă încă a 
genera întreaga viaţă doctrinală. (n.a.) 
200 Lucius Apuleius (aprox. 125-180), scriitor latin din Numidia, autorul Metamorfozelor 
(Măgarul de aur), cunoscător al filosofiei platonice, iniţiat în cîteva misterii. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-14 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



206 
 

pentru că există prea multe culte separate, apoi pentru că operaţiunea 
sincretistă lasă prea mult loc fanteziei individuale, în sfîrşit pentru că, 
practic, rămîne de neînţeles şi inaccesibilă pentru prea mulţi oameni. De 
aceea, în a doua jumătatea a secolului al III-lea s-a simţit necesitatea unei 
mai vaste şi mai solide coordonări. 

Creştinismul reprezintă prima dintre tentativele făcute în acest sens, şi 
prima reuşită, deoarece originile sale evreieşti îi asigurau beneficiul unui 
monoteism fundamental şi pe cel al unui exclusivism –intolerant, desigur, 
dar pe atunci încă benefic pentru că îi asigura individualismul şi, fără a-i 
interzice împrumuturile, îl obliga să le asimileze pe loc, să le topească 
într-un ansamblu coerent. Fără îndoială, în corpul creştin au existat 
divergenţe de opinie –uneori foarte grave– asupra unor chestiuni esenţiale. 
Acestea puteau ajunge la sciziuni, la constituirea de secte, însă în toate 
aceste cazuri, rămînea o opinie comună, o convingere a majorităţii, care 
transforma rapid disidenţele în erezii şi care, definindu-se pe sine, ducea şi 
la fortificarea faţă de propriile abateri. 

Multă vreme s-a crezut că pe cînd s-a implantat creştinismul definitiv în 
imperiu şi a ajuns la noţiunea, chiar la constituirea sumară, a unei doctrine 
ortodoxe, adică în secolul al III-lea, lumea a oscilat între Christos şi Mithra. 
Cred că asta ar fi o exagerare prea mare a influenţei considerabile a acestei 
religii, a cărei propagandă a rămas mult prea închisă şi prea restrînsă faţă de 
cea a creştinismului, fiind mereu compusă doar din mici cenacluri închise şi 
dispersate, care se privau de invincibilul spirit de prozelitism al femeilor, 
căci nu admiteau decît bărbaţi în procesul de iniţiere. De aceea, religia lui 
Mithra nu are nimic din ceea ce este necesar pentru a fi –sau pentru a 
deveni, măcar– un cult popular, în sensul larg al termenului. Adevăraţii 
duşmani ai creştinismului se află în altă parte. 

Există două religii, orientale ca şi creştinismul, care decurg din aceleaşi 
preocupări generale ca şi el, se hrănesc din aceleaşi sentimente religioase, 
folosesc aceeaşi materie religioasă, pe care am definit-o deja. Este vorba 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-14 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



207 
 

despre neoplatonism201 şi despre maniheism202. Decurgînd din aceeaşi criză 
religioasă ca şi creştinismul, ele se constituie în acelaşi timp –a doua 
jumătate a secolului al III-lea– şi, în primul moment, diferă unul de celălalt 
şi diferă de creştinism prin forme, punct de plecare, afabulaţie, selecţia şi 
aşezarea în operă a elementelor; cu toate acestea, însă, ele prezintă aceleaşi 
caracteristici generale. 

Astfel, neoplatinicienii păstrează aparenţele unei filosofii care se sprijină 
–dacă putem spune astfel– sub aspect spiritual, pe gîndirea lui Platon, adus 
la zi conform speculaţiilor momentului, iar sub aspect supranatural pe 
politeismul olimpic. Se observă imediat că speculaţia filosofică nu constituie 
                                                 
201 Neoplatonismul apare prin secolul al III-lea, ca o doctrină filosofică mistico-religioasă, 
întemeiată pe învăţăturile lui Platon şi ale platoniştilor (primul neoplatonic pare a fi 
Ammonius Saccas – profesorul lui Plotin, cel care dă formă acestei filosofii religioase –; 
urmează Porphyrius, Iamblichos, Hypatia din Alexandria, Proclus, Iulian Apostatul, dar toţi 
se considerau filosofi platonici). Travaliul acestora încearcă să armonizeze filosofia 
platonică, societatea romană şi ideologia creştină. Deşi poate fi redus la cîteva concepte 
centrale (pe care autori şi teologi creştini, precum Origenes, Augustin, Hieronymus le-au 
descris, interpretat şi relaţionat), neoplatonismul este o doctrină complexă, pe alocuri 
eclectică, o formă de monism idealist, care combină elemente de monoteism şi de 
politeism, fapt care a permis autorilor creştini să extragă de aici numeroase elemente, 
integrate apoi în ideologia creştină. (n.trad.) 
202 Mani, întemeietorul maniheismului, s-a născut în Babilonia, din părinţi arsacizi iranieni, 
membri ai unei secte gnostic-ebionite a iudeo-creştinilor. În adolescenţă, este încercat de 
viziuni care îl îndeamnă să propage mesajul lui Isus. Călătoreşte şi este influenţat de greco-
buddhism. Treptat, se cristalizează în el o nouă doctrină, al cărei mesager şi ultim profet se 
consideră, încheind şirul lui Seth, Enoch, Noe, Avram, Zoroastru, Buddha, Isus Christos. 
Maniheismul, religie gnostică iraniană, reuneşte elemente de creştinism, buddhism şi 
zoroastrism, şi are la bază dihotomia eternei lupte dintre Bine şi Rău. Considerînd că 
mîntuirea este posibilă prin renunţarea la sine, prin educaţie şi abstinenţă, adepţii erau 
organizaţi pe două nivele, clasa celor aleşi, de la care se cerea păstrarea şi urmarea cu 
stricteţe a tuturor regulilor, şi auditorii, credincioşi de rînd, care puteau spera că vor deveni 
aleşi într-o reîncarnare ulterioară. Adaptînd elemente ale mai multor mari şi populare 
religii, socotindu-se a fi cea mai completă dintre toate, maniheismul cunoaşte succesul în 
rîndul tuturor claselor sociale, mai cu seamă printre cei influenţi, şi ajunge să fie extrem de 
răspîndit în imperiile persan şi roman, în Egipt, părţi din Europa occidentală, China şi 
Africa. Spre sfîrşitul secolului al III-lea, încep persecuţiile împotriva maniheismului. 
Maniheismul a influenţat creştinismul, precum şi unele secte ale acestuia. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-14 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



208 
 

decît un instrument de adaptare, care serveşte la a interpreta acest politeism 
sub formă de simboluri, de a le subordona monolatriei orientale, adică 
cultului Soarelui –care se regăseşte la baza tuturor religiilor orientale ale 
mîntuirii–, şi a le dezvolta către panteism203. 

Dimpotrivă, maniheismul se întemeiază pe dualismul chaldaic: mitul 
fundamental al luptei între lumină şi tenebre, între bine şi rău, între spirit şi 
materie, doctrina sa decurgînd din revelaţia unui profet, Mani, şi nu din 
reflecţiile unei şcoli de gînditori. Această religie îşi procură elementele 
dintr-un cîmp mult mai întins decît cele din care împrumută 
neoplatonismul, şi chiar creştinismul, pentru că aici se revelă influenţe 
mesopotamieme, persane, buddhiste, alături de influenţele gnostice, care 
constituie fondul său principal. 
 

IV 
Cele trei religii se detestă şi, desigur, prezintă tendinţe şi spirite 

divergente; şi, totuşi, cîte puncte comune! Toate trei curmă vechea 
concepţie asupra religiei naţionale: toate trei sînt universaliste. Toate trei 
explică lumea şi viaţa aproximativ în acelaşi fel şi prin aceeaşi metodă; toate 
trei pretind a-l smulge pe om din condiţia sa mizerabilă pentru a-l călăuzi 
către mîntuirea eternă întru Dumnezeu; toate trei sînt fundamental 
monoteiste; toate trei vor ca omul să-şi cîştige nemurirea şi fericirea veşnică 
supunîndu-se unor rituri cultuale şi regulilor unei morale austere. 

Încă de la început, neoplatonismul prezintă o carenţă majoră: nu are 
fondator şi nici nu ajunge la a-şi găsi unul, deci nu-şi poate raporta doctrina 
la o manifestare personală a lui Dumnezeu, care să autentifice şi să 
concretizeze revelaţia de care pretinde a dispune. Din acest motiv, 
neoplatonismul păstrează aparenţa unei religii artificiale, un aer de 

                                                 
203 Primii doi maeştri ai Scolii, Plotin şi Porphyrius, încă se tem foarte mult de atracţia 
superstiţiei, aici aflîndu-se una dintre cauzele ostilităţii lui Porphyrius faţă de creştinism. 
Succesorii lor, începînd cu ilustrul Iamblichos (330?), acordă tot mai mult spaţiu, în 
speculaţiile lor, preocupărilor religioase şi apologeticii păgîne, în defavoarea cercetării 
filosofice propriu-zise, erijîndu-se în apărători ai elenismului împotriva intoleranţei 
barbare a creştinilor. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-14 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



209 
 

speculaţie abstractă şi foarte individuală. Cu totul alta este poziţia 
maniheismului, care se legitimează prin Mani, aşa cum o face creştinismul 
prin Christos204. 

Doctorii creştini au privit maniheismul ca pe o erezie creştină. Nimic nu 
este mai inexact, deoarece doctrina şi legenda manihee au căpătat în mod 
secundar –în contact cu creştinismul şi prin raţiuni de propagandă, într-un 
mediu creştin– o fizionomie creştină. Fondatorul maniheismului nu a 
epuizat capacitatea de sincretism a acestei religii, însă aceasta se prezintă, 
mai întîi, ca o religie originală. Cînd Mani se plasează în descendenţa 
spirituală a lui Isus –pe care îl socoteşte printre precedenţii mesageri ai lui 
Dumnezeu–, el se referă la cel al gnosticilor, căci Mani nu preia nimic –sau 
aproape nimic– din Evanghelia galileanului. 

El predică o religie a mîntuirii prin renunţare, exact cum fusese şi 
creştinismul la începuturi, însă sub aspect metafizic mai simplă, mai clară, 
mai riguros logică decît creştinismul iar, în morală, mai austeră şi mai 
radicală. Calomniile pe care ortodocşii creştini le-au reiterat la adresa lui nu 
au mai mult fundament decît aveau –deoarece erau aceleaşi– atunci cînd, 
odinioară, serveau împotriva micilor adunări ale creştinilor. După un succes 
strălucitor şi rapid, maniheismul îşi văzu brusc norocul stopat de opoziţia 
feroce a Statului roman, care îl socoti a fi un anacronism încă mai de temut 
decît creştinismul, o specie de montanism excesiv, care, în mod logic, avea 
să-şi ducă sectarii la abandonul tuturor îndatoririlor de cetăţeni şi de 
oameni, şi care, venit din Persia, ţară tradiţional ostilă imperiului, nu putea 
fi agreată de către romani. Acesta este punctul de vedere îmbrăţişat de 
împăratul Diocleţian într-un teribil edict (din jur de anul 300), care emite 
împotriva maniheilor pedepsele cele mai dure şi care tinde în mod evident 
la totala lor exterminare. Ura Bisericii care vede în noua religie concurentă 
o reînviere a gnosticismului, încă mai de temut decît cel al secolului al II-lea, 
se asociază armonios cu cea a Statului. 

                                                 
204 Mani, Manes sau Manichaeus s-a născut la Babilon, în 215 sau 216 şi a murit în Persia, 
între 275 şi 277. (n.a) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-14 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



210 
 

Aici se află adevărata cauză a insuccesului final al maniheismului, 
mişcare religioasă interesantă şi puternică în sine, care în ciuda persecuţiilor 
implacabile pe care le-a suferit de-a lungul mai multor secole, a arătat o 
surprinzătoare vitalitate. Fără îndoială că, în plan raţional, doctrina sa nu 
preţuia mai mult decît metafizica teologică a creştinismului, însă era ceva 
mai simplă, iar dacă morala sa inumană nu putea spera nicicum la a cuceri 
masele populare, distincţia fericită între aleşi şi auditori lăsa destul loc 
pentru conciliere. Pentru a ne convinge, este suficient să ne gîndim la 
albigenzismul205 din mijlocul Franţei Evului Mediu, deoarece acesta pare a fi 

                                                 
205 Albigenzismul sau catharismul, este numele unei secte dualiste şi gnostice care a apărut 
începînd cu secolul al XI-lea, în Languedoc. Avînd sau nu legături cu ale acelora, ideile 
catharilor prezintă destule asemănări cu cele ale mişcării pauliciene din Armenia, cu cele 
ale bogomililor, dar şi cu ideile unor mişcări gnostice (precum ebioniţii, marcioniţii), 
precum şi cu ideile maniheilor. Indiferent de existenţa sau nu a unei relaţii de filiaţie între 
acestea, precum toate sectele primului mileniu, catharismul exprimă nu doar o formă de 
înţelegere particulară a creştinismului, ci şi căutările şi nevoia de clarificare doctrinară, 
resimţite de adepţii şi, poate, mai ales de către exponenţii creştinismului. 
Catharii socoteau că Binele şi Răul sînt principii şi forţe egale, cel dintîi fiind spirit pur, 
iubire şi ordine, cel de-al doilea fiind creatorul lumii fizice, esenţialmente haotic. De aceea, 
scopul vieţii omenirii (scînteie ruptă din lumina divină) pe pămînt era eliberarea de 
materie, atingerea stării de spiritualitate pură, spre a obţine contopirea cu principiul 
Binelui. Creat de un demiurg, Satan, divinitate de rang secund, universul material era 
pîngărit dintru început, fiinţa umană trebuind să se elibereze de acesta. Calea mîntuirii o 
constituia, în esenţă, ruperea legăturilor cu materia, lucru obţinut în urma unei vieţi 
conforme cu cerinţele dogmatice ale catharismului (cei care nu reuşeau, suportau supliciul, 
dar beneficiau de o nouă şansă, prin reîncarnare). De aceea, spre exemplu, catharii 
socoteau actul sexual ca formă de sclavie a spiritului faţă de materie. Fără a interzice actul 
sexual, prin faptul că apariţia de noi fiinţe sporeşte materia şi îndepărtează omenirea de la 
scopul suprem, eliberarea spiritului de materie, catharii considerau procrearea ca 
inacceptabilă. Prin toate acestea, ei intrau în contradicţie flagrantă cu valorile morale, 
sociale şi religioase promovate de către Biserică şi Societate. 
Asemănător cazului maniheilor, catharii erau împărţiţi în două clase, perfecti şi credentes. 
În număr mai mic, cei dintîi constituiau nucleul comunităţii, cei care păstrau şi perpetuau 
credinţa, singurii obligaţi la ascetism şi la urmarea severă a regulilor. Ei erau intermediarii 
între principiul Binelui şi credentes, cărora trebuiau să le arate calea. Aceştia din urmă 
constituiau marea masă a adepţilor acestei secte destul de populare, iar de la ei se aştepta să 
nu consume carne, să nu facă jurăminte (jurămîntul contribuind la întîrzierea separării de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-14 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



211 
 

fost esenţialmente o adaptare creştină a maniheismului. În ceea ce priveşte 
şansele sale de succes printre intelectuali –pentru a înţelege că erau 
considerabile–, este destul să ne gîndim că sfîntul Augustin a fost cîştigat la 
acesta şi, de-a lungul mai multor ani, s-a socotit satisfăcut de maniheism. 
Este chiar supărător pentru ilustrul doctor faptul că atunci cînd se afla în 
sectă nu a văzut nimic respingător în adunările manihee, dar mai tîrziu a 
avut slabiciunea de a aduna şi de a semna bîrfele ignobile care se vehiculau 
la adresa acesteia în mediile creştine206. 

În vremea în care maniheismul începea să îngrijoreze Biserica, aceasta 
avea asupra lui avantajul de a fi deja bine organizată. Unitatea şi coerenţa sa, 
pe care disciplina episcopală le păstrau în mod activ, puteau ţine piept cu 
uşurinţă micilor adunări izolate şi silite să se ascundă. Pentru a lupta 
împotriva ascetismului maniheilor şi a antisecularismului lor ea dispunea 
de instrumentul eficace care îi servea ei însăşi pentru a-i neutraliza pe 
zeloşii prea gălăgioşi, care se ridicau în sînul ei: monahismul. De aceea, 
maniheismul a exercitat asupra evoluţiei monahismului creştin o influenţă 
greu de măsurat astăzi, însă cu siguranţă considerabilă. În rest, tendinţele 
manihee vor rămîne multă vreme obiect de oroare pentru autorităţile 
ecleziastice şi în multe rînduri vor da ocazia sau pretextul unor acuzaţii 
periculoase. Episcopul spaniol Priscillian va pieri ca victimă a uneia dintre 
acestea, în anul 385. 

Nu exista nici o şansă ca lumea să devină neoplatonică, dar în secolul al 
IV-lea ar fi putut foarte bine să devină manihee. Dacă lumea a ajuns creştină 
în cele din urmă, cauza acestui fapt trebuie căutată în avansul Bisericii, al 
organizării ei şi cel al propagandei ei, care a adaptat deja cateheţii la nevoile 
realităţii –adică la deprinderile mediocrilor–, în timp ce teologia ei s-a 
deschis la speculaţiile intelectualilor. Cauza mai trebuie căutată şi în 
sprijinul Statului, care îi persecută pe manihei, şi în ajutorul monahismului, 
care permite creştinilor în mod natural înclinaţi către rigorile vieţii manihee 

                                                                                                                                
materie, căci subordona vremelnic principiul spiritual celui material) şi, chiar dacă erau 
scutiţi de unele elemente de rigorism, viaţa lor trebuia să fie conformă cerinţelor ce 
decurgeau din preceptele doctrinei. (n.trad.) 
206 Mai ales în De moribus manichaeorum, 2, 19, 70 şi în De haeresibus, 46. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-14 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



212 
 

să ducă o viaţă realmente riguroasă, rămînînd totodată în Biserică şi 
edificînd-o. 

Altfel spus, dacă creştinismul a înlocuit neoplatonismul şi maniheismul 
în perioada de declin a lumii antice, faptul acesta s-a petrecut deoarece a 
ştiut mult mai bine decît ceilalţi să-şi suprime propriile tendinţe şi să le 
exprime nu prin excluderea uneia de către cealaltă, ci deodată pe toate, 
echilibrîndu-le, armonizîndu-le, totodată şi, mai ales, reglîndu-le pînă în 
punctul în care acestea corespundeau nevoilor diverselor categorii de 
oameni care îşi căutau hrana religioasă. Experienţa a trei secole pline de 
dificultăţi de tot felul a înzestrat creştinismul cu tactul spontan graţie căruia 
s-a ferit de teze excesive şi de disciplina exagerată. Aflase sensul vieţii. Viaţa 
îl împlinea şi îl ducea cu ea –după cum el însuşi se identifica cu ea în 
domeniul spiritual– cu o supleţe extraordinară, uşor de observat imediat ce 
privim cu atenţie la realitatea faptelor. 

De altfel, este de remarcat că, înlocuind în mod direct neoplatonismul şi 
maniheismul, în secolul al IV-lea, creştinismul le-a absorbit parţial, pe unul 
în dogmatica sa, pe celălalt în etica şi disciplina sa, dar fără a le aneantiza cu 
adevărat. Ambele vor subzista alături de el. Primul va trăi în scrierile 
filosofice care vor continua să înspire încă multă vreme speculaţiile 
metafizicii orientale, şi de-a lungul întregului Ev Mediu vor genera profunde 
infiltraţii în teologia Occidentului. Cel de-al doilea se va prelungi prin 
diverse secte foarte răspîndite, din care în mai multe rînduri vor ieşi erezii 
de tenace şi de temut, care vor provoca Bisericii Catolice mari nelinişti şi –
în ciuda represiunilor la care aceasta le va supune– vor exercita o durabilă 
influenţă asupra spiritului şi asupra instituţiilor acesteia. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-14 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

