
155 
 

CAPITOLUL IX 
ÎNTEMEIEREA DOCTRINEI ŞI A DISCIPLINEI 

 
I. − Cum se ajunge creştin la începutul secolului al II-lea: botezul; trăsăturile şi sensul său. − 

Speculaţiile christologice; trei tipuri principale: paulinism, ioanism, docetism. − Tendinţa 
comună. − Ce devine ea în masa credincioşilor. − Exigenţele morale ale religiei. − Viaţa 
rituală. 

II. − Evoluţia ritualismului; acesta complică intrarea în Biserică. − Catehumenatul şi 
disciplina arcana. − Instituţia catehumenatului. − Competenţii. − Complicarea rituală a 
botezului. 

III. − Evoluţia credinţei. − Dubla influenţă ce domină această evoluţie: a celor simpli; a 
filosofilor. − Himera fixităţii şi a regulei de credinţă. − Istoric. − În ce fel se pune 
problema Trinităţii. − Evoluţia sa în secolul al II-lea. − Rezistenţa la evoluţia dogmatică: 
ebioniţi şi alogi. 

IV. − Evoluţia vieţii ecleziastice. − Viaţa credinciosului tinde să se ritualizeze. − Originile 
messei. − Sensul pe care tinde să-l îmbrace euharistia. − Transsubstanţierea. 

V. − Penitenţa: caracterul său. − Reglementarea sa rituală este încă elementară. − Nu există 
alte sacramente la începutul secolului al III-lea. − Concluzie. 

 
I 

Ştim că în vremea în care separarea sa de iudaism consacră calitatea de 
religie autonomă pe care creştinismul o îmbracă în lumea greco-romană, o 
religie fără rituri este de neconceput, şi, deoarece religia creştină se prezintă 
în mod natural ca revelaţie, nu se concepe nici ca aceasta să nu se 
organizeze pe baza unor afirmaţii metafizice numite dogme. Aşadar, după 
cum am căutat să vedem în ce fel şi-a făcut creştinismul un cadru şi organe 
de viaţă practică, în cursul primelor două secole, trebuie să încercăm a ne da 
seama asupra căilor pe care el le urmează şi a rezultatelor la care, în acelaşi 
timp, ajunge, sub aspectul ritualismului şi al dogmaticii. 

Dacă ne situăm la sfîrşitul perioadei apostolice, la asfinţitul primului 
secol, constatăm că se poate ajunge creştin cu mare uşurinţă. Este suficient 
să se mărturisească că Isus Christos este Mesia promis de către Dumnezeu 
oamenilor, că el a murit pentru păcatele lor, şi că va reveni curînd pentru a 
judeca pe cei vii şi pe cei morţi, şi pentru a inaugura Împărăţia lui 
Dumnezeu, în care cei drepţi vor duce o viaţă fericită alături de el, în trupul 
lor înviat şi glorificat. Cam asta e tot. Cine crede acest lucru primeşte 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-12 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



156 
 

botezul –rit evreiesc adoptat de creştini. În misterul paulinic, încărcat de 
simbolism –şi de realism– sincretic, acesta semnifică şi reînnoieşte, în 
oarecare măsură la neofit, moartea şi învierea Domnului, iar pentru masa 
convertiţilor el simbolizează şi ratifică pocăinţa, schimbarea vieţii, şi 
garantează ştergerea totală a păcatelor. Botezul este socotit ca pecetea 
Domnului, cu care este marcat creştinul, şi este însoţit de o iluminare, care 
este un dar al Spiritului Sfînt. Îndeobşte, se admite că acest botez reprezintă 
consacrarea necesară a convertirii şi, în principiu, nu presupune o 
ceremonie mare. El poate fi administrat de către oricare creştin şi poate fi 
primit fără multă pregătire, fiind un act de credinţă; lucrările Spiritului sînt 
rapide. Poate că, încă de pe acum, cel botezat recită o scurtă formulă care 
exprimă propoziţiile fundamentale ale credinţei sale. 

Ştim că acestea se reduc la cîteva afirmaţii simple, însă imediat ce 
neofitul a intrat în Biserică, se întîlneşte cu speculaţii pe care bineînţeles că 
nu toată lumea le admite, dar care stîrnesc un viu interes. După cum este 
firesc, persoana lui Christos este obiectul principal al acestora. O dată 
dispărut micul grup apostolic care l-a cunoscut „în carne şi oase”, nici o 
consideraţie de ordin istoric nu reţine, nici nu limitează, experienţele şi 
sporirile credinţei. În fond, acestea se dezvoltă în jurul a trei reprezentări 
iniţiale ale Domnului, susceptibile de a fi adîncite. Mai întîi este cea a 
paulinismului, ale cărei trăsături principale le-am amintit: Isus a fost un om 
celest, adică un om care, în elementele sale spirituale, preexista în cer 
înainte de încarnarea sa, şi al cărui principiu de viaţă este însuşi Spiritul 
divin, „căci Domnul este Spiritul”138. El a venit pe pămînt pentru a întemeia 
o nouă umanitate, al cărei Adam este, o umanitate pe care a eliberat-o din 
jugul păcatului, acceptînd –pentru a o răscumpăra– mizera condiţie umană 
şi moartea printr-un supliciu infamant. „El este icoana Dumnezeului 
nevăzut, primul născut din toată creaţia, pentru că prin el au fost create 
toate în ceruri şi pe pămînt: cele văzute şi cele nevăzute, fie Tronuri, fie 
Stăpîniri, fie Principate, fie Puterii139. Toate au fost create prin el şi pentru el. 
                                                 
138 2Cor. 3, 17. (n.a.) 
139 Clase de îngeri. Înainte de creştinism, în lumea orientală mediteraneană şi asiată, îngerii 
sînt consideraţi a fi nişte forţe ale Universului, mijloace specializate prin care Divinitatea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-12 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



157 
 

El este mai înainte de toate şi toate subzistă în el” (Col. 1, 15 şi urm.). 
Persoana sa este, aşadar, conform frapantei expresii a lui Sabatier140, „locul 
metafizic în care se reunesc Dumnezeu şi creaţia”, învierea şi glorificarea sa 
în Dumnezeu garantînd credinciosului propria sa victorie asupra morţii. 
Am văzut deja că această christologie, în care se manifestă influenţele 
mediului sincretist, este prima dintre gnozele creştine. Pe moment, ea nu va 
rodi pe deplin deoarece este greşit înţeleasă şi –chiar în Bisericile întemeiate 
de către apostol–, la început, va fi uitată. Ea va dăinui, însă, prin Epistolele 
sale, va fi căutată şi va fi socotită ca fiind inspirată, devenind unul dintre 
fundamentele pe care se va clădi speculaţia eleno-creştină. 

În al doilea rînd se afirmă christologia ioanică141, cea care se întemeiază 
pe identificarea Domnului cu Logos-ul. La început, aceasta pare a fi destul 
de aproape de formula paulinică „Domnul este Spiritul”. În realitate, însă, ea 
conţine un sens metafizic mult mai profund, deoarece, Logos-ul, emanaţie a 
lui Dumnezeu, este, în ultimă instanţă, însuşi Dumnezeu, iar a spune: 
„Domnul este Logos-ul” este aproape a afirma: „Domnul este Dumnezeu”. 
Propoziţie extrem de scandaloasă pentru un evreu, în schimb –repet–, 
propoziţie mai mult decît acceptabilă pentru un grec, care, fără rezerve, 

                                                                                                                                
acţiona, la diferite nivele, asupra Universului, inclusiv asupra lumii pămînteşti. Încercînd să 
se elibereze de această formă subtilă de politeism, iudaismul a conceput îngerii ca pe nişte 
creaţii ale lui Dumnezeu (uneori ca pe simple prelungiri ori atribute divine, ori ca sarcini, 
misiuni, precum în Cabala), cu un loc propriu într-o lume proprie, dar capabile de a 
pătrunde şi în alte lumi, spre a executa ordinele Creatorului. În creştinism, îngerii devin 
simpli mesageri ai voinţei divine. (De altfel, numele generic din ebraică, malakh, calchiat 
prin gr. ajvggelo", avea sensul ‘mesager’, însă era mai bogat decît atît în semnificaţii) 
(n.trad.) 
140 Louis Auguste Sabatier (1839-1901), teolog protestant, profesor de dogmatică, autor al 
unor lucrări asupra sfîntului Paul, asupra Apocalipsei, a conceptului ‘spirit’ la evrei, asupra 
evoluţiei mentalităţii şi a spiritualităţii. (n.trad.) 
141 Asemănător paulinismului, ioanismul este o ramură a creştinismului care pune în prim 
plan învăţătura lui Isus, aşa cum apare aceasta în scrierile sfîntului Ioan (Evanghelia, 
Epistolele). La fel de reticenţi la adresa iudaismului precum paulinienii, păstrătorii tradiţiei 
ioanice şi-au rafinat crezul. O parte a acestora s-a vărsat în creştinism, alţii devenind 
gnostici. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-12 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



158 
 

admite grade în cadrul divinităţii şi în direcţia către care tinde credinţa vie, 
şi care, din instinct, îl glorifică mai degrabă Domnul. 

În sfîrşit, urmează christologia docetistă (dovkhsi" ‘aparenţă’), care 
susţine că Domnul nu a fost om decît în aparenţă, că nu a suferit şi nu a 
murit decît în aparenţă142. Pe această cale piezişă, docetismul căuta să scape 
de necesitatea de a impune Fiinţei divine o umilitoare asociere cu carnea şi 
cele ale sale, dar se afla în situaţia de a imagina o economie a redempţiunii 
cu totul diferită de cea care domina în credinţa comună. De altminteri, din 
chiar această arhitectură decurg diferenţe sensibile între felul în care se 
actualizează diferitele sisteme gnostice. 

Este evident că, în ciuda diferenţelor dintre punctele lor de plecare şi a 
spiritului lor, cele trei christologii tind către acelaşi rezultat, acela de a-l 
scoate pe Christos din rîndul umanităţii şi de a-l apropia de Dumnezeu. În 
sine, operaţia este foarte dificilă deoarece, din iudaismul său fundamental, 
creştinismul a extras un monoteism intransigent, şi deoarece, acceptînd că 
Domnul ar fi cu adevărat o fiinţă divină, nu se putea –pe cît se pare– decît 
să se subordoneze lui Dumnezeu, precum Soter-ul misteriilor se 
subordonează Divinităţii supreme. Încă înainte ca gîndirea creştină să se fi 
orientat spre ideea trinităţii persoanelor divine, unite de o esenţă unică şi, la 
propriu, în Fiinţa divină în sine, s-au încercat destule combinaţii, dintre care 
nici una nu a lăsat decît amintiri vagi şi confuze. Majoritatea credincioşilor, 
însă, nu se ataşase încă de nici una dintre acestea, iar ceea ce li se cerea să 
creadă nu îi solicita în direcţia unui prea mare efort de gîndire. 

Ceea ce li se cerea să facă era să trăiască bine, adică de a se feri cu cea 
mai mare grijă de orice slăbiciune morală care, prin bunul simţ comun, era 
socotită a fi păcat, de a lupta printr-un efort constant împotriva instinctelor 

                                                 
142 Gnosticii docetişti socoteau astfel, întrucît credeau că Demiurgul, forţă malefică şi zeu 
de rang secundar, a creat materia spre a bloca accesul fiinţei umane la originile sale divine 
(care zac în scînteia divină întemniţată de materia creată de Demiurg). Aceeaşi sectă –
eretică în sînul creştinisnului– considera că Dumnezeu nu poate (întrucît ar fi absurd şi 
degradant) căpăta corporalitate. Afirmînd că trupul fizic al lui Isus şi crucificarea sa au fost 
iluzii, în realitate, Isus fiind un spirit pur, acorporal, docetiştii resping, ca pe o metaforă, şi 
expresia întrupării (care apare la Ioan), şi Euharistia. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-12 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



159 
 

rele ale cărnii, avînd o încredere absolută în graţia Tatălui ceresc şi în 
intermedierea Domnului Isus Christos. Din iudaism, au fost păstrate 
rugăciunile frecvente şi posturile. Întreaga viaţă rituală constă, încă, în 
reuniunea euharistică –adică în adunarea cultuală de sîmbătă seara, şi care 
durează pînă în zorii duminicii– în care se consacră şi consumă ritualic 
speciile divine, pîinea şi vinul. Altminteri, este posibil ca nu toate 
comunităţile să acorde, deja, acelaşi sens euharistiei. Cea mai mare parte a 
acestora vede în ea doar o rememorare a patimilor şi o cină de unitate 
fraternă, alţii o consideră ca mijloc eficace de a se asocia Domnului în actul 
esenţial al ministeriatului său terestru, un soi de adaos şi de reînnoire a 
darurilor botezului. Abia se mai întrevede sau ghiceşte vreo altă practică, 
precum oncţiunea, însoţită de impunerea mîinilor, pe care Epistola numită 
a lui Iacob o recomandă spre a fi aplicată bolnavilor –o altă uzanţă 
fundamental evreiască. 

Acestea sînt, către începutul secolului al II-lea, iniţierea, doctrina 
curentă şi cultul creştinilor. Este ceva foarte simplu şi, în aceeaşi măsură, 
foarte plastic, în care, pe un fond evreiesc uşor de recunoscut, încep să-şi 
manifeste acţiunile influenţele religiilor elenistice şi –în mod indirect, 
desigur, însă vizibil, totodată– cele ale concepţiilor filosofice greceşti, ajunse 
în spaţiul public. Să încercăm, în continuare, să observăm modalitatea în 
care, de cum se afirmă, se complică totodată, intrarea în Biserică, credinţa şi 
practicile. 
 

II 
Intrarea în Biserică se complică în mod esenţial sub influenţa 

ritualismului, care se dezvoltă pe aproape orice teren religios, imediat ce 
acesta începe să devină exploatat în mod regulat, şi care, de altfel, pare a fi 
inerent existenţei unui cler veritabil. De asemenea, trebuie ţinut seamă de 
fratele fals, cel care abuzează de „mister”, dacă îi este livrat fără cumpătare. 
Aşadar, se iau măsuri de precauţie împotriva profanării. Multă vreme s-a 
crezut că acestea au sfîrşit prin a se organiza într-un sistem care se numeşte 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-12 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



160 
 

disciplina arcana, adică secretă143. Instruirea şi iniţierea viitorului creştin ar 
fi fost împărţită în etape, el neprimind ultimul element al misterului decît la 
capătul acestora şi în urma unor probe relevante. Se distinge ceva 
asemănător în realitate, după instituirea catehumenatului, altfel spus, după 
organizarea unui curs regulat de instruire creştină, pentru uzul candidaţilor 
la botez. În acest caz, însă, arcana nu poate fi mai mult decît o ficţiune şi o 
simplă reprezentare rituală, pentru simplul motiv că ultimul element al 
misterului este punctul de plecare şi raţiunea de a fi convertit. În acest caz, 
revelaţia progresivă nu mai este decît un simbol, iar cel convertit ştie, încă 
din prima zi, aproape tot ce i se va spune în ultima zi. 

Cu toate acestea, simpla intenţie de a fi precaut pentru a evita 
profanările, dacă nu cumva credinţele –care nu pot fi refuzate celor care le 
cer, mai puţin ceea ce am numit deja sacramente– duce la a stabili un stagiu 
pentru învăţăceii creştini. Acesta este, în mod clar, catehumenat [kathkevw 
‘învăţ’ (pe altcineva)]144, a cărui primă atestare se găseşte la Tertullian145. 
Catehumenatul pare să se fi stabilit peste tot spre sfîrşitul celui de-al doilea 
secol, fără ca, de altfel, să se fi fixat peste tot în exact aceleaşi forme. Cu 
toate acestea, el constituie peste tot o formă de educare şi de control a 
credinţei neofitului de către autorităţile comunităţii. Se ajunge catehumen 
prin înscrierea pe o listă şi urmînd anumite rituri pregătitoare, dintre care 
cel mai important este exorcismul. Apoi, după o perioadă de instruire şi de 
examinare, mai mult sau mai puţin lungă, se trece în rîndul competenţilor, 
aspiranţi la botez, care este administrat de către episcop cu ocazia unei 
sărbători mari, Paştele sau Rusaliile. 

                                                 
143 Sintagma se referă la o presupusă uzanţă a creştinismului timpuriu –corespunzător 
uzanţelor din cadrul misteriilor antice, de pildă–, prin care cunoştinţele şi ritualurile 
creştinilor ar fi fost ţinute secrete faţă de neiniţiaţi şi necreştini. Deşi autorul încearcă să 
demonstreze pas cu pas că, în general nu poate fi vorba despre aşa ceva, în fapt, ipoteza sa 
poate fi demonstrată doar pentru o parte a dogmelor şi ritualurilor, fiecare religie, filosofie, 
ideologie, din timpurile istorice şi pînă astăzi, avînd un nucleu esoteric şi unul exoteric. 
(n.trad.) 
144 Termenul, folosit în ecclesiologia creştină, se referă la procesul de instruire a cuiva în 
vederea dobîndirii accesului la o taină (catehizare). (n.trad.) 
145 De praescriptione, 41, 2. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-12 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



161 
 

Acest botez devine, el însuşi, o ceremonie complicată care comportă, cel 
puţin, trecerea printr-o serie de etape de instruire specială şi de exorcisme, 
o triplă imersiune, o impunere a mîinilor, însoţită de o oncţiune cu cremă 
consacrată, şi o primă cuminecare. În acest moment, se înţelege că, dacă 
simplul catehumen poate fi mîntuit, totalitatea darurilor sau carismelor 
creştinului nu aparţine decît botezului, iar botezul singur instituie, între 
credincios şi Domnul, legături tainice, care îl aşează pe credincios în mîinile 
Domnului, ca pe un bun propriu. Nu este dificil de regăsit spiritul 
misteriilor elenistice în această iniţiere progresivă, în aceste rituri 
atotputernice, precum şi în opinia existentă relativ la consecinţele acestora. 
Concepţia privitoare la rigoarea angajamentelor pe care le comportă botezul 
şi la pericolul care ar apărea dacă acesta nu ar fi făcut, este atît de dezvoltată 
încît oameni cît se poate de creştini în inima lor socotesc a fi mai comod şi 
mai prudent să nu solicite administrarea botezului decît înaintea morţii. În 
ciuda opoziţiei clerului, la sfîrşitul secolului al III-lea şi la începutul 
secolului al IV-lea, se pare că aceasta este o practică foarte răspîndită, mai 
ales la aristocraţia creştină. 
 

III 
În ceea ce priveşte convingerile, acestea au fost hrănite şi amplificate de 

către credinţă. Într-un mediu care, de altfel, ni se arată a fi impregnat de 
dogmatică, aceasta s-a dezvoltat sub o dublă influenţă. Mai întîi, aceea a 
celor simpli, care, fireşte, nu se pot ridica nicicum deasupra născocirilor şi 
adăugirilor mediocre, dar care visînd continuu la nemişcarea în adevăr sînt 
incapabili în a-l păstra. Încă de la început, aceştia sînt cei care acceptă şi 
impun compromiţătoarele achiziţii ale christologiei, deoarece acestea îl 
preamăresc pe Domnul. În fond, credincioşii proveniţi din elenism au 
spiritul încărcat de afirmaţiile orfismului sau ale misteriilor, şi nu renunţă 
cu uşurinţă la acestea o dată cu intrarea în creştinism. Dimpotrivă, ei caută 
aici acele afirmaţii şi vor să le regăsească, şi –chiar fără a fi conştienţi de 
aceasta–, sub impulsul unei forţe irezistibile, le introduc în creştinism. 

În al doilea rînd, trebuie să ţinem seama de influenţa filosofilor, adică a 
celor instruiţi, a oamenilor care, prin cultura lor, sînt pregătiţi să cugete 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-12 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



162 
 

asupra credinţei şi să devină teologi. Desigur, încă de la început, 
creştinismul susţine că deţine adevărul în totalitate. Prin urmare, filosofia, 
care are ca rost căutarea adevărului, nu-şi mai are raţiunea de a exista, lucru 
pe care anumiţi doctori, precum Tertullian, Arnobius146 sau Lactanţiu147 îl şi 
proclamă. Cu toate acestea, seducţia gîndirii greceşti continuă să se exercite 
asupra majorităţii acestora, care au cunoscut-o înainte de a ceda credinţei 
creştine. Ei nu vor sau nu mai pot –chiar dacă, la modul cel mai onest, fac 
eforturi în această direcţie– să abandoneze datele esenţiale şi nici metodele 
speculaţiilor de şcoală, şi le aplică premiselor credinţei, precum şi sugestiilor 
sentimentului religios al celor simpli. Dogme complicate, precum cea a 
Trinităţii, sau subtile, precum cea a transsubstanţierii148, îşi datorează 
apariţia şi organizarea adăugirilor şi raţionamentelor filosofilor generate de 
afirmaţiile, uneori contradictorii, ale celor simpli149. 

                                                 
146 Arnobius din Sicca (sec. III - IV), apologet, retor, autor al lucrării Adversus Nationes, în 
care încearcă a răspunde celor care susţineau că creştinii au adus mînia zeilor asupra 
Romei. Deşi prezintă elemente de gnosticism şi de henoteism, Arnobius afirmă 
superioritatea creştinismului monoteist şi divinitatea lui Isus (n.trad.) 
147 Lucius Caecilius Firmianus Lactantius (sec. III - IV), autor creştin, retor, sfătuitor al lui 
Constantin I, supranumit „Cicero christianus”. Principala sa operă, Divinarum 
Institutionum, scrisă într-un stil elegant, este o sinteză a creştinismului, adresată 
aristocraţiei educate, prin care noua religie este expusă într-o lumină care să o facă 
acceptabilă, apărînd-o, totodată, de criticile filosofilor elenişti. O altă lucrare a sa De 
mortibus persecutorum, tot cu caracter apologetic, are valoarea unei cronici moralizatoare, 
şi descrie moartea persecutorilor creştinismului: Nero, Domiţian, Decius, Valerian, 
Aurelian, Diocleţian, Maximian, Galerius şi Maximius. (n.trad.) 
148 Transsusbstanţierea (gr. metousiosis, metastoicheiosis) se referă la schimbarea pîinii şi a 
vinului sacramental, în timpul sfintei liturghii, în cadrul tainei Euharistiei, în trupul şi 
sîngele lui Isus Christos. Deşi doctrina transsubstanţierii a suferit o serie de contestări, mai 
cu seamă dinspre curentul protestant, majoritatea creştinătăţii o recunoaşte în totalitate. 
(n.trad.) 
149 Doctorii creştini din Alexandria sînt cei care favorizează această acţiune fecundatoare pe 
care o exercită filosofia grecească asupra datelor credinţei. Cel mai ilustru dintre ei, 
Origenes (sec. III) ajunge să exprime „adevărurile apostolice” în limba lui Platon, altfel spus, 
exercită asupra creştinismului travaliul de interpretare platonician şi –cel puţin în aceeaşi 
măsură– stoic, lucru odinioară făcut către Philon asupra iudaismului. Cf. prefaţa sa la De 
principiis. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-12 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



163 
 

În ultimă instanţă, în oricare dintre situaţii, credinţa este mereu cea care 
însufleţeşte şi augmentează doctrina, de fiecare dată vechiul mediu religios 
fiind cel care împrumută elementele pe care le acomodează la noua 
credinţă. 

După cum era firesc, la încheierea perioadei primitive, în care, de altfel, 
credinţa nu se regulariza decît prin sugestiile Spiritului, creştinii au observat 
pericolul de a cădea pradă subiectivismului, adică fanteziei individuale. Pe 
de altă parte, au suferit eterna iluzie a tuturor religiilor revelate: adevărul 
este unul singur, aşadar imuabil, lucru care, destul de repede, i-a făcut să îşi 
imagineze că acesta era conţinut în predicaţia apostolică. Pentru a fixa 
această convingere, dar şi pentru a împiedica pericolul împrăştierii 
credinţelor sau a le supralicita peste măsură, au încercat să stabilească o 
regulă a credinţei (regula fidei), socotită ca fiind identică cu sine. Această 
tendinţă exprimă perfect formula lui Tertullian: Credinţa stă în regulă; legea 
şi mîntuirea vin din urmarea legii150. 

Cîteva indicii ne îngăduie să credem că, încă din primul secol, existau 
reguli scurte, care se învăţau pe de rost şi erau recitate de convertiţii care se 
botezau. Ceea ce încă mai numim astăzi Simbolul apostolic nu este altceva 
decît o regulă a credinţei, foarte veche, deoarece, în forma ei primitivă, pare 
a se fi constituit la Roma, pe la anul 150, şi care a fost atribuită apostolilor, 
spre a fi acceptată de întreaga Biserică. De altminteri, nu a fost singura 
regulă de acest fel, textele secolelor al II-lea şi al III-lea menţionînd şi altele, 
mai mult sau mai puţin asemănătoare. Aceste menţiuni ne demonstrează că 
au subzistat diferenţe între Simbolurile acceptate în diferitele Biserici, 
precum şi că fiecare din aceste Simboluri şi-a păstrat multă vreme o 
anumită supleţe151. Totodată, însă, acestea arată că, încă de pe acum, 
Bisericile îşi au regula lor de credinţă, simbolul lor baptismal. Faptul acesta 

                                                 
150 De praescriptione, 14: „Fides in regula posita est; habet legem et salutem de observatione 
legis”. (n.a.) 
151 Simbolul apostolic a fost de nenumărate ori ajustat pentru a bloca drumul cutărei sau 
cutărei erezii. Pentru a înţelege supleţea despre care vorbim, este suficient să comparăm 
trei texte ale lui Tertullian: De virginibus velandis, 1; Adversus Praxeam, 2; De 
praescriptione, 13. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-12 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



164 
 

este deosebit de important deoarece formulele acestor simboluri servesc 
drept teme de meditaţie asupra credinţei creştine; este suficientă 
confruntarea lor cu teologia pentru ca dogmele să ţîşnească din aceasta. 

În mod cît se poate de natural, centrul oricărei speculaţii este 
christologia, a cărei evoluţie le determină pe toate celelalte. Fără a detalia 
inutil, reţinem cele trei elemente esenţiale: 1. în principiu, credinţa era în 
acord cu afirmaţia fundamentală a monoteismului; 2. rezultatul logic al 
tuturor adăugirilor aduse credinţei privitor la persoana şi la rolul lui Isus 
Christos era identificarea sa cu Dumnezeu; 3. în sens invers, exista tendinţa 
de a identifica prin trei persoane –tot mai bine definite, adică tot mai 
distincte– cei trei termeni pe care Simbolul îi menţiona: Tatăl, Fiul, Spiritul. 
Aceasta înseamnă că credinţa adera tot mai ferm la propoziţii 
contradictorii. 

Pentru a ieşi din impas, bunul simţ nu avea decît de ales între două 
soluţii: fie abandonarea în mod deschis a monoteismului şi acceptarea 
triteism-ului; fie abandonarea distincţiei persoanelor lui Dumnezeu şi 
căderea în modalism152, adică a considera fiecare dintre aceste persoane ca 
pe o simplă modalitate, un aspect esenţial al Fiinţei divine unice. Or, 
majoritatea creştinilor nu a voit să aleagă, pretinzînd că menţine, totodată, 
unitatea indivizibilă a lui Dumnezeu şi existenţa în acesta a trei persoane 
distincte. Din acest paradox au apărut nenumărate dezbateri în cursul 
cărora s-au ivit probleme peste probleme şi dificultăţi peste dificultăţi care, 
după ce au provocat necazuri îngrozitoare Bisericii, nu s-au domolit decît 
prin secolul al V-lea, împotmolindu-se în formule ininteligibile pentru 
raţiune. 
                                                 
152 Modalismul este o erezie prin care se afirmă că Tatăl ceresc, Fiul înviat şi Duhul Sfînt 
sînt trei moduri, aspecte ale unui unic Dumnezeu. Modalismul îşi are originile în filosofia 
greacă precreştină, mai cu seamă la Aristotel, a cărui ontologie reducea totul la o singură 
fiinţă absolută, idee, existenţă, esenţă şi categorie unică şi universală. Din această substanţă 
unică emană întreaga existenţă, oricît de variată, indiferent de ipostazele acesteia. 
Modaliştii socoteau că, indiferent de ipostazele Divinităţii, aceasta este unică şi identică cu 
sine. După ce creştinismul ia amploare şi dogma începe să capete contur, mai cu seamă 
după Conciliul de la Niceea (325), filosofii încep a-şi adapta gîndirea la acesta, căutînd căi 
de realizare a compromisului (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-12 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



165 
 

Încă din secolul al II-lea, s-a stabilit că Isus Christos este Fiul lui 
Dumnezeu –pe o cale specială, dar directă–, că, de asemenea, el este 
Dumnezeu şi organizator al lumii prin voinţa Tatălui şi cu ajutorul 
Spiritului. Caracterul ortodox al relaţiei Fiului cu Tatăl tinde a se constitui 
prin respingerea, deodată, a trei interpretări diferite a acestei relaţii: 1. teza 
adopţionistă, clar formulată la Roma, către sfîrşitul secolului al II-lea, de 
către Theodotus153, susţine că Isus a fost adoptat de către Dumnezeu, ca Fiu 
al său, printr-un soi de încorporare în Logos, datorită virtuţilor sale 
particulare; 2. teza modalistă, care presupunea că Dumnezeu, esenţialmente 
Unul, se manifestă prin funcţiuni diverse, precum cea de Creator, de 
Mîntuitor, de Inspirator, fără ca, astfel, să înceteze de a fi el însuşi; în acest 
fel, la rigoare, se poate spune că Tatăl a suferit Patimile, în acelaşi timp cu 
Fiul şi cu Spiritul, lucru pe care, un anume Praxeas154 îl predica la Roma, pe 
la anul 190; 3. teza gnostică, prea multiformă pentru a putea fi redusă la o 
formulă, dar despre care se poate oricînd spune că şi-l reprezenta pe 
Christos ca pe o fiinţă divină, un Eon, intermediar între perfecţiunea divină 
şi imperfecţiunea umană. De regulă, sectele gnostice sînt docetiste, adică nu 
consideră viaţa omenească a lui Christos, întruparea sa, decît ca pe o 
aparenţă. 

Dezbaterile provocate de aceste divergenţe christologice par confuze şi 
departe de ceea ce ne-am obişnuit a considera ca discuţie purtată raţional, 
iar uneori este chiar dificil să fie luate în serios. Cu toate acestea, nu trebuie 
să rămînem la această impresie, aceste discuţii avînd o mare importanţă 
                                                 
153 Theodotus din Byzanţ (secolul al II-lea), scriitor adopţionist, declarat eretic şi 
excomunicat de către Papa Victor I. Susţinea că Isus este muritor, născut din Fecioara 
Maria şi din Duhul Sfînt, adoptat apoi de Dumnezeu prin botez, deificat după înviere. 
Întocmai precum modalismul, adopţionismul era o formă de monarhianism (concepţia 
care susţine că Dumnezeu este o singură persoană), fiind o încercare de a rezolva 
chestiunea relaţiei dintre Dumnezeu-Tatăl şi Dumnezeu-Fiul. Spre deosebire de modalism, 
adopţionismul socotea că Dumnezeu este o singură persoană şi o singură natură, 
indivizibilă. Fiul nu este egal cu Tatăl (sub aspectul atributelor), el fiind adoptat, aspect care 
va îmbrăca felurite nuanţe. (n.trad.) 
154 Praxeas (sec. II-III), antimontanist, care credea în unitatea lui Dumnezeu, refuzînd ideea 
scindării acestuia în trei persoane. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-12 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



166 
 

întrucît obligă credinţa comună să-şi cerceteze propriile virtualităţi şi să se 
definească pe sine. Nu trebuie uitat că majoritatea dogmelor s-au definit şi 
cizelat ca urmare a negărilor şi anatemelor, opinia care prevalează şi se 
impune fiind, prin definiţie, cea care nu este condamnată sau contradictoria 
celei respinse. Căile raţionamentului sînt cele ale sofisticii şi ale dialecticii 
formale greceşti, conceptele –care treptat se suprapun credinţelor prime şi 
le transformă în dogme– decurg din metafizica elenică şi se exprimă în 
formule sprijinite de vocabularul acesteia. 

Fiind naturală, această evoluţie a întîmpinat obstacole. Unii oameni, 
aderau la formele vechi ale credinţei apostolice şi la tradiţiile iudeo-
creştinismului primitiv. Probabil că aceştia sînt descendenţi direcţi ai 
primilor credincioşi palestinieni, deoarece pot fi întîlniţi –încă multă 
vreme– mai ales dincolo de Iordan, în regiunea în care creştinii din 
Ierusalim, s-au refugiat în timpul marii revolte evreieşti din anul 66. Nu a 
trecut mult pînă cînd Bisericile elenice i-au acuzat că gîndesc la modul sărac 
asupra Domnului şi i-au numit, dispreţuitor, ebioniţi (ebionim ‘cei 
săraci’)155. Ştim că în vremea lui Iustin se îndoiau de mîntuirea lor şi că în 
scurtă vreme, întreaga Biserică îi va socoti eretici. În adevăr, ei nu sînt decît 
nişte întîrziaţi care se încăpăţînează în a păstra credinţe depăşite şi care nu 
pot fi adaptate la mediul grecesc. Se întrevăd, astfel, destule elemente de 
rezistenţă în calea constituirii unei teologii a Logosului, prin care s-a 

                                                 
155 Termenul ebioniţi (ebr. ebyonim ‘cei săraci’) se referă la o sectă de evrei creştini, nume 
dat iniţial tuturor creştinilor, datorită condiţiei lor materiale (voluntar) precare, şi care, pe 
măsura divizărilor din sînul creştinătăţii timpurii, a fost aplicat doar evreilor care s-au 
îndepărtat de creştinismul paulinic; în funcţie de diferiţii autori şi observatori, de-a lungul 
timpului, numele, a fost aplicat diferitelor categorii de evrei creştini. Ebioniţii considerau că 
atît evreii, cît şi neevreii ar trebui să respecte Legea lui Moise, precum şi ritualurile 
evreieşti, dar recunoşteau pe Mesia în Isus şi interpretau Legea din perspectiva predicii de 
pe munte şi a învăţăturii lui Isus. Respingînd caracterul divin al lui Isus, imaculata 
concepţie şi învierea sa în trup, ebioniţii credeau în singularitatea lui Dumnezeu, 
accentuînd că Isus era un om drept şi virtuos, fiu al Mariei şi al lui Iosif, ales de Dumnezeu 
să-i fie profet, şi uns la botez prin Duhul Sfînt. De asemenea, ei respingeau învăţătura lui 
Paul şi pe acesta –socotindu-l eretic–, îl respectau pe apostolul Iacob şi utilizau Evanghelia 
lui Matei, adresată evreilor. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-12 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



167 
 

pregătit şi, în cele din urmă, s-a întemeiat dogma Trinităţii. Reacţionarii, 
alogii156, nu au, precum ebioniţii, nici cea mai mică şansă de a opri curentul 
care duce credinţa creştină către constituirea unei metafizici dogmatice, tot 
mai complicate şi tot mai îndepărtate de afirmaţiile apostolice. 

La sfîrşitul secolului al II-lea, acest travaliu de dogmatizare nu este decît 
schiţat, însă tendinţele sale sînt foarte clare, şi nu se vor modifica în mod 
esenţial. De acum înainte, speranţa creştină devine religia creştină, religia al 
cărei zeu adevărat este Isus Christos. Această religie s-a separat definitiv de 
iudaism şi, departe de a avea faţă de acesta sentimente filiale, îl reneagă şi îl 
blestemă ca pe cel mai ireconciliabil duşman al Adevărului. 
 

IV 
O altă trăsătură care exprimă consolidarea creştinismului în formele 

unei religii autonome şi exclusive o constituie dezvoltarea tot mai largă şi 
mai profundă a vieţii ecleziastice. Cu alte cuvinte, individul, văzut din punct 
de vedere religios, tinde tot mai mult să fie absorbit de către comunitate, 
să-şi subordoneze toate actele esenţiale ale vieţii autorităţilor constituite ale 
Bisericii sau, cel puţin, influenţei persoanelor acesteia, riturile care exprimă 
acţiunea prezenţei Domnului în mijlocul credincioşilor săi, unindu-i pe 
aceştia întru Domnul. Nu este cazul să vorbim, prea devreme şi în sens 
riguros, despre sacrament, şi nici să aplicăm fără discernămînt acest termen 
tuturor practicilor Bisericii vechi care, prin intermediul episcopului, se 
referă, spre exemplu, la căsătoria sau la moartea credincioşilor. Este 
adevărat, însă, că prin chiar faptul că se ritualizează, aceste practici tind să 
devină sacramente, adică operaţiuni misterioase, din care, instantaneu, 
decurg graţii speciale. 

Am urmărit deja modul în care botezul s-a complicat sub aspect ritualic 
şi s-a definit sub aspect sacramental. Mai lent decît acesta, dar destul de 
prompt, în acelaşi sens vor evolua două vechi uzanţe ale vieţii ecleziastice: 
euharistia şi pocăinţa. 
                                                 
156 Numele unui grup de creştini eretici din Asia Mică a sfîrşitului de secol II. Se pare că 
aceştia se opuneau doctrinei creştine a Logosului (de aici şi numele lor) şi negau existenţa, 
în Biserică, a continuităţii darurilor Spiritului. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-12 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



168 
 

Încă din secolul al II-lea, reuniunea euharistică pe care o cunoştea 
comunitatea primitivă devine messa, adică ansamblul ordonat de lecturi, de 
rugăciuni comune, de instrucţiuni şi de cîntece, al cărei punct culminant 
este marcat prin consacrarea speciilor euharistice şi prin comuniune. Nu s-a 
realizat un acord perfect în ceea ce priveşte sensul profund şi caracteristicile 
veritabile pe care le îmbracă aceste rituri în perioada de viaţă creştină care 
s-a scurs, odinioară discutîndu-se mult asupra chestiunii de a şti dacă 
obiectele eclezistice care serveau consacrării erau un altar sau o masă. Este 
sigur, însă, că euharistia era socotită încă de pe acum ca un mister ce aducea 
credincioşilor comuniunea cu Domnul, conform concepţiei care prevala 
deja în doctrina lui Paul. Alimentele euharistice, pîinea şi vinul, sînt privite 
ca o hrană supranaturală care, sub ameninţarea unui mare pericol, trebuie 
primite în conformitate cu dispoziţii religioase speciale. 

În cadrul acestui rit, vechii idei fundamentale a comuniunii divine prin 
absorbţia zeului i se adaugă amintirea morţii zeului şi credinţa în 
eficacitatea mîntuitoare a acestei morţi, ceea ce face inevitabilă alăturarea la 
acestea a ideii de sacrificiu. Acest element îi este necesar nu numai pentru 
că toate religiile din mediul în care se formează creştinismul sînt sacrificiale 
şi pentru că este dificil să dezobişnuieşti oamenii de un concept atît de larg 
acceptat, dar şi pentru că ideea reînnoirii mistice a morţii zeului este –
printre alte modalităţi mai mult sau mai puţin analoge– înrădăcinată în 
majoritatea cultelor închinate divinităţilor mîntuitoare. Se înţelege că, în 
realitate, nu mai este vorba despre comemorarea sacrificiului iniţial al 
redempţiunii, săvîrşit pe Calvar157 –dacă euharistia ar fi fost doar atît, nu ar 
fi depăşit valoarea unui simbol–, ci despre un sacrificiu în cadrul căruia zeul 
redevine victima voluntară, primind omagiul ofrandei, şi al cărui rezultat 
este producerea unei forţe (dynamis) magice, generatoare de avantaje 
mistice incalculabile, pentru toţi participanţii. S-a spus, pe bună dreptate, că 

                                                 
157 Capătul drumului Patimilor lui Isus, locul unde a fost răstignit. Textul latin foloseşte 
Calvar, termen care redă în latină sensul ‘căpăţînă, craniu’. Acest sens glosează, în textul 
grecesc, termenul Golgotha, care transcrie un toponim aramaic. Se pare că numele locului 
vine fie de la aspectul respectivului deal, fie de la faptul că acolo era loc de execuţie. 
(n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-12 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



169 
 

această reprezentare a euharistiei corespunde introducerii în creştinism a 
unei „fărîme de păgînism”, a păgînismului misteriilor, desigur. 

De aici decurg consecinţe practice şi dogmatice de primă importanţă. 
Din cîte ne putem da seama, în cultele orientale ale zeilor care mor şi învie, 
accentul liturgic se află cînd pe celebrarea morţii, cînd pe învierea 
mîntuitorului, rareori repartizîndu-se în mod egal pe cele două episoade. În 
creştinismul primitiv, al celor doisprezece, învierea este cea care deţine 
primul loc, deoarece apare ca o garanţie a marii speranţe: viitoarea venire a 
lui Christos şi începerea Împărăţiei. Pe măsură ce întîrzierea parousiei face 
aşteptarea mai puţin febrilă, importanţa învierii Domnului se transformă 
din garanţie a venirii apropiate a Împărăţiei în înviere a credincioşilor la 
sfîrşitul veacurilor. Acesta este rolul pe care îl are la Paul158. Euharistia, în 
schimb, capătă o semnificaţie tot mai înaltă, pe măsură ce speculaţiile 
privitoare la întruparea şi la mîntuirea prin cruce a Domnului se amplifică. 
În felul acesta, Paul, care îşi califică propriul discurs ca pe un „discurs al 
crucii”, aduce tradiţiei prime asupra ultimei cine a lui Isus adăugirile 
esenţiale care fac din această cină o realizare anticipată a misterului 
explicitat prin Patimi şi pe care se consideră că, la rîndul ei, euharistia îl 
exprimă în mod nedefinit. Ea devine, astfel, actul liturgic central al cultului 
creştin şi sursa esenţială a graţiei Domnului, situat, prin aceasta, în mijlocul 
comunităţii care îi „invocă numele”. 

Euharistia devine toate acestea deoarece convingerea că Domnul este 
prezent în mod real la adunarea euharistică, în contact direct cu credincioşii 
săi, şi conceptul pe care îl numim transsubstanţiere159 se implantează în 
conştiinţa creştină. Se înţelege că, prin puterea consacrării, se operează 

                                                 
158 1Cor., 15, 12 şi urm. (n.a.) 
159 Cf. 1Cor., 11, 23 şi urm. Nu susţin că Paul însuşi este cel care a construit formula care 
conţine împreună afirmaţia că pîinea consacrată este corpul „care s-a jertfit pentru voi”, iar 
pocalul „Noului Legămînt în sîngele meu”, şi ordinul de „a face asta”, adică de a repeta 
asupra speciilor pîine şi vin aceleaşi gesturi şi aceleaşi cuvinte „în amintirea mea”. Cred că 
adăugirea capitală a Euharistiei, pe care o presupune această formulă, a fost opera 
comunităţii elenistice în care apostolul s-a format şi care i-a fost transmisă în chip de 
„cuvîntul Domnului”. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-12 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



170 
 

transformarea pîinii în carnea şi a vinului în sîngele lui Isus, astfel încît 
ingerarea speciilor consacrate constituie o încorporare, materială şi 
spirituală totodată, a Domnului de către creştin –sub forma pe care însuşi a 
indicat-o ca fiind potrivită împlinirii misterului. 

Desigur, aceste realizări dogmatice nu-şi găsesc formula primului efort, 
iar textele160 în care le întrevedem mai întîi nu sînt scutite de ezitări şi de 
obscurităţi; surprinzător, de altfel, ar fi contrariul. Cu toate acestea, încă de 
la sfîrşitul secolului al II-lea, chiar dacă constituţia supranaturală a 
euharistiei încă nu s-a încheiat, liniile generale din care îşi va extrage 
elementele sînt definite. 
 

V 
În mod evident, penitenţa este mai puţin avansată în această perioadă, 

dar sensul evoluţiei sale este, de asemenea, trasat. 
Nu este vorba despre penitenţa pe care păcătosul o poate duce în 

interiorul său cînd se căieşte de păcatele sale, nici de corecţia morală care 
trebuie să rezulte din aceasta pentru păcătos. Aceste operaţiuni constituie 
obligaţii pentru toţi creştinii, fiind, încă din vremea predicilor lui Isus însuşi, 
fundamentul moralei lor practice; apoi, atît timp cît nu sînt de notorietate 
publică şi nu generează scandal, abaterile privesc conştiinţa fiecăruia. 
Lucrurile stau cu totul altfel în cazul în care se întîmplă să se manifeste 
înaintea fraţilor o slăbiciune, îngrijorătoare pentru propria mîntuire, 
periculoasă pentru sufletele slabe. Foarte devreme, aşadar, comunitatea şi-a 
asumat o dublă datorie privitor la păcatul manifest: a-l redresa pe autor 
printr-un avertisment fratern şi a lua măsuri de precauţie pentru ca acesta 
să nu facă rău şi altcuiva. De aici decurge necesitatea de a constitui o 
disciplină ecleziastică care să vegheze la repararea greşelii publice, care 
separă de comunitate pe cel care păcătuieşte grav, şi îl face să se întoarcă 
atunci cînd el corespunde cerinţelor comunităţii. Destul de repede, această 
disciplină capătă aspectul unui corp de rituri, urmînd tendinţa impusă de 

                                                 
160 Le găsim grupate în Rauschen, L’euharistie et la Pénitence (traducerea franceză), Paris, 
1910. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-12 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



171 
 

orice act al Bisericii. În virtutea importanţei –atît pentru păcătos, cît şi 
pentru comunitate–, pe care această disciplină o dobîndeşte în viaţa 
creştină, era în firea lucrurilor ca operaţiile sale să capete valoarea şi sensul 
unui sacrament, cel care restituie păcătosului iertat capacitatea de a primi 
iarăşi graţiile mîntuitoare ce favorizează societatea sfinţilor. 

La sfîrşitul secolului al II-lea, reglementarea ritualică a penitenţei a 
ajuns deja la o dezvoltare şi la o precizie considerabile, însă, la drept 
vorbind, teologia sa sacramentală nu pare nici măcar schiţată. Totuşi, este 
sigur că, încă de pe acum, ea se arată a fi necesară şi că, în fapt, ea există în 
riturile pe care autorităţile ecleziastice le au la îndemînă spre a lega sau a 
dezlega, pe pămînt, ca şi în ceruri. 

La începutul secolului al III-lea, folosite fără părtinire, textele nu ne 
arată nici un fel de existenţă a celorlalte patru sacramente pe care Biserica le 
va institui de-a lungul timpului: mirul, preoţia, căsătoria şi maslul. Nu susţin 
că ne este imposibil să le observăm germenii sub diverse practici deja în uz 
în cadrul liturghiei, ci că creştinii acelor vremuri încă nu le bănuiau. 

De acum înainte, creştinismul devine religie originală, avîndu-şi propria 
dogmatică, o liturghie a sa, propria disciplină –care, la cît de elementare sînt 
încă, abia îşi au fundamentele esenţiale şi principalele direcţii pentru viitor. 
Acestea nu au apărut printr-un soi de generaţie spontanee şi este evident că, 
dimpotrivă, ele s-au constituit prin sincretismul căruia mediul oriental –cel 
al lui Israel, al religiilor cu misterii şi al gîndirii elenice– i-a furnizat toate 
elementele. Evoluţia acestora, în sensul impus de viitor, se va produce prin 
dezvoltări generate pe aceeaşi cale sincretică. Treptat, ele vor absorbi şi vor 
asimila –fireşte, nu fără ezitări în cadrul fiecărei alegeri, nici fără 
dezacorduri în adaptare, totuşi fără a se opri vreodată– tot ceea ce lumea 
greco-romană conţine ca religie vie şi durabilă. Operaţiunea se petrece în 
mod inconştient, desigur, dar se continuă fără odihnă pînă în momentul în 
care se va manifesta –fără posibilitate de contestare– caducitatea tuturor 
corpurilor religioase pe care credinţa şi liturghia creştine le-au golit de 
substanţă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-12 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

