
137 
 

CAPITOLUL VIII 
FONDAREA ŞI ORGANIZAREA BISERICII 

 
I. − Christos nici n-a fondat, nici n-a voit Biserica. − Apostolii galileeni nu par, nici ei, a se 

gîndi la aceasta. − Tăcerea textelor evanghelice. − Legenda întîietăţii lui Petru. − Fără a 
vrea, apostolii au pregătit Biserica. − Corpul credincioşilor şi Biserica lui Dumnezeu. − 
Ce ştie Paul înainte de orice organizare ecleziastică. − Cum se impune necesitatea unei 
astfel de organizări. − Ideea de Biserică la începutul secolului al II-lea. 

II. − Originea Bisericilor regionale. − Modelele pe care acestea le urmează pentru a se 
organiza. − Asociaţii păgîne şi sinagogi. − Necesitatea creează funcţiunile. − Viteza de 
mişcare. − Diferite acţiuni care favorizează instalarea unui cler şi apariţia episcopatului. 

III. − Episcopatul monarhic. − Originile sale. − Dispariţia episcopatului plural; cauze. − 
Apărarea împotriva ereticilor şi respectul pentru tradiţia apostolică. − Episcopul, 
preşedinte al presbyterion-ului. − Teoria lui Ignatius. − Cauzele exterioare care 
favorizează împlinirea sa. − Listele episcopale. 

IV. − Alegerea episcopului. − Condiţii de eligibilitate. − Puterile episcopului. − Limitele 
acestora. − Rezistenţe în cadrul clerului. − Constituirea de ordo clericalis. − Gradele sale. 
− Distincţia - la nivelul poporului creştin – a clericului de laic. 

V. − Ideea catolică de Biserică. − Principalele sale componente. − Rolul Bisericilor 
apostolice. − Poziţia unică a Bisericii de Roma. − Biserica în pragul secolului al III-lea. 

 
I 

Christos nici nu a fondat, nici nu voit Biserica. Acesta este, poate, 
adevărul cel mai cert care se impune oricui la studiul fără prejudecăţi al 
textelor evanghelice şi, pentru a fi complet, presupunerea contrară 
constituie, din punct de vedere istoric, o absurditate, orice iscusinţă a 
teologilor rămînînd neputincioasă. Atît de puţin cît cunoaştem învăţătura 
lui Isus, ea ne apare mai întîi ca o reacţie împotriva legalismului îngust şi a 
ritualismului absorbant, care nu ar putea fi susţinute dacă nu ar constitui 
indispensabilele fundamente ale oricărei vieţi cu adevărat ecleziastice. 
Aceasta ne apare, aşadar, ca o încurajare energică spre efortul personal. 
Individul trebuie să se ridice spre Tatăl său care este în ceruri, prin 
încredere şi iubire –fără îndoială–, însă, de asemenea, prin pocăinţă, prin 
amendarea decisivă a viciilor sale şi prin curăţarea conştiinţei sale, precum 
şi prin exaltarea voinţei sale. În principiu, tocmai aici se află contrariul 
psihasteniei ecleziastice. În plus, dacă ne amintim, Isus aştepta iminenta 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



138 
 

împlinire a Împărăţiei, speranţă care trebuia să îndepărteze de spiritul său 
orice idee de a organiza viitorul terestru al discipolilor săi. În sfîrşit, 
neuitînd că el era evreu, perfect supus Legii religioase a lui Israel –chiar cînd 
o contraria în aparenţă, pentru a o lărgi în realitate, în conformitate cu ceea 
ce credea el a fi adevăratul ei spirit– vom ajunge să înţelegem de ce nu-şi 
putea opri gîndul, fie şi pentru o clipă, asupra reprezentării a ceea ce noi 
numim Biserică. 

Dacă se admite că el a acordat celor doisprezece vreo autoritate –şi asta 
încă, rămîne o problemă–, aceasta nu a putut fi decît un soi de delegare în 
locul său pentru a predica Împărăţia şi pocăinţa –după cum el însuşi făcea. 
Nu a făcut din ei preoţi, de care nici nu avea vreo nevoie. Dacă îi privim pe 
apostoli acţionînd după moartea Învăţătorului lor, constatăm că nici ei nu 
se gîndesc mai mult să fondeze Biserica, rămînînd foarte ataşaţi de religia 
evreiască, practicîndu-i în mod riguros cultul. Pentru ei, de asemenea, 
viitorul îl reprezintă Împărăţia, iar nu Biserica. 

Textele evanghelice nu pun niciodată în gura lui Isus expresia „Biserica 
mea”, sau „Biserica Tatălui”, cu excepţia unui singur pasaj în care citim: „Tu 
eşti Petru şi pe această piatră voi zidi Biserica mea şi porţile iadului nu o vor 
birui. Ţie îţi voi da cheile împărăţiei cerurilor; dacă vei lega pe pămînt, va fi 
legat în ceruri, iar dacă vei dezlega pe pămînt va fi dezlegat în ceruri” (Mt. 
16, 18-19). Autenticitatea acestei celebre şi exploatate spuneri, însă, pare 
imposibil de susţinut, în afară de cazul în care admitem că Christos a putut, 
într-un ceas de rătăcire profetică, să-şi renege învăţătura, opera, misiunea, şi 
chiar pe el însuşi121. Textele şi faptele probează pînă la evidenţa cea mai 
clară că întîietatea apostolului Petru –pe care Isus este pus să o proclame în 
textul lui Matei– nu a existat, şi că discipolii care s-au grupat în jurul lui, al 
lui Ioan şi al lui Iacob, „fratele Domnului”, doar l-au onorat şi ascultat ca pe 
un om mare prin încrederea şi prietenia Învăţătorului. 

Şi totuşi, fără a vrea şi fără a şti, apostolii au pus fundamentele Bisericii, 
iar cînd, mai tîrziu, tradiţia apostolică va trece drept normă supremă şi 

                                                 
121 Ch. Guignebert, La primauté de Pierre et la venue de Pierre à Rome, Paris, 1909, primele 
trei capitole. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



139 
 

infailibilă înaintea oricărui adevăr ecleziastic, aceasta va fi ca efect al unei 
exagerări, iar nu al unei pure invenţii. 

Mai trebuie explicat aici un fapt. Se poate spune că ideea de Biserică se 
naşte din transplantarea speranţei creştine a Palestinei pe teren grecesc şi 
din universalizarea sa. Oricît de precară ar considera oamenii viaţa lor pe 
pămînt, nu se poate ca ei să nu se simtă uniţi, şi mai mult sau mai puţin 
solidari, din momentul în care se leagă de aceeaşi speranţă de viitor şi cînd –
pentru a realiza acest lucru– sînt obligaţi să iasă din cadrele vieţii lor 
religioase anterioare. Or, foarte repede, convertiţii din sinagogile răspîndite 
pe sol străin sînt alungaţi de evreii „cu inima împietrită”, şi la fel se întîmplă 
cu convertiţii dintre prozeliţi. Păgînii pe care îi cîştigă religia abandonează 
templele şi se unesc cu toţii într-un cult închinat Domnului Isus. Cu 
siguranţă, cultul este încă foarte rudimentar, însă deja cuprinde reuniunea 
fraternă (între ei, credincioşii se numesc fraţi), rugăciunea în comun, un rit 
de iniţiere –botezul– şi un rit de comuniune între iniţiaţi (din acest punct 
de vedere, credincioşii se desemnează sfinţi), şi de comuniune cu Domnul, 
la masa sa. Toţi oamenii care „invocă numele Domnului nostru Isus 
Christos”, care îşi pot spune sfinţi şi care, întru el, sînt fraţi, oriunde 
locuiesc, fac parte din Biserica lui Dumnezeu, adică, deşi dispersaţi pe o 
întindere mare, ei formează în ochii lui adunarea ideală a aleşilor săi. 

Aceasta este o noţiune pe care Paul o exprimă cu o claritate extremă, şi 
cred că atunci cînd vorbeşte despre „Biserica lui Dumnezeu care este în 
Corint”, trebuie înţeles nu doar o grupare organizată, o comunitate 
ecleziastică stabilită în Corint, ci fărîma din Biserica universală a lui 
Dumnezeu, care se află în acest oraş. Cred că mă voi face pe deplin înţeles 
spunînd că ideea mistică de Biserică întru Dumnezeu s-a născut de la sine, 
în spiritul unui om precum Paul, din fapt, şi în mod inevitabil, încă înainte 
de a se pune problema unei organizaţii ecleziastice regionale. În vremea în 
care apostolul deja vorbeşte despre Biserica lui Dumnezeu, epistolele sale ne 
dovedesc că comunitatea din Corint trăieşte încă în plină anarhie 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



140 
 

pneumatică122, adică ea se guvernează urmînd sugestiile hazardate ale 
inspiraţilor. Se ştie că inspiraţii sînt duşmanii înnăscuţi ai oricărei preoţimi; 
Biserica încă nu are o preoţime. 

Această viaţă este de înţeles de-a lungul întregii prime perioade de 
entuziasm şi de iluzii, cînd, în fiecare sîmbătă seară, sfinţii sperau că aurora 
de a doua zi va marca marea zi a întoarcerii Domnului, atît de fierbinte 
dorită. Pe măsură ce treceau săptămînile, lunile şi anii, însă, fără ca această 
fericită parousie să se petreacă, încep a se manifesta inconvenientele 
anarhiei, în timp ce uniunea fraternă se întăreşte, separaţia sfinţilor de restul 
lumii religioase înălţîndu-le speranţa salutistă la demnitatea unei religii 
autonome. Atunci apare necesitatea de a gîndi la organizarea comunităţii 
regionale şi, totodată, începe lucrul invers celui care s-a împlinit în spiritul 
lui Paul: fiecare grup local de fraţi devine o Biserică, iar Biserica lui 
Dumnezeu este ansamblul acestor Biserici regionale, care îşi corespund, se 
încurajează şi se susţin unele pe altele. Aşadar, ea tinde, mai întîi, la a nu 
mai fi doar o expresie mistică a realităţii, ci un fapt în oarecare măsură 
palpabil. Apoi –şi pentru un viitor mai îndepărtat, însă inevitabil– ea tinde 
să-şi caute, ca fapt general ce este, o realizare materială, o organizare care să 
o consacre. 

Dacă ne plasăm la începutul secolului al II-lea, putem observa că ideea 
paulinică a uniunii în Dumnezeu a tuturor creştinilor este perfect 
întemeiată şi că ea se întăreşte din convingerea că nu există cu adevărat 
decît o singură doctrină bună şi mîntuitoare, comună tuturor, şi al cărei 
statornic fundament trebuie căutat în tradiţia apostolică. Toţi admit că 
depozitul acesteia se află în Bisericile apostolice, adică acelea care trec drept 
întemeiate din iniţiativa unui apostol. În fapt, Biserica nu este încă decît 
fraternitatea dispersată în Bisericile regionale, însă se dovedeşte că creştinii 
nu iubesc solitarii şi că, atît din punctul de vedere al consolidării doctrinei, 

                                                 
122 Prin distincţia „pneumatic” / „hylic”, gnosticii ierarhizează fiinţele umane în funcţie de 
calitatea şi de puritatea pneumei care le constituie. Clasa superioară este cea a 
pneumaticilor care, prin cunoaştere, se sustrag lumii materiale, preocupările lor fiind în 
sfera vieţii spirituale. Pentru această distincţie, în Biblie, vezi şi Osea, 9, 7-8, Gal. 6,1, dar şi 
1Cor. 2, 14-15; 15, 16. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



141 
 

cît şi din cel al rezistenţei la duşmanii care o ameninţă, ei au simţul grupării. 
Prin urmare, ei nu concep ca o Biserică, deşi perfect independentă şi stăpînă 
a destinelor sale, să trăiască izolată de altele, după cum nu concepeau nici ca 
un frate să se separe de comunitatea oraşului în care trăieşte. Fraternitatea 
creştină, însă, Biserica lui Dumnezeu n-a căpătat încă nici o organizare care 
să o materializeze, astfel că un observator din afară, un păgîn, nu vede încă 
decît Biserici particulare. 
 

II 
Originea acestor Biserici particulare conţine cîteva elemente de 

obscuritate. Dacă vrem să ne dăm seama cît de cît de ceea ce a fost ea, să ne 
îndepărtăm mai întîi spiritul de ideea catolică a uniformităţii, a regularităţii, 
a fixităţii. Multă vreme, au existat, de la o comunitate la alta, diferenţe 
destul de însemnate şi, dacă toate au sfîrşit în cele din urmă prin a evolua în 
aceeaşi direcţie, acest fapt nu s-a petrecut în acelaşi fel. 

Nu este nevoie să căutăm prea departe cauzele care au reunit pe 
oamenii legaţi de aceeaşi credinţă: confreriile religioase erau în spiritul şi în 
practica antichităţii. Necesitatea de a face front împotriva ostilităţii evreilor 
–foarte repede activată– şi grija traiului –foarte presantă la numeroşii săraci 
pe care speranţa creştină îi atrase la început– ajung pentru a explica 
constituirea comunităţilor. Pericolele anarhiei, şi cele –cîtuşi de puţin mai 
mici– ale pneumatismului, adică ale inspiraţiei directe luate ca ghid de 
acţiune, confuzii foarte supărătoare şi inevitabile în absenţa unei discipline 
organizate, împinseră în mod firesc aceste prime fraternităţi la a-şi constitui 
un guvernămînt. 

Modelele nu le lipseau deloc. În cele două jumătăţi ale imperiului 
roman, cea greacă şi cea latină, existau de mult timp asociaţii sau corporaţii 
religioase constituite pentru o operă comună, de pietate sau caritabilă, 
thiases şi éranes în prima, dincolo collegia şi, mai ales, collegia tenuiorum, 
adică asociaţii ale oamenilor de jos. Acestea îşi aveau propriii administratori 
aleşi, casă de bani proprie, alimentată prin cotizaţii şi supravegheată de 
delegaţi speciali. Pe de altă parte, deja ştim că evreii din diaspora se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



142 
 

grupaseră, peste tot unde se întîlniseră –nu erau prea mulţi–, în sinagogi123, 
poate în mod diferit, însă cu regularitate constituite şi organizate. Creştinii 
care proveneau dintre gentili sau din iudaism, ştiau, aşadar, cum trebuie 
făcut pentru a se guverna. 

Este probabil ca cele două influenţe, cea a asociaţiilor păgîne şi cea a 
colegiilor evreieşti, să se fi exercitat împreună asupra lor, una mai profund 
decît cealaltă, după loc şi împrejurări. În mod natural, funcţiunile sînt 
impuse de necesitate, iar numele funcţionarilor sînt, şi ele, împrumutate din 
limbajul curent: astfel, înainte de a însemna ‘preot’, ‘episcop’, respectiv 
‘diacon’, presbyteros însemna ‘bătrîn’, episcopos însemna ‘supraveghetor’, 
diaconos însemna ‘servitor’. Există preocupări –manifestate cu mai mult sau 
mai puţin sîrg şi succes– faţă de nevoile instruirii convertiţilor, ale 
menţinerii ordinii, bunelor obiceie şi tradiţiei religioase sănătoase, ale 
asigurării cultului, în sfîrşit, ale hrănirii celor nevoiaşi. 

Este destul să citim de la un capăt la altul Faptele, Epistolele paulinice şi 
cele trei scrisori pseudo-paulinice –cu mult posterioare lui Paul, care se 
numesc Pastorale124– pentru a înţelege cu ce rapiditate se succede această 
organizare, imediat ce a început. La sfîrşitul primului secol, deja se întrevăd 
–mai puţin în cîteva Biserici– un episcop unic, supraveghetor general al 
întregii comunităţi, adică pe punctul de a lua sub autoritatea sa toate 
funcţiile, iar alături de el presbyteri, specializaţi în funcţiunile spirituale, şi 
diaconi, învestiţi cu funcţii materiale. 

Ceea ce consolidează şi conturează toate aceste organe fixe şi stabile, 
este, mai întîi, neîncrederea crescîndă şi, probabil, justificată, faţă de 
inspiraţii itineranţi care, sub numele de apostoli, de profeţi sau de didascali, 
păreau să fi exercitat o influenţă ridicată asupra comunităţilor, în prima 
perioadă a existenţei acestora. La aceasta se adaugă diminuarea autorităţii 
inspiraţilor locali. Apare plictiseala de excepţional şi incoerent, căci religia 
marii mase de oameni aspiră în mod natural spre fixitate, care, pentru ea, 
este sinonimă cu adevărul. Darurile pe care Spiritul le răspîndise, după voia 
                                                 
123 În fond, cuvîntul sunagwghV are acelaşi sens cu ejkklhsiva şi se întîmplă ca în secolul al 
II-lea, cel dintîi încă să servească la a desemna adunarea creştină. (n.a.) 
124 Cele două epistole către Timotei şi cea către Tit. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



143 
 

toanelor sale, asupra unui număr mai mare sau mai mic de fraţi, nu dispar, 
de altfel, ci se îndreaptă către episcop şi îi întăresc autoritatea –aceasta este 
încă o dată dorinţa şi începutul ritualismului, pe care mediul îl impune şi 
care reclamă specialişti. În sfîrşit, există ideea –foarte răspicat susţinută– că 
păstorii sînt responsabili, în faţa Domnului, de turma care le-a fost 
încredinţată; iar responsabilitatea presupune autoritate! 

Aceste acţiuni diferite se acordă în tendinţa lor de a confunda, în 
aceleaşi persoane, funcţiunile, mai întîi distincte, de instrucţie, de edificare 
şi de administrare, sau cel puţin de a acorda autoritate asupra lor unei 
singure persoane. Acesta este episcopul monarh. Apariţia şi triumful 
episcopatului monarhic constituie prima mare etapă de organizare a 
Bisericii, fapt care, de-a lungul secolelor, a avut consecinţe incalculabile 
asupra existenţei acesteia125. 
 

III 
Cuvîntul episcop (episcopos)126 –am spus deja– semnifică 

‘supraveghetor’ şi cu acest sens era uneori folosit în asociaţiile păgîne ca 
echivalent pentru epimeletes, care înseamnă ‘comisar, intendent’ şi, în unele 
cazuri, ‘director’, însă de fiecare dată implicînd ideea ‘supraveghere’. La 
origine, episcopii, căci existau mai mulţi în fiecare comunitate, nu se 

                                                 
125 J. Réville, Les origines de l’épiscopat, Paris, 1894. (n.a.) 
126 Înainte de creştinism, termenul episcop desemna un funcţionar civil, cu rol de 
administrator sau supraveghetor, din orice domeniu (finanţe, armată etc.). De altfel, primii 
episcopi ai comunităţilor creştine aveau îndatoriri şi rol de acest fel, fiind administratorii 
respectivelor comunităţi, aleşi de către adunarea credincioşilor. Treptat, pe măsura 
accentuării condiţiilor de moralitate şi de credinţă, a diversificării sarcinilor, precum şi a 
constituirii unei ierarhii tot mai clar stratificate şi a preluării de către aceştia a celei mai 
înalte poziţii din ierarhie, episcopul devine îndrumător spiritual. Totodată, în lipsa unui 
canon şi a unor dogme clare, episcopul devine încă şi mai important în viaţa comunităţii, 
asta însemnînd nu doar o creştere a autorităţii sale şi a solicitărilor la care este supus, dar şi 
apariţia nevoii unei surse de autoritate. În acel moment, aceasta încă nu putea fi Biblia, ci 
tradiţia orală. În consecinţă, autoritatea sa decurge din legătura cu apostolii (încă o cauză 
pentru care comunităţile trebuiau să îşi caute o astfel de ascendenţă), învestirea episcopilor 
făcîndu-se de mai mulţi episcopi, deja consacraţi. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



144 
 

ocupau nici cu educarea, nici cu vreun alt fel de zidire, decît cel dat prin 
bunul exemplu personal. Ei se ocupau cu menţinerea şi întărirea Bisericii în 
practica bunelor obiceiuri şi a preceptelor adevăratei credinţe, şi aveau 
autoritate asupra a ceea ce s-ar putea numi factorul temporal al comunităţii. 
Cele mai vechi texte îi apropie de diaconi şi nu de presbyteri, mic fapt 
semnificativ în ceea ce priveşte originile şi caracterul funcţiunilor lor prime. 

De cum dispare episcopatul plural, autoritatea lor începe a se dezvolta 
foarte repede. Nu ştim prea bine cum s-a înfăptuit această operaţiune, dar 
putem observa cauzele care au făcut-o necesară. Într-o vreme în care 
simbolul credinţei era încă prea puţin încărcat de dogme, şi în care –
datorită sugestiilor mediului sincretic– se exercita, cu o vigoare extremă, o 
redutabilă tendinţă de augmentare –prezentă în majoritatea religiilor–, era 
indispensabilă organizarea unei apărări vigilente a turmei, împotriva 
„lupilor” din afară şi a celor dinăuntru, adică a ereticilor127. Apărarea, însă, 
părea mai promptă şi mai eficace dacă o avea în sarcină un singur om. 
Concentrată astfel, autoritatea care fortifică buna ordine şi asigură 
disciplina milei, pare mai eficace. Altminteri, asociaţiile păgîne şi 
comunităţile evreieşti înclină îndeobşte să-şi constituie o prezidenţă, care să 
asigure unitatea de acţiune în grup şi să-i simbolizeze unirea. La fraţii 
creştini, credinţa se răspîndeşte foarte repede, astfel încît apostolii au 
prevăzut dificultăţile pe care le aveau de întîlnit Bisericile, ei fiind aceia care, 
pentru a le prevedea, au instituit episcopatul. Fiecare comunitate este 
concepută ca un soi de rezumat al Marii Biserici a Domnului, iar episcopul 
îi este în mod legitim capul, precum Christos este capul Bisericii sale. În 
sfîrşit, de cum se dezvoltă ritualismul, printr-o asimilare –forţată în 
oarecare măsură, dar inevitabilă– cu Marele Preot evreu, episcopul devine 
preşedintele liturghiilor. 

După cum se vede, există destui factori –avînd origini şi sensuri 
diferite– care concură la a concentra puterea episcopală în mîinile unui 
singur episcop. De altfel, din ziua în care el este singur în funcţiunea sa, 
                                                 
127 Cuvîntul eretic apare pentru prima dată în Epistola către Tit, 3, 10: aiJretikoVn 
a!nqrwpon. Ereticul este, din punct de vedere etimologic, ‘cel care alege’, dar, în fapt, în 
vremea la care facem referire, este mai ales ‘cel care adaugă’ nemăsurat. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



145 
 

acesta nu devine astfel stăpîn absolut în Biserica sa, de-a lungul timpului, 
mai mult sau mai puţin îndelungat, în funcţie de loc, el apărînd ca 
preşedinte al presbyterion-ului, adică al consiliului pe care îl formează 
presbyterii. Aceasta, însă, nu este decît o etapă, iar anumite Biserici din Asia 
au depăşit-o încă de la începutul secolului al II-lea. În această vreme, 
Ignatius de Antiohia128 îl proclamă pe episcop reprezentant al lui Dumnezeu 
în Biserică, nimeni nu trebuie să facă nimic în afara sa, o acţiune în alt fel 
însemnînd a-l servi pe diavol. Fără îndoială, în mod tacit este înţeles că 
episcopul însuşi acţionează mereu în acord cu presbyterii şi diaconii, însă la 
sfîrşit Ignatius scrie: „Să aveţi ochii aţintiţi asupra episcopului, pentru ca 
Dumnezeu să vă privească”, şi „Este bine să fie onorat Dumnezeu şi 
episcopul!”129 Mai departe, este greu de mers. 

Cam prin jurul anilor 130-150, monarhismul episcopal se impune 
succesiv tuturor Bisericilor, iar triumful său este favorizat şi fortificat de 
crize de diverse genuri pe care le traversează Biserica începînd din acest 
moment: persecuţii care decimează şi dispersează „turma” –care, mai ales, 
lasă în urma lor numeroşi apostaţi nerăbdători să se întoarcă la cuibul lor, şi 
care nu pot fi primiţi fără precauţii– şi erezii –născute, mai ales, din 
combinaţii sincretiste între afirmaţiile fundamentale ale religiei, din vechi 
mituri orientale şi din speculaţii ale filosofilor greci (foarte periculoase la 
început, pentru că seduceau pe fraţii „intelectuali”, mai tîrziu pentru că 

                                                 
128 Ignatius de Antiohia (a doua jumătate a sec. I), episcop martir, autor al unor texte 
teologice privitoare la rolul episcopilor şi conţinînd elemente de ecclesiologie. Mai multe 
elemente (se spune că ar fi fost unul dintre copiii ţinuţi în braţe de Isus, sau că ar fi fost elev 
al apostolului Ioan) viaţa sa ascetică, precum şi multe dintre ideile sale au făcut ca, în 
primele secole, să se bucure de autoritate în sînul Bisericii. Scrisorile sale, adresate 
diferitelor comunităţi creştine, oglindesc evoluţia creştinismului, problemele comunităţilor 
din vremea sa, precum şi soluţiile venite din partea lui Ignatius de Antiohia. El se arată a fi 
un susţinător al instituţiei episcopatului, sprijinită de către preoţi şi diaconi. Episcopul este 
văzut ca vicar al lui Dumnezeu, iar adunarea preoţilor ca ţinînd loc celei a apostolilor. Tot 
el, pledează în direcţia sărbătoririi zilei Domnului duminica, iar nu sîmbăta. De asemenea, 
Ignatius de Antiohia utilizează termenul catolic ‘universal’, cu referire la Biserică, într-un 
fel care arată că acest uz al termenului deja exista. (n.trad.) 
129 Ad Polycarpus, 6, 1; Ad Smyrneos, 9, 1. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



146 
 

linguşeau pe cei mistici, dar şi pe toţi cei atraşi de aparentul realism al 
operaţiilor magice). De altfel, puterea exemplului reduce foarte repede 
rezistenţele pe care unele sau altele dintre Bisericile particulare le pot opune 
mişcării episcopale şi spre începutul secolului al III-lea se admite curent 
printre creştini că unitatea de organizare, paralelă unităţii de credinţă, este 
tot atît de necesară. 

De acum înainte, faptul împlinit este utilizat din plin ca modalitate de 
justificare. Cu toţii încearcă să se convingă că episcopatul monarhic a fost 
instituit de apostolii înşişi, şi fiecare Biserică produce o listă de episcopi care 
urcă pînă la apostolul fondator, sau, în lipsă de apostol, pînă la discipolul 
unui apostol, ori pînă la un delegat al unei Biserici apostolice, considerat ca 
fondator. Simbolul autorităţii episcopului, este catedra (cathedra) la care se 
consideră că a stat întreaga suită a predecesorilor săi. Cînd se spune, de 
exemplu, „catedra lui Petru”, se înţelege ‘autoritatea episcopului de Roma’. 
Principiul acestei autorităţi este, de fapt, tradiţia apostolică, în aceeaşi 
măsură ca şi regula de credinţă. Doar mai tîrziu îşi va căuta episcopatul 
monarhic justificarea în diverse texte din Evanghelie şi mai ales în cel din 
Mt. 16, 19: „Ţie îţi voi da cheile împărăţiei cerurilor; dacă vei lega pe 
pămînt, va fi legat în ceruri, iar dacă vei dezlega pe pămînt va fi dezlegat în 
ceruri”. 
 

IV 
Episcopul monarh este ales de popor şi ordonat, adică instalat în ordo 

sacerdotalis, de către episcopii din vecinătate. Teoretic, poporul alege pe 
cine vrea, dar –fără a pune la socoteală influenţa legitimă şi, în mod 
obişnuit, capitală a sugestiilor venite de la presbyteri şi de la diaconii 
Bisericii– încep deja să se observe tentative de a-l sustrage alegerii. Uneori, 
se vede cîte un episcop desemnîndu-şi urmaşul sau un grup de episcopi 
exercitînd autoritatea asupra unui scaun episcopal vacant, dar acestea sînt, 
încă, excepţii care se justifică prin circumstanţe particulare. 

Condiţiile de eligibilitate sînt încă destul de largi: se doreşte ca viitorul 
episcop să fie de bună moralitate –garantată prin căsătorie sau văduvie– şi 
să aibă o credinţă solidă, deci nu prea nouă. Calităţile intelectuale rămîn în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



147 
 

plan secund, iar vîrsta nu are încă mare importanţă, dar se cer –fără prea 
multă insistenţă, de altfel– aptitudini fizice generale potrivite funcţiei. Nici 
o condiţie exclusiv ecleziastică nu se impune, şi înţeleg că sufragiul popular 
se poate îndrepta asupra unui simplu frate. Episcopii, însă, cel puţin, 
prezintă deja tendinţa de a cere trecerea prealabilă prin alte funcţii ale 
Bisericii, lucru destul de prudent. 

Încă din aceste timpuri îndepărtate –cu toate că postul devine destul de 
primejdios uneori–, există prea ades competiţii şi intrigi pentru a-l obţine; 
se vede că acesta are cu ce flata spiritul de dominaţie inerent omului, de 
care însuşi Christos –dacă privim Evanghelia– nu-i putuse feri pe apostoli. 
Episcopul era considerat răspunzător în faţa lui Dumnezeu cu credinţa, 
moravurile şi disciplina Bisericii sale, chiar această responsabilitate serioasă 
îl făcea mai mare în ochii altora şi în cei proprii. În adevăr, direcţia 
religioasă şi morală a comunităţii îi aparţinea, şi de asemenea puterea 
disciplinară şi de penitenţă care, la început, aparţinea adunării fraţilor. El 
era cel care suprima comunitatea, adică expulza practic din comunitate, 
excluzînd de la masa euharistică pe păcătosul socotit a fi compromiţător. El 
dirija clericii, administra finanţele, stabilea ajutoarele şi pomenile şi, la 
nevoie, juca rolul de judecător de pace între oile sale. Totodată, dispunea de 
puterea riturilor sacramentale, el administrînd botezul şi consacrînd 
euharistia. Din toate aceste funcţii, cu siguranţă că aceasta îi aducea cel mai 
mare prestigiu. Din acest punct de vedere, importanţa sa va creşte chiar, pe 
măsură ce se va implanta mai mult în rit ideea magică a caracterului 
misterios şi atotputernic al sacramentului. Dacă la toate acestea, adăugăm şi 
datoria ca episcopul să viziteze bolnavii şi să consoleze pe cei îndureraţi, 
vom putea cîntări amploarea rolului său şi a tuturor aspectelor autorităţii 
sale. 

În realitate, această autoritate nu avea altă limită decît propriul său 
abuz, care provoca rezistenţe în rîndul clericilor şi în cel al credincioşilor şi, 
la nevoie, un fel de grevă care obliga pe imprudent la a se demite din funcţia 
sa, ori pe episcopii care îl instalaseră să-l deposedeze de ea. 

De altfel, oricît de puternic ar fi la el acasă, episcopul nu reprezintă 
nimic în Biserica de alături, nimic altceva decît un frate care este perceput 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



148 
 

ca onorabil, însă care, aici, nu poate nici măcar să ia cuvîntul fără invitaţia 
expresă a episcopului local. Legal, fiecare Biserică este complet 
independentă încă, şi liberă să-şi regleze credinţa şi disciplina, aşa cum 
înţelege. Totuşi, pericolul acestei autonomii în izolare apăruse deja, în mod 
limpede. Dacă ar fi durat, Biserica catolică nu s-ar fi realizat niciodată, iar 
creştinii s-ar fi risipit în secte minuscule. Practica îndreaptă în mod fericit 
legea. Mai întîi, fiecare Biserică se preocupă de ceea ce face vecina sa. Cele 
mici, mai ales, iau exemplul celor mari; credincioşii circulă de la una la alta 
şi crează între ele legături, uneori destul de strînse; episcopii se vizitează 
treptat şi, mai ales, îşi scriu; în situaţiile încurcate se reunesc deja în grupuri 
mici şi se consultă. În felul acesta, autoritatea episcopului monarh devine cu 
adevărat –în fapt şi de drept– fundamentul esenţial al organizării catolice, 
cu mult timp înainte de a se pune problema unui papă. 

Episcopul va triumfa destul de uşor asupra laicilor, pe care îi va 
deposeda de drepturile pe care aceştia le exercitau în comunitatea primitivă. 
Nu le-a fost la fel de uşor şi celorlalţi funcţionari ecleziastici: presbyteri şi 
diaconi. Avem proba rezistenţei tenace, de fapt, inutile, mai întîi pentru că 
aceste funcţii rămaseră izolate şi incoerente, apoi, şi mai ales, pentru că 
nu-şi găsiseră temeiuri fondatoare, principii şi raţiuni comparabile celor 
care susţineau episcopatul monarhic. 

După victoria sa definitivă, ceilalţi funcţionari ecleziastici –clerul, cum 
se va spune abia în secolul al III-lea– formează alături de acesta un ordin, o 
categorie specială în corpul credincioşilor. Se intră în acest ordin prin 
hirotonisire130, de care episcopul dispune practic ca un stăpîn, şi care nu este 

                                                 
130 În original, ordination. Termenul ordinatio se referă la integrarea unei persoane în 
corpul ecleziastic, prin cel de-a şaptelea sacrament. Serviciul este oficiat de către episcop, 
sub o formă sau alta episcopul fiind singurul care are învestitura necesară în aces scop (în 
mod normal –pentru că au existat şi excepţii– arhiepiscopii, mitropoliţii, cardinalii, 
patriarhii, papii, sînt, în esenţă, episcopi). Fie că este vorba despre Aaron şi fiii săi (Ex. 29, 
Lev. 8), despre neamul leviţilor, ori despre diaconii, preoţii şi episcopii creştini, sacerdoţiul 
este un sacrament cu caracter veşnic, care presupune jurăminte şi ritualuri, recunoaştere 
din partea episcopului, precum şi recursul la primul preot menţionat în Biblie, misteriosul 
Melchisedech, rege şi sacerdot al lui Dumnezeu (Gen. 14, 18-20, reamintit în Ps. 109, 4; Evr. 
7, 11 etc.). Mai mult, administrarea tuturor celorlalte şase sacramente poate fi făcută doar 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



149 
 

încă decît instalarea în funcţiuni speciale. Puţin cîte puţin, pentru fiecare 
funcţiune, instalării i se va asocia un ceremonial particular, precum şi ideea 
unei misterioase conferiri de aptitudine, care va deveni sacramentul 
ordinului. Deocamdadă, însă, nu sîntem decît în secolul al II-lea. 

În acest ordin clerical (ordo clericalis) remarcăm diaconii care încă mai 
trebuie numiţi după episcop, întrucît ei sînt ajutoarele sale, ochii săi –care 
privesc şi îl informează– şi mîinile sale –care acţionează. Mai tîrziu (Const. 
apost. 2, 30)131 vom regăsi acest tip de raport între episcop şi diaconi în 
relaţia dintre Moise şi Aaron. Încă devreme, se vede apărînd în marile 
Biserici un diacon şef, arhidiaconul. De prin secolul al IV-lea, se va întîmpla 
ca diaconii să refuze să accepte subordonarea ierarhică faţă de preoţi şi, în 
principiu, vor avea dreptate, deoarece, la început, funcţiile lor nu erau deloc 
inferioare celor ale presbyterilor; ele erau de o altă natură şi era mai potrivit 
să se vorbească de paralelism, nu de subordonare. Timpul, însă, a şters 
treptat aceste diferenţe fundamentale, atît de bine încît conciliile din secolul 
al IV-lea socoteau de-a dreptul criticabilă şi oarecum scandaloasă atitudinea 
diaconilor care nu voiau să se încline înaintea preoţilor şi să se cuminece 
după aceştia. 

Preoţii (presbyterii) par a fi apăruţi din sfatul bătrînilor sinagogii 
evreieşti (sanhedrin)132. Ei formează mai întîi consiliul comunităţii, pe care, 
în fapt, o conduce. Funcţiunile lor în domeniul spiritual se precizează lent, 
iar după apariţia episcopatului monarhic, ei devin delegaţi şi, la nevoie, 

                                                                                                                                
de către sacerdoţi consacraţi prin ordinatio, această misiune fiindu-le încredinţată 
bărbaţilor de capul Bisericii, care este Isus Christos. (n.trad.) 
131 Constituţiile apostolice constituie o culegere de texte privitoare la doctrina creştină, la 
liturghie şi la disciplina ecleziastică şi aparţin creştinismului antic (secolul al IV-lea), fiind 
un ghid atît pentru clerici, cît şi pentru laici. În antichitate, se considera că acestea 
reprezintă opera apostolilor, fiind transmise papei Clement al II-lea (1005-1047), lucru 
care, însă, nu s-a demonstrat, îndoielile –venind chiar dinspre Biserică– fiind întemeiate. 
Chiar astfel, textele au fost socotite ca avînd valoare de documente istorice şi au inspirat 
legislaţia ecleziastică. (n.trad.) 
132 Sanhedrinul era o adunare a 23 de judecători, care exista în oraşele Israelului. La nivel 
central, marele sanhedrin reprezenta curtea supremă de justiţie, constituită din 71 de 
judecători. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



150 
 

supleanţii episcopului în toate funcţiunile din acest domeniu. De aceea, ei se 
consideră superiori diaconilor, care au fost îndreptaţi, aproape exclusiv la 
început, către nevoile administrării materiale. 

Pe măsură ce se dezvoltă, viaţa rituală şi ecleziastică adaugă puţin cîte 
puţin diaconilor şi preoţilor, în ordo clericalis, diverşi funcţionari 
specializaţi şi subalterni: exorcişti, acoliţi, lectori, uşieri, pe care îi observăm 
în funcţie încă de la începutul secolului al III-lea, sau înainte. Episcopul îi 
alege şi se stabileşte progresiv obiceiul de a considera aceste funcţii accesorii 
ca fiind destinate să încerce şi să fortifice vocaţiile, uzul lor real găsindu-se, 
apoi, în diaconat, preoţie şi chiar episcopat. Desigur, toţi aceşti clerici 
trebuie să aibă moravuri ireproşabile, însă ei se pot căsători, chiar după 
ordinatio. 

Clerul din aceste vremuri cuprinde şi femei. Sînt numite diaconese, 
văduve sau virgine, şi nu sînt uşor de distins funcţiile particulare 
corespunzătoare acestor trei desemnări, nici de a le preciza pentru vreuna. 
Se înţelege doar că aceste femei ataşate Bisericii nu învaţă pe alţii, ci servesc. 
Ele par a fi ajutoarele episcopului, cînd acesta este obligat să se ocupe de 
surori în comunitate. Neîncrederea faţă de tentaţia sexuală pare să fi fost 
extremă printre creştini, iar ea se sprijină pe experienţă, motiv pentru care 
se iau măsuri de precauţie –uneori cam puerile– spre a-i proteja pe clerici. 

Teoretic, toţi aceşti clerici trăiesc din altar, adică din darurile şi 
ofrandele credincioşilor, însă, după exemplul apostolului Paul, un mare 
număr dintre ei lucrează, totodată, în vreo meserie onorabilă. 

Mult timp, comunitatea creştină rămîne o mică societate –precum era 
asociaţia evreiască de pe pămînt păgîn– ai cărei membri sînt egali sub 
aspect religios, în care, prin urmare, deţinerea de funcţii pune, între cei care 
au şi ceilalţi, o diferenţă de fapt, dar nu de specie. Lucrul acesta se schimbă 
treptat. Atît timp cît există ideea suveranităţii practice a Spiritului, care 
suflă încotro vrea el, nu există nici un mijloc de a stabili o distincţie durabilă 
între cleric şi credinciosul inspirat, şi, repet, nu acesta este, încă, sensul lui 
ordinatio. Legal, un simplu credincios poate, la nevoie, să boteze, să predice, 
să consacre euharistia, să administreze penitenţa. Clerul se străduieşte pe 
cale naturală să restrîngă şi chiar să suprime această facultate, care îi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



151 
 

limitează propria sa importanţă. Evoluţia hirotoniei –în sensul unui 
sacrament socotit ca fiind în măsură să confere celui ce o primeşte 
privilegiile permanente ale Spiritului, pentru a exercita cutare sau cutare 
funcţie, în acelaşi timp în care, practic, din adunare dispare inspiraţia 
individuală– pune cîte puţin pe credinciosul simplu, pe laic133, într-o 
situaţie inferioară şi pasivă în raport cu clericii. 

În a doua jumătate a secolului al II-lea, o curioasă mişcare pietistă, 
începută în Frigia, la instigarea unui anumit Montanus, tinde în mod 
energic să înapoieze inspiraţilor primul loc în Biserică şi să readucă clerul la 
simpla administrare a comunităţii, însă insuccesul montanismului134 grăbi 
încă şi mai mult rezultatul împotriva căruia se răsculase. În adevăr, 
comisese un anacronism. 
 

V 
Este evident că evoluţia internă a comunităţilor creştine, în primele 

două secole, le-a condus pe acestea la concepţia şi –cel puţin virtual– la 
realizarea ideii de Biserică catolică, ceea ce este cu totul altceva decît 
reprezentarea paulinică a Bisericii lui Dumnezeu. De fapt, nu mai este vorba 
doar de o uniune de inimi frăţeşti în cadrele aceleiaşi speranţe, simbolizată 
sau exprimată prin invocaţia comună, peste tot, a „aceluiaşi nume divin”, 
                                                 
133 Cuvîntul grecesc laov" semnifică ‘popor’, laivko", aşadar, este individul aparţinător de 
poporul creştin. (n.a.) 
134 Mişcare eretică din sînul creştinismului, începută în a doua jumătate a secolului al II-lea, 
înainte de momentul tolerării creştinismului, la iniţiativa lui Montanus, un frigian care, 
împreună cu două femei, Priscilla şi Maximilla, pretindeau a fi inspiraţi de Duhul Sfînt, care 
i-ar fi binecuvîntat cu viziuni extatice şi revelaţii. Priscilla chiar a pretins că l-a văzut pe Isus 
Christos în formă umană, consecinţa alegaţiei fiind, desigur, excomunicarea. La rîndul său, 
Montanus pretindea a fi primit revelaţii directe de la Duhul Sfînt. De altfel, socotind că 
împlineşte şi completează învăţăturile apostolilor, montanismul (care prezintă similarităţi 
cu secta penticostalilor –deşi aceştia se revendică de la alte texte–, şi cu mişcările 
spiritualiste) se considera a fi o religie a Sfîntului Spirit, care dădea viziuni extatice 
credincioşilor săi, acestea fiind singura formă reală de creştinism, iar nu cea sobră şi 
disciplinată, ce caracteriza creştinismul ortodox din acea vreme. A fost declarat ca erezie de 
către Conciliul de la Niceea. Unul dintre cei mai celebri montanişti a fost Tertullian. 
(n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



152 
 

înaintea căruia toată creaţia îşi îndoaie genunchiul. Este vorba de o unitate 
de credinţă, de rituri, de practici, de spirit, de disciplină şi, de asemenea, de 
un principiu comun al direcţiei generale, în aşteptarea constituirii 
organismului care –necesar fiind de acum înainte– îl va explicita şi aplica. 
În fond, ideea catolică pare să se tragă, mai cu seamă, din două componente 
esenţiale, una ţinînd de planul practicii, cealaltă de cel al teoriei. 

Încă de la sfîrşitul secolului al II-lea, Tertullian exprimă convingerea 
curentă spunînd că creştinii formează un corp, ale cărui membre trebuie să 
rămînă unite pentru binele tuturor şi pentru consolidarea adevărului. 
Altminteri, această uniune fraternă nu are încă alt fundament decît ideea că 
el trebuie să fie consimţămînt al tuturor, încă nefiind vorba despre 
subordonarea cutărei Biserici cutăreia –prin care, oricum, problema ar fi 
fost mai simplă. Nu vreau să probez decît cu atitudinea sfîntului Ciprian135, 
episcop de Cartagina în secolul al III-lea –mare apostol– faţă de Ştefan, 
episcop de Roma, împotriva căruia ridică întreg episcopatul african, pentru 
o chestiune de disciplină, afirmînd dreptul imprescriptibil al oricărei 
Biserici de a rămîne stăpînă la ea acasă. Ideea de corp creştin s-a născut, de 
fapt, din contactul repetat între diferitele comunităţi, din întîlnirile între 
episcopi, din schimburile de scrisori privitor la chestiuni presante pentru 
toţi –precum fixarea datei Paştelor, sau atitudinea care era de adoptat faţă 
de noile doctrine. 

Cealaltă componentă o constituie ideea de credinţă catolică, care, mai 
întîi, se referă la credinţa comună, generală, opusă credinţei particulare şi 
excepţionale, aşadar eretică. Am spus deja că, în opinia curentă, această 
credinţă normală este pur şi simplu aceea a apostolilor, conservată printr-o 
                                                 
135 Sfîntul Cyprian (secolul al III-lea), episcop de Carthagina, scriitor creştin, retor, martir. 
La jumătatea secolului are o dispută cu Papa Ştefan I, privitoare la validitatea botezului, 
atunci cînd este acordat către eretici. Ştefan declară că, în cazul în care ereticul botezat, 
devine apostat, apoi revine în Biserică, botezul este valid, nefiind necesară rebotezarea, în 
vreme ce Cyprian susţine că, pentru a primi Euharistia, apostatul pocăit trebuie rebotezat. 
Cum Cyprian mai avea de partea sa cîţiva episcopi africani, Ştefan I a făcut apel la 
autoritate, invocînd superioritatea opiniei sale întrucît aparţinea sfîntului Scaun. Răspunsul 
lui Cyprian a fost că autoritatea episcopului de Roma este egală cu a oricărui episcop, nu 
superioară. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



153 
 

tradiţie imuabilă în Bisericile pe care aceştia le-au fondat. Ca un corolar 
inevitabil, Bisericile declară că în afara acestei credinţe nu există mîntuire. 
Această opinie este dezvoltată de către sfîntul Irineu, episcop de Lyon în 
ultimul sfert al secolului al II-lea136. Ea are drept consecinţă practică 
favorizarea preeminenţei onorifice –pînă atunci cea mai bună– a Bisericilor 
apostolice, adică începerea determinării a ceea ce s-ar putea numi viitoarele 
cadre administrative ale catolicităţii. Metropolitanii nu apar oficial decît la 
începutul secolului al IV-lea, însă ei există cu mult înainte. Altfel spus, 
marile Biserici, cele din marile oraşe, exercită puţin cîte puţin asupra 
comunităţilor mai mici cu care se învecinează, o influenţă care seamănă cu 
hegemonia. Conciliile secolului al IV-lea, cînd vor recunoaşte autoritatea 
episcopilor metropolitani, nu prea vor mai avea decît de confirmat şi 
regularizat ceea ce deja exista. 

Dacă ne gîndim o clipă la condiţiile favorabile pe care le întrunea 
Biserica de la Roma pentru a dobîndi întîietatea în Occident, nu ne va mira 
faptul că aceasta îşi va împlini cîndva destinul. 

I se spunea fiica apostolului Petru, al cărui scaun şi al cărui mormînt 
crede a le deţine. Apostolul Paul o vizitase şi, dîndu-şi sufletul sub securea 
călăului, în preajma uneia dintre porţile oraşului, dublase opera apostolică a 

                                                 
136 Sfîntul Irineu din Smyrna (secolul al II-lea), episcop de Lyon, părinte al Bisericii, 
apologet cu o contribuţie însemnată la formarea şi evoluţia creştinismului. O mare parte a 
activităţii sale s-a îndreptat împotriva gnosticilor, celebra sa lucrare, Adversus Haereses, 
fiind o scriere polemică prin care combate gnosticismul. Încercînd să stabilească nişte 
cadre clare, unitare şi coerente pentru creştinism, Irineu subliniază importanţa, în cadrul 
acestuia, a trei elemente: episcopatul, Sfînta Scriptură şi tradiţia. El accentuează importanţa 
şi rolul autorităţii conciliilor episcopale, ca factor al unităţii creştinismului şi necesitatea 
credincioşilor de a urma hotărîrile care emană din aceste concilii. În opoziţie cu gnosticii, 
care credeau că deţin adevărurile supreme de la însuşi Isus, Irineu arată că, fiind 
descendenţi ai apostolilor, episcopii constituie custodele şi indicatorul cel mai sigur al 
felului în care trebuie înţeleasă Sfînta Scriptură. El subliniază că lanţul tradiţiei şi învăţăturii 
este garantul păstrării şi asigurării dreptei credinţe, marcînd, totodată, importanţa 
primatului episcopului de Roma. În ceea ce priveşte Sfînta Scriptură, Irineu pledează în 
direcţia stabilirii caracterului canonic al celor patru Evanghelii, alături de Vechiul 
Testament, el fiind cel care unifică preferinţele diferitelor Biserici şi cel care arată că 
Evangheliile lui Matei, Marcu, Luca şi Ioan sînt canonice. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



154 
 

lui Petru. Încă devreme, comunitatea romană era numeroasă şi bogată –
după cum o mărturisesc catacombele sale–, iar generozitatea pomenilor 
sale faţă de alte Biserici o făcu să fie numită de către Ignatius „preşedinta 
carităţii”137. Prestigiul capitalei imperiului s-a răsfrînt asupra ei cu mult 
timp înainte de a se gîndi să exploateze în folosul propriu diferite texte 
evanghelice prin care să-şi întemeieze primatul jurisdicţional. Celelalte 
Biserici din Occident –printre care se numără şi ea, de altfel, poate cea mai 
veche şi, pentru multe, fiind Biserică-mamă– nu se opuseră să-i recunoască 
o întîietate onorifică care se impune. 

Astfel, încă din pragul secolului al III-lea, Bisericile au căpătat o 
organizare ale cărei cadre le vor conserva măcar, şi care vor încerca să 
dăinuie. De asemenea, Biserica universală începe să iasă din sfera 
abstractului şi a visului, spre a se împlini în uniunea şi confederaţia 
Bisericilor particulare. Viitorul nu va avea decît de dezvoltat în mod logic 
premisele încă de pe acum puse. 

Reţinem că această organizaţie de creştini, în comunităţi disciplinate şi 
închise, în aceeaşi măsură ca şi această tendinţă spre catolicitate, par să 
favorizeze exclusivismul creştin, să accentueze aerul de opoziţie pe care îl ia 
credinciosul faţă de necredincios, ostilitatea societăţii creştine faţă de 
societatea necreştină. Privind lucrurile îndeaproape, se observă că Bisericile 
nu sînt deloc –după cum îşi închipuie că ar fi– izolate de mediul lor, că, 
dimpotrivă, ele trăiesc în acesta, şi că ele constituie minunate organe de 
reducţie, de absorbţie sincretistă a tot ceea ce păstrează valoarea unui 
aliment religios în religiile care îl înconjoară. Toate acestea, în vreme ce 
tendinţa catolică favorizează punerea în echilibru, combinarea într-un tot 
coerent a achiziţiilor particulare şi neasemănătoare. Încă din acest moment, 
în Biserică, se pot întrevedea în germene raţiunile profunde care vor explica 
schimbarea radicală a Statului şi a societăţii în secolul al IV-lea. 

                                                 
137 În adresa Epistolei sale către romani: prokaqhmevnh th~" ajgavph". (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:47 UTC)
BDD-B621-11 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

