
116 
 

CAPITOLUL VII 
CREŞTINISMUL, RELIGIE AUTONOMĂ 

 
I. − Influenţele elenice nu puteau fi evitate de către religia creştină. − Curentul ioanic. − 

Rezistenţele iudeo-creştine la paulinism şi la ioanism. − Cum au fost depăşite puţin cîte 
puţin. − Separarea dintre Lege şi religie. − Separarea Bisericii şi a Sinagogii. − Situaţia în 
pragul secolului al IV-lea. 

II. − Terenul greco-roman. − Temele metafizicii şcolare. − Mişcarea spiritelor, sub aspect 
religios, între secolele I şi IV. − Religia romană oficială şi sentimentul religios. − Puseul 
Orientului. − Sincretismul individualist al secolului al III-lea. − Creştinismul se prezintă 
ca o religie orientală şi se adresează individului. − El dezaprobă sincretismul, dar aceasta 
nu-i decît o aparenţă. − Cum este el însuşi sincretism. − Întîlnirea sa cu filosofia. 

III. − Influenţa culturii elenice împinge religia în două direcţii diferite. − Transformarea 
creştinismului în filosofie revelată şi perfectă. − Înflorirea gnozelor. − Rolul ereziei în 
evoluţia doctrinei. − Acţiunea ritualismului păgîn. 

IV. − Înfăţişarea creştinismului la începutul secolului al IV-lea. − Este o religie autonomă şi 
ostilă iudaismului. − Regula credinţei. − Biserica şi Bisericile. − Exclusivismul creştin. 

 
I 

Cedînd forţei lucrurilor, Paul pliase creştinismul geniului său speculativ. 
Acceptînd în avans separarea creştinismului şi a iudaismului –pe care 
faptele i-o arătau ca inevitabilă–, el îi pregătise doctrina. Oricum, acţiunile 
mediului elenic nu puteau fi evitate de către religia creştină, încă din 
momentul în care aceasta ieşea din Palestina –şi noi ştim că acest lucru se 
întîmplase deja înainte de Paul. Mai ales, era fatal a-i aplica în lumea greacă 
procedeele exegezei prin care evreii din Alexandria puneau în acord Legea 
lui Moise cu filosofia profană. Era o manieră de philonian, acel asiat 
necunoscut care punea în prologul celei de-a IV-a Evanghelii afirmaţia că, 
pe pămînt, Isus-Mesia fusese o încarnare a Logosului, a Cuvîntului lui 
Dumnezeu, un principiu de acţiune al lui Yahweh –după exegeza 
alexandrină– şi coetern Lui102. Propoziţie enormă, care nu duce nicăieri, 
decît la a identifica Crucificatul cu o manifestare directă a lui Dumnezeu, 

                                                 
102 Ioan, 1, 14: „Şi Cuvîntul s-a făcut trup şi a locuit între noi, iar noi am văzut gloria lui, 
glorie ca a unicului născut din Tatăl”. Cuvîntul grecesc logos se traduce în textele 
neotestamentare prin ‘cuvînt’ sau ‘vorbire’. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



117 
 

adică, logic, cu însuşi Dumnezeu, şi de aceea, propoziţie blasfematorie 
pentru un evreu, care nu putea nicicum concepe ca Infinitatea divină, pe 
care el nu îndrăznea să o numească –de teamă c-ar defini-o–, să se închidă 
între limitele strîmte ale unui corp uman. Totodată, însă, este şi o propoziţie 
uşor de acordat cu christologia lui Paul, sau, mai bine spus, strîns înrudită 
cu ea, dacă nu uităm declaraţia fundamentală a apostolului: „Domnul este 
Spiritul”. Pe de altă parte, propoziţia este seducătoare pentru un grec, şi pe 
placul profundei dorinţe a religiei care, tinzînd mereu să mărească tot mai 
mult persoana lui Isus, se silea, aproape fără să o ştie, să îl apropie de 
Dumnezeu! 

Fără a prevedea încă toate consecinţele acestor transpoziţii şi 
augmentări ale religiei celor doisprezece, iudeo-creştinii nu le acceptară pe 
toate de bună voie. Mai întîi, pentru că atîtea partajări suferite de preţiosul 
privilegiu de a fi moştenitori ai Împărăţiei –pe care credeau că îl posedă– 
făcea ca acesta să se devalorizeze şi aproape să dispară. Apoi, pentru că ei 
erau evrei şi pretindeau să rămînă astfel, după cum ştiau că fusese şi 
Învăţătorul lor. Paul, aşadar, avu parte de o opoziţie viguroasă, pînă şi în 
comunităţile pe care le fondase. Chiar după ce cei doisprezece îl 
recunoscură ca apostol alături de ei şi, aparent, se resemnară cu concesiile 
pe care le reclamase pentru propriii săi convertiţi, ei se dedară la „pocăinţe” 
care îl puseră în încurcătură uneori. Dinspre legalişti fură lansate împotriva 
sa scrieri violente, iar scrisorile sale către corinteni şi galateni, oricît de 
obscure rămîn pentru noi în detaliu, ne oferă cel puţin o impresie definită 
asupra ostilităţii acestor oameni care, dacă ar fi putut, ar fi vrut să-l facă să 
treacă drept un eretic impostor. Operele foarte tîrzii ale literaturii creştine –
cum sînt scrierile atribuite lui Clement romanul, care a trăit spre sfîrşitul 
secolului I–, încă poartă urmele acestei polemici103. 

                                                 
103 Despre patriarhul Clement, episcop al Romei şi primul Părinte apostolic, Tertullian 
spune că a fost consacrat, împreună cu Linus şi cu Cletus, chiar de către sfîntul Petru, fiind 
succesorul acestuia la conducerea Bisericii Romei. Autorul se referă la Epistola lui Clement 
către corinteni, care, în Biserica primitivă, încă era citită, şi care este unul dintre cele mai 
vechi documente creştine autentice, neincluse în Noul Testament. Epistola este scrisă la 
sfîrşitul secolului I, şi are în centru disputa privitoare la autoritatea preoţilor şi a episcopilor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



118 
 

În plus, teologia din prologul ioanic provoacă, şi ea, serioase proteste. 
Totuşi, încă de la sfîrşitul generaţiei apostolice, s-ar fi putut prevedea fără 
greş în favoarea cui se pregătea viitorul. 

Într-adevăr, încă din acele timpuri, trebuia să se admită că reîntoarcerea 
Domnului, parousia104 –a cărei întîrziere, în mod hotărît, se prelungea cam 
mult– ar putea să se facă aşteptată încă mult timp, în aşa fel încît tot 
continuînd să vorbească despre ea, începeau s-o facă să nu mai dăinuie, 
deposedînd-o treptat de locul central pe care, la început, îl ocupa în cadrul 
religiei. În rest, tabloul eshatologic în care aceasta se încadra nu seducea 
deloc imaginaţia greco-romanilor la fel ca pe cea a evreilor. 

Vechile lor convingeri dualiste, aplecarea lor către spiritualism, îi 
împiedicau să acorde o simpatie totală credinţei în învierea cărnii, 
materialităţii Împărăţiei mesianice, în care se complăcea gîndirea evreiască. 
Întrucît convertiţii din străinătate formau majoritatea copleşitoare a 
credincioşilor, iar propaganda creştină nu avea şanse să reuşească decît în 
rîndul oamenilor din care aceştia proveneau, în conformitate cu aspiraţiile 
acestora se va preciza şi dezvolta ceea ce, în curînd, se va numi regula 
credinţei105. Pentru că propoziţiile sfîntului Paul sau ale celui de-al IV-lea 

                                                                                                                                
(termeni pe care îi foloseşte alternativ, căci în unele Biserici, precum în Egipt, distincţia 
încă nu se făcuse) faţă de diaconi. Clement susţine că preoţii şi episcopii îşi trag autoritatea 
de conducători ai Bisericilor de la apostoli, rolul diaconilor fiind acela de a-i servi pe cei 
dintîi. (n.trad.) 
104 Termenul provine din gr. parousiva ‘prezenţă fizică, starea unui lucru, ocazie, 
proprietăţi, bunuri, acţiunea de a se prezenta, venire’, fiind utilizat de către autorii 
precreştini. El apare în Vechiul şi în Noul Testament cu sensul său obişnuit. În acesta din 
urmă, însă, el este folosit şi cu referire la ce-a de-a doua venire a lui Isus (lat. advent fiind 
sinonim, aici, cu gr. parousia). (n.trad.) 
105 Regula credinţei (lat. regula fidei sau analogia fidei) este un concept necesar, cu apariţie 
şi dezvoltare istorică, prin care se încearcă a se răspunde nevoilor obiective şi imperative pe 
care comunitatea şi sistemul religios le au. Nucleul conceptului se găseşte încă la Paul, care 
încearcă să ofere răspuns concret, clar şi durabil unor probleme din Biserica primară. În 
Epistola către romani, 12, 6 apare: „avînd însă daruri felurite, după harul ce ni s-a dat: 
profeţie?: după măsura credinţei” (kataV thVn ajnalogivan th~" pivstew"; secundum rationem 

fidei), măsura, canonul, regula credinţei fiind autoritatea supremă şi cel mai înalt standard 
al credinţei. De altfel, prin toată activitatea sa, confruntîndu-se tocmai cu diversitatea de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



119 
 

evanghelist, răspundeau dorinţelor lor inconştiente, putem crede că 
speculaţia christologică, care depăşea deja credinţa celor doisprezece, nu 
făcea decît să se amplifice, de acum înainte ocupînd mult loc în crezul 
creştin. 

În acelaşi timp, divorţul dintre Biserică şi Sinagogă este încheiat, în fapt, 
iar cei fideli lui Isus încep să vorbească despre evrei în termeni care, fără 
îndoială că l-ar fi surprins pe Învăţător. Curînd, ei vor nega faptul că aceştia 
înţeleg, cîtuşi de puţin, Adevărul şi chiar Legea mozaică106. Comunităţile 

                                                                                                                                
cultură, spiritualitate, mentalitate, înţelegere, mediu etc., Paul a încercat să traseze reguli 
clare, inteligibile, uşor de apelat, care să confere unitate şi să ferească de capcanele 
raţionamentelor şi analogiilor greşite. Tertullian, în De Praescriptione Haereticorum, va 
utiliza sintagma regula fidei, socotind că aici se află nucleul dur al învăţăturii creştine. Fără 
a o folosi, Irineu, în lupta sa împotriva gnosticilor (din Adversus Haereses), va exemplifica 
noţiunea şi va sublinia importanţa ei privitor la unitatea învăţăturilor apostolice şi a 
credinţei. În Biserica creştină primitivă, regula credinţei, aşa cum apare la Irineu, se referă 
la credinţa într-un Dumnezeu atotputernic –care a făcut cerul, pămîntul, apele şi toate cele 
ce se află în acestea–, în Isus Christos –Fiul lui Dumnezeu, care s-a întrupat pentru 
mîntuirea oamenilor–, în Duhul sfînt care, prin proroci, a făcut oamenilor cunoscut planul 
mîntuirii, al naşterii Mîntuitorului din Fecioara Maria, Patimile şi învierea din morţi, 
ridicarea la cer a Domnului Isus Christos, a doua venire a lui în gloria Tatălui, pentru a 
judeca pe cei vii şi pe cei morţi. Augustin şi Toma d’Aquino vor observa că, uneori, este 
posibil ca regula credinţei să intre în contrast cu regula fiinţei. 
Poate că una dintre cele mai importante cauze a deosebirilor dintre diferitele Biserici 
(confesiuni), provine tocmai din faptul că, acceptînd necesitatea unei regule a credinţei, ele 
s-au raportat la lucruri sensibil diferite. Altfel, dacă în Biserica Catolică şi în cea Ortodoxă, 
Biblia şi tradiţia sacră, dau regula credinţei, în Bisericile Protestante, cu variaţii, regula 
credinţei se identifică cu Scriptura (sola Scriptura). (n.trad.) 
106 Epistola numită a lui Barnaba, violent antievreiască, este, foarte probabil, o mică scriere 
alexandrină, provenind din intervalul 117-130. Cu mai bine de cincizeci de ani înainte, însă, 
autorul sirian al Didachiilor, îi numeşte deja pe evrei ipocriţii. (n.a.) 
Epistola aceasta este conţinută în Codex Sinaiticus (secolul al IV-lea), ea fiind citată de 
Clement alexandrinul, Origenes, Eusebiu din Cezareea, şi se adresează creştinilor neevrei. 
Textul datează de la începutul secolului al II-lea, cînd iudaismul cunoscuse un reviriment –
dat şi de toleranţa lui Hadrian–, lucru de natură să îngrijoreze pe creştini, nu neapărat din 
antisemitism. Epistola încearcă să demonstreze că iudeii au înţeles Torah în mod greşit, 
prin reinterpretările, în manieră alegorică sau simbolistă, autorul epistolei arătînd că multe 
dintre prescripţiile Torei, întregul sistem sacrificial şi ceremonial au alt sens şi alt scop 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



120 
 

făcute de apostoli şi de discipolii lor evrei, ele însele recrutate dintre 
oamenii de practică evreiască –şi care încă subzistă în Siria, în Egipt, poate 
la Roma–, rămase mici şi sărace, sînt depăşite de către marile Biserici 
populate de foştii păgîni. Pentru că încearcă să păstreze învăţătura pe care 
au primit-o de la cei ce îl cunoscuseră pe Domnul, ele se expun la acuzaţia 
de a gîndi sărăcăcios asupra sa. Acest moment este aproape de cel în care 
majoritatea creştinilor vor refuza celorlalţi dreptul de a pretinde partea lor 
de mîntuire. Sfîntul Iustin107 va scrie spre anul 160 că –după părerea sa– 
creştinii care continuă să urmeze prescripţiile iudaice vor fi salvaţi, dar cu 
condiţia să nu caute a impune cuiva practicile lor, după care va adăuga că 
majoritatea credincioşilor nu ar vrea să aibă relaţii cu ei108. În realitate, 
creştinii greco-romani nu se mai simţeau legaţi de Israel şi dădeau Legii –
despre care Christos spusese că el nu i-ar schimba o iotă– o interpretare pur 
simbolică. 

În acelaşi timp, comunităţile creştine –în mod hotărît separate de 
sinagogi– începuseră deja să se organizeze pentru a trăi. Mai întîi, ele îşi 
aleseră administratori temporali, însărcinaţi să vegheze la interesele lor 
materiale şi la menţinerea ordinii în sînul lor, în vreme ce Sfîntul Duh 
animă pe inspiraţii care susţin şi răspîndesc credinţa. Apoi, simţind nevoia 
de a se stabiliza, vor începe să devină neîncrezători în iniţiativele 
inspiraţilor, încercînd să introducă mai multă regularitate în administrarea 

                                                                                                                                
decît cele avute în vedere de către evrei –ca urmare a neînţelegerii. Concluzia este că, în 
esenţă, evreii nu au fost niciodată în acord cu Dumnezeu, creştinii fiind poporul care 
reuşeşte să atingă acest ţel. Prin multe dintre remarcile făcute în epistolă, se poate observa 
că, de fapt, ţinta o constituie sectele eretice ale creştinilor iudaizanţi. În acea perioadă, 
luptele cel mai aprige se duceau între concepţia celor care încercau să implanteze 
creştinismul în Europa, prin compromisul cu civilizaţia greacă şi renunţarea la o serie de 
elemente semite şi asiate, şi a celor care ţineau să păstreze respectivele elemente. (n.trad.) 
107 Iustin din Cezareea (103-165), martir din vremea lui Marc Aureliu, provenit dintre 
păgîni, filosof apreciat şi menţionat de numeroşi autori creştini pentru lupta sa împotriva 
ereziilor, precum şi pentru textele sale asupra mai multor concepte teologice, în care 
încearcă, din perspectivă filosofică, să contribuie la închegarea unui sistem teologic. 
(n.trad.) 
108 Dialogul cu Tryphon, 47. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



121 
 

intereselor spirituale. Cam în vremea cînd se va stinge generaţia care-i 
cunoscuse pe apostoli va apărea episcopatul monarhic. 

Cu alte cuvinte, în pragul celui de-al doilea secol, creştinismul se 
prezintă deja ca o religie independentă –desigur, puţin incoerentă– şi ale 
cărei dogme, rituri şi instituţii nu depăşesc încă statutul elementar, dar care 
are conştiinţă deplină şi nu se mai confunda cu iudaismul. Deja se află 
destul de departe de gîndirea lui Isus şi de cea a celor doisprezece, şi, de 
acum înainte, el pretinde să ofere viaţa eternă tuturor oamenilor, fără 
distincţie de rasă ori de condiţie socială. 
 

II 
Ştim că terenul greco-roman, în vremea în care speranţa creştină 

ajungea la el, nu era un loc pustiu. Aici se manifesta o gîndire religioasă –
incoerentă, ce-i drept, dacă ne gîndim la faptul că, în funcţie de indivizi, se 
referea la diferite lucruri, sau invers, peste care căuta să suprapună mai 
multe lucruri diferite– dar oricum vie, şi prea puţin dispusă să se lase 
eliminată fără a reacţiona. În clasele ignorante, în care aceasta se confunda 
prea ades cu superstiţia, găsea sprijin solid în mulţimea de obiceie şi de 
prejudecăţi, aproape imposibil de dezrădăcinat. În mediile luminate, ea 
putea, de asemenea, conta pe puterea obişnuinţei, şi, în plus, avea un ajutor 
eficace în educaţia intelectuală. De la un capăt la altul al imperiului, şcolile 
dădeau copiilor aceleaşi forme spirituale, şi le inculcau aceleaşi procedee şi 
modalităţi de a raţiona, aceeaşi cultură generală, în funcţie de care gîndirea 
lor religioasă se organiza negreşit. Să remarcăm neîntîrziat –deoarece este 
vorba despre un lucru capital– că cultura din timpul cezarilor rămînea 
aproape exclusiv literară. Din două discipline pe care le urma un tînăr 
instruit pentru a-şi perfecţiona educaţia, una, retorica, nu pretindea să-l 
înveţe decît arta de a combina ideile şi cuvintele; cealaltă, filosofia, care 
tindea să-i dezvăluie lumea, să-i dea explicaţia vieţii, să-i fundeze principiile 
şi regulile moralei, nu se sprijinea pe nici o ştiinţă pozitivă. Sensul 
experienţei demonstrative, pe care geniul grec îl pătrunsese odinioară, se 
pierduse şi se repetau, ca adevăruri de fapt, un număr mare de absurdităţi, 
pe care o examinare atentă şi rapidă le-ar fi desfiinţat. De o parte, un 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



122 
 

empirism incoerent, de alta pseudo-doctrine fizice, în întregime în aer; 
totalizînd, acestea erau, în acele timpuri, ştiinţele naturii. De aceea, filosofia 
–fecundă în consideraţii morale, juste, ingenioase, chiar elocvente, dar prost 
relaţionate cu realitatea– se dispersa în mai multe sisteme metafizice, 
interesante ca construcţii intelectuale, dar pur arbitrare. De altminteri, de 
mult timp fondate de către gînditorii Greciei, acestea erau reduse la a nu 
mai fi decît teme asupra cărora „maeştrii” executau variaţiuni mai mult sau 
mai puţin personale. Tocmai pentru că rămîneau străine faptelor pozitive, 
aceste teme puteau fi transpuse destul de uşor şi, totodată, se puteau 
accepta dezvoltări foarte străine spiritului primilor lor autori. Philon109 le 
ansamblase cu principalele postulate ale Legii evreieşti. Filosofii neo-
platonicieni extraseră din ele un soi de religie revelată, astfel încît chiar şi 
doctorii creştini din Alexandria le combinară cu afirmaţiile religiei lor, iar 
din acest amestec apăru o dogmatică nouă. În sine, ei se dovedeau incapabili 
în a se apăra împotriva întreprinderilor asemănătoare; pe de altă parte, erau 
atît de bine înrădăcinate în mintea oamenilor cultivaţi şi atît de larg 
acceptate ca adevăruri comune, chiar printre cei mai mari ignoranţi, încît 
orice explicaţie a lumii, a vieţii şi a destinului uman, orice religie, trebuia să 
se bizuie pe ele. 

                                                 
109 Philon din Alexandria (20 î.e.n.-50 e.n.), evreu elenist, erudit şi filosof biblist, socotea că 
accesul la adevăr poate fi dat doar în urma studiului enciclopedic al ştiinţelor. Pe urmele 
stoicilor, va folosi metoda alegorică pentru a interpreta Biblia din perspectivă filosofică, 
încercînd să armonizeze filosofia greacă cu iudaismul, însă făcînd din metoda filosofică o 
cale pentru a justifica credinţele religiei iudaice şi socotind Biblia a fi sursa şi tiparul 
Adevărului emanat de către Divinitate. A contribuit la întemeierea creştinismului tocmai 
prin această combinare a ideilor teologice iudaice cu cele din misteriile greceşti. Mai mult, 
Biblia nefiind canonizată şi stabilită încă în cadre fixe, datorită adnotărilor pe care le-a 
făcut uneori, este greu de ştiut cît datorează textul biblic contribuţiilor lui Philon din 
Alexandria. Concepţia sa asupra Logosului şi a lui Dumnezeu ca principiu creator a 
influenţat creştinismul timpuriu, el socotind că Logosul a fost tiparul, planul pe care 
Dumnezeu a creat lumea. A fost influenţat de platonism, de neopitagoreism, de stoicism, 
de aristotelism, de către oratorii, istoricii şi poeţii greci, viziunea sa, deşi destul de 
armonioasă, fiind eclectică. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



123 
 

Să mai ţinem seama că, introdus în lumea greco-romană în secolul I, 
creştinismul nu s-a înrădăcinat puternic decît în secolul al II-lea, şi nu s-a 
dezvoltat peste tot decît în secolul al III-lea Or, ceea ce numim „spirit 
public”, în tot acest timp nu a rămas în aceeaşi poziţie în raport cu cele ale 
filosofiei şi religiei. Păstrînd diferenţele între honestiores şi la humiliares110, 
el s-a modificat în sînul acestor două categorii. Dacă creştinismul a făcut 
asemenea progrese în secolul al III-lea, putem gîndi că schimbarea s-a 
petrecut în conformitate cu interesul său. 

În momentul în care Imperiul înlocuieşte Republica111, religia oficială a 
greco-romanilor este deja un sincretism, o combinaţie –de după cucerirea 
Orientului grec de către Roma– între zeii învingătorilor şi cei ai învinşilor. 
Oamenii instruiţi nu mai cred în ea, dar o respectă în public şi, cînd este 
nevoie, participă la riturile sale, pentru că ei continuă să o creadă necesară 
poporului, ale cărui apetite şi instincte periculoase le conţine. Mai fac astfel 
deoarece nu uită că Cetatea antică se sprijinea pe ea odinioară, că eforturile 
fecunde ale strămoşilor au fost susţinute prin ea, că ea marchează încă –
prin ceea ce are particular roman– legătura vizibilă care-i uneşte pe 
cetăţenii Oraşului. Mai mult sau mai puţin profund, scepticismul lor solicită 
alimentul metafizic de care nu se pot lipsi: de obicei stoicismul sau 

                                                 
110 Este vorba despre cele două rînduri de clase sociale din imperiu. Deşi, de-a lungul 
timpului, acestea au cunoscut felurite modificări la interior, în esenţă, ele şi-au păstrat 
caracterul stratificat, împreună cu unele dintre privilegii şi, mai ales, prestigiul pe care îl 
aveau în societate. (n.trad.) 
111 Fondată, conform tradiţiei, pe la 753 î.e.n., Roma cunoaşte mai întîi o perioadă de 
regalitate. Clasele superioare (nobiliară şi preoţească) sînt dominate de către etrusci, din 
rîndul cărora provine şi regele. La sfîrşitul secolului al V-lea, latinii şi sabinii vor dobîndi 
puterea, înlăturînd pe ultimul rege etrusc (al şaptelea), vor crea o constituţie care prevede 
separaţia puterilor în Stat, conducerea fiind asigurată de doi consuli aleşi anual cu ajutorul 
unor magistraţi şi a unei adunări a patricienilor, senatul. După perioade de prosperitate şi 
de pericol, Caius Iulius Caesar hotărăşte să ia frîiele puterii în mîinile sale, dar este ucis (în 
anul 44 î.e.n.) de un grup care se opunea ideii de absolutism. După o perioadă de lupte 
pentru putere, în anul 31 î.e.n. Octavian, fiul adoptiv al lui Caesar preia puterea, îşi ia 
numele de Augustus şi, cu toate că, formal, susţine că forma de guvernămînt este republica, 
el deţine puterea absolută în cadrul a ceea ce a numit Principat. După moartea sa, urmaşul 
său, Tiberius, va fonda dinastia Iulio-Claudină şi Imperiul. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



124 
 

epicureismul, şi asta conform caracterului lor individual şi doctrinelor 
diverselor şcoli filosofice. În ceea ce priveşte oamenii de joasă condiţie, 
aceştia rămîn înrobiţi micilor zei şi vrăjitorilor. Între timp, religiile cu 
misterii, mistice şi senzuale ale Orientului, deja implantate în imperiu, îşi 
încearcă treptat norocul. Augustus trece în planul său de ansamblu al 
restaurării Statului completa restabilire a religiei romane, dar, crezînd că ar 
fi posibil să oblige oamenii ca în acelaşi timp să-şi înfrîneze sentimentul 
religios, cînd ei deja posedă încă unul, în formele trecutului, sau să redea 
credinţa celor ce o pierduseră, el se lăsa pradă unei iluzii bizare. Orice ar fi 
gîndit despre asta, el nu a reuşit cu adevărat decît să restabilească, în 
integritatea lor, cultul şi templele, şi, paralel, întări valoarea civică a riturilor 
oficiale. Adevăratul patriotism, sau doar simplul loialism, presupuneau de 
acum înainte devoţiunea către numen Augusti şi zeiţei Romei112. 

                                                 
112 Continuînd moştenirea indo-europeană şi adaptînd-o realităţilor şi evoluţiilor proprii, 
precum şi tipului de societate creat, romanii şi-au întemeiat statul pe care îl vor inventa şi 
construi pe autoritatea capului de familie (pater familias), învestit şi cu îndatoriri 
religioase, el fiind preotul şi custodele larilor şi penaţilor, zeităţi ale căminului şi neamului. 
La rîndul ei, familia trebuia să cultive pe strămoş, în cadrul cultului geniului (conceput ca 
spirit protector şi forţă regeneratoare care avea grijă de trib). Alături de aceştia, erau 
fundamentali pentru binele comunităţii zei precum Vesta, care se îngrijea de continuitatea 
neamului şi a urbei. De la începuturile ei, Roma nu se închinase oamenilor, urîse regalitatea 
şi orice formă de monarhie ori de putere care nu poate fi uşor controlată ori înlocuită. 
Într-un Stat expansionist, cu energiile depuse în slujba binelui neamului şi a comunităţii, 
chiar marile victorii, deşi sărbătorite împreună cu indivizii care le aduseseră, erau dedicate 
zeilor, în special lui Jupiter Capitolinul. În acest context, cultul împăratului apare ca o 
necesitate istorică, instituită pe vremea lui Augustus, şi dată de faptul că imperiul ajunsese 
să înglobeze o diversitate etnică nemaiîntîlnită, împăratul avînd a păstra echilibrul între 
senat şi popor, a asigura bunul mers al treburilor publice, spre a genera pacea şi 
prosperitatea imperiului. Soluţia avea în vedere unitatea imperiului şi a maselor etnice care 
îl constituiau, asigurarea respectului faţă de nişte simboluri comune. Dincolo de formele în 
care, de-a lungul timpului, s-a manifestat cultul împăratului, precum şi de reacţiile 
diferitelor categorii populare, sociale şi etnice, rolul cultului împăratului a rămas unul civil 
şi, mai ales, cu miză civilă, impietatea nefiind una referitoare la Divinitate, ci una care 
afecta bazele Statului roman. La urma urmelor, cultul strămoşilor neamului şi al zeilor 
protectori şi dătători de energii doar căpătase alte aparenţe şi o nouă extensie. Soluţia 
aceasta era o alternativă la împrejurarea istorică nouă, în urma căreia nu mai era posibil să 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



125 
 

O asemenea religie consta în cîteva ceremonii, ea fiind lipsită de orice 
teologie, de o adevărată dogmatică, şi nu putea pretinde că alimentează un 
sentiment religios viu, fie el cît de mic. Or, din vremea lui Tiberiu pînă în 
cea a lui Nerva, sub presiunea Orientului –favorizată de insuficienţa 
ştiinţei– şi sub influenţa relelor de diverse feluri care îi puseră la încercare şi 
îi copleşiră pe oameni (stoicismul neputînd feri decît o mică elită), s-a 
întîmplat ca sentimentul să recîştige un loc tot mai mare în conştiinţa 
greco-romanilor. Acesta se amplifică şi deveni mult mai exigent decît în 
trecut. Chiar în clasele luminate, scepticismul fu repede depăşit de 
puternicele aspiraţii spre o viaţă religioasă profundă, iar stoicismul dădu 
înapoi rapid în faţa platonismului, mai plastic, mai uşor de umplut cu 
religiozitate. Dacă este oarecare exagerare în a spune că Marc Aureliu a fost 
ultimul dintre stoici, rămîne adevărat că declinul domniei sale marchează 
completa decadenţă a doctrinei căreia nobilul împărat tocmai îi dăduse 
suprema strălucire. De acum înainte, lumea păgînă este coaptă pentru 
devoţiune. Venirea, o dată cu Sever113, a prinţilor africani şi sirieni, 

                                                                                                                                
se aibă în vedere un cult al strămoşilor sau al unor divinităţi făcînd parte dintr-un fond 
vechi şi comun, dat de caracterul etnic sau cutumiar decurgînd dintr-o îndelungată 
convieţuire împreună. Toate schimbările care se vor produce în diferite perioade ale 
imperiului –inclusiv edictul lui Caracala, din 212, prin care se acordă cetăţenie romană 
tuturor locuitorilor născuţi în imperiu– constituie, în fapt, măsuri cu caracter politic, de 
natură a rezolva probleme concrete cu care imperiul se confrunta. Opoziţia creştinismului 
şi a capilor săi faţă de cultul împăratului ţine de inflexibilitatea formală ce caracteriza în 
mod genetic noua religie, lucru pe care întîlnirea cu filosofia greacă îl va atenua 
considerabil. (n.trad.) 
113 Între 193 şi 235 imperiul este condus de o dinastie de origine africană, întemeiată de 
către generalul Lucius Septimius Severus (193-211). Constantele dinastiei au fost marea 
apropiere faţă de armată şi de militari şi continuarea persecuţiilor faţă de creştini şi evrei. 
Dincolo de acestea, doar întemeietorul dinastiei şi ultimul reprezentant (Alexianus Severus, 
222-235) s-au caracterizat prin oarecari realizări şi echilibru, ceilalţi remarcîndu-se prin 
excentricităţi şi cruzimi. Chiar dacă întemeietorul are cîteva realizări (efemere, de altfel) în 
plan militar şi cîteva realizări mărunte în plan administrativ, nivelul acestuia, ca 
administrator al imperiului şi prim politician (cel mai ridicat între Severi) este profund 
marcat de lipsa educaţiei şi capacităţilor necesare unui împărat roman. O altă constantă a 
dinastiei a fost implicarea femeilor în treburile imperiului (începînd cu Iulia Domna, soţia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



126 
 

dominaţia femeilor pătrunse de pietatea mistică a Orientului, au favorizat 
rapida dezvoltare a acesteia, şi secolul al III-lea i-a cunoscut toate formele –
de la cele mai grosiere, strîns înrudite cu superstiţia pură, pînă la cele mai 
rafinate, cizelate de reflexiile unei filosofii de acum înainte orientate către 
divin. 

Religiile de Stat, după formula pe care toată antichitatea a cunoscut-o, 
se reduceau doar la religia împăratului, acum cînd naţionalităţile –
autonome odinioară pe teritoriul astăzi cucerit de către Roma– erau 
absorbite de aceasta. De aici înainte, sentimentul religios cel mai viu se 
aplica în întregime mîntuirii individului. Toate credinţele şi toate cultele îşi 
avură atunci credincioşii lor. Aceştia le adaptau dorinţei lor intense pentru 
un viitor plin de fericirea eternă, într-un dincolo misterios. Din această 
imensă materie religioasă, pietatea fiecăruia îşi croia o religie pe măsura sa, 
iar pentru a-şi construi un credo practic, combina în mod obişnuit afirmaţii 
ale religiei şi ale riturilor de diferite origini. 

Începînd cu secolul I, creştinismul se prezenta ca o religie orientală, 
mistică şi practică totodată, pe de o parte bazată pe revelaţia divină şi 
promiţînd mîntuirea eternă printr-un mediator atotputernic, pe de altă 
parte pretinzînd a instaura pe pămînt o viaţă nouă, plină de iubire şi virtute. 
Avea, aşadar, şanse de a plăcea oamenilor cuprinşi de aceleaşi dorinţe ca şi 
cei cărora le aducea realizarea; totodată, exclusivismul său trebuia să facă 
rău sorţii sale înainte de a i-o asigura. Acesta se arăta rebel la orice 
sincretism, dar încă era foarte simplu în dogma şi în practica sa –aşadar 
foarte plastic–, şi putea primi şi asimila –aproape fără a-şi da seama– 
elementele cele mai răspîndite pe teritoriul roman: aspiraţiile religioase şi 
uzanţele rituale. Mai mult, nu era capabil să scape acestora şi, dacă în 
secolul al III-lea, este în stare să facă faţă cu succes oricărui sincretism 
păgîn, este pentru că el însuşi a devenit un sincretism în care se regăsesc 

                                                                                                                                
lui Septimius, trecînd prin Iulia Maesa, sora acesteia şi fiicele celei din urmă, Iulia 
Soaemias, mama lui Elgabalus şi Iulia Avita mamaea, mama lui Alexianus Severus). În mod 
inevitabil, la capătul dinastiei, imperiul va intra într-o criză politică, economică şi militară, 
dominată de dezordine, revolte, război civil, sărăcie, împăraţi slabi şi domnii scurte. 
(n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



127 
 

toate ideile fecunde, toate riturile esenţiale ale religiozităţii păgîne. 
Creştinismul le-a combinat şi armonizat în aşa fel încît se poate ridica 
singur, înaintea credinţelor şi practicilor incoerente ale adversarilor, fără ca, 
sub vreun aspect important, să le pară inferior. 

Acest travaliu capital de absorbţie –care ne permite să înţelegem că a 
existat un moment în care creştinismul a putut trezi numeroase şi active 
simpatii în lumea greco-romană– s-a produs lent şi mereu în raport cu 
creşterea credinţei de-a lungul diverselor pături ale societăţii păgîne –în 
care, tocmai am arătat, mentalitatea religioasă n-a fost niciodată şi peste tot 
aceeaşi. De la fiecare din aceste pături sociale religia va lua cîte ceva, şi 
fiecăreia îi va datora acel soi de ierarhie care încă mai există în Biserică –
lucru care se observă încă din clipa în care dogmatica creştină a început a se 
întemeia–, şi care conduce pe o pantă imperceptibilă, de la credinţa 
ignoranţilor la credinţa filosofică a intelectualilor. 

Predicatorii creştini s-au adresat mai întîi oamenilor de joasă condiţie –
semenii lor străini– şi, la drept vorbind, alături de aceştia, consolatoare, 
fraternă şi egalitară, doctrina avea cele mai mari şanse în a se bucura de o 
bună primire. Cu toate acestea, nu trebuie exagerat: Paul şi discipolii săi au 
predicat prozeliţilor evrei, iar aceştia nu erau cu toţii humiliores; apoi, exista 
un număr mare de femei din clasele de sus dar, cu siguranţă, şi cîţiva 
bărbaţi. Acestea sînt temeiuri pentru a crede că mai mulţi dintre ei au fost 
convertiţi la credinţă. Nu este mai puţin adevărat că, pînă în vremea 
Antoninilor114, honestiores nu au format niciodată mai mult decît o 

                                                 
114 Precedînd dinastiei Severilor, dinastia Antonină urmează dinastiei Nerva-Traian, prin 
adoptarea de către Hadrian a lui Antoninus Pius, care avea obligaţia de a adopta, la rîndul 
său, pe Marcus Aurelius şi Lucius Verus. Fiind în fruntea Romei între 138 şi 192, Antoninii 
se vor remarca prin abilităţi politice, militare, de administratori ai imperiului, bunăcredinţă 
şi echilibru în acţiuni, rezultate bune, în general perioada putînd fi caracterizată ca una de 
dictatură luminată, în interesul exclusiv al imperiului. Primul dintre ei, Antoninus Pius, 
domnind mai mult decît Tiberius, a păstrat cît a putut de mult instituţiile funcţionale 
create de către Hadrian, a ameliorat felurite legi (uşurînd eliberarea sclavilor, stabilind că 
orice acuzat este nevinovat pînă la pronunţarea unei sentinţe judecătoreşti care stabileşte 
contrariul) şi, în general, a condus cu multă diplomaţie şi fermitate, impunîndu-se cu 
autoritatea creată prin calitatea şi eficienţa deciziilor sale, fiind admirat şi respectat pentru 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



128 
 

minoritate infimă în Biserică. Cei care constituiau fondul Bisericii erau 
sclavii şi muncitorii şi, cum în acele vremuri, fiecare nou creştin adăuga o 
unitate la lista misionarilor, creştinismul continua să recruteze mai ales 
dintre humiliores. Prin sclavi, însă, el atinse femeile libere –stăpînele lor– şi, 
accidental, atrase atenţia cîtorva bărbaţi instruiţi, aflaţi în căutarea 
adevărului divin. Graţie celor dintîi, se insinuă în clasele înalte, graţie 
celorlalţi –în cursul secolului al II-lea– el luă contact cu filosofia, 
consecinţele acestei întîlniri fiind incalculabile. 

Oameni precum Iustin, Tatian115 sau Tertullian116 veneau către 
creştinism deoarece convertirea lor era urmarea logică a unei crize 
                                                                                                                                
modalităţile echilibrate în care crea, impunea şi aplica deciziile cu soluţiile cele mai bune 
pentru imperiu. În vremea sa a domnit pacea, chiar dacă s-au produs mici intervenţii 
militare pentru restabilirea ordinei în imperiu (Iudeea, Mauritania, Britannia, Dacia). A fost 
patron al artelor şi ştiinţelor, prieten cu rabi Iudah. Stilul său de domnie poate fi rezumat 
prin ultimul cuvînt pe care l-a rostit: „aequanimitas”. Următorul Antonin, Marcus Aurelius, 
cel mai mare filosof stoic, care a încercat să păstreze cuvîntul de ordine al înaintaşului său, 
a avut parte de o perioadă marcată de conflicte militare, şi-a urmat şi îndeplinit îndatoririle 
de împărat, socotind, însă, că este o treabă incompatibilă cu apetenţa sa pentru filosofie. La 
insistenţele sale, a domnit alături de Lucius Verus. În plan administrativ şi juridic a făcut o 
serie de reforme prin care a ajustat organizarea şi funcţionarea imperiului la dinamica 
realităţii vremii. Ultimul dintre Antonini şi primul dintre porphyrogeneţi, Commodus, deşi 
a beneficiat de o educaţie intelectuală şi militară aleasă, fiind pregătit pentru a deveni 
împărat şi asociat la domnie cu tatăl său, poate fi socotit cel în vremea căruia începe 
decăderea imperiului roman. Spre deosebire de predecesorii săi, nu are interes pentru 
administraţie şi drept (pe care nici nu le stăpîneşte prea bine), are tendinţa de a lua hotărîri 
arbitrare, nejustificate şi care se dovedesc dăunătoare treburilor publice, în general, fiind 
abuziv în actele sale. Megaloman, laş, coborîndu-se pînă la a lupta în arena gladiatorilor 
(unde îşi exercita cruzimea asupra soldaţilor romani răniţi sau infirmi, precum şi asupra 
cetăţenilor romani infirmi), schimbînd pînă şi numele Romei, Commodus va sfîrşi ucis, 
numele fiindu-i supus dezonoarei. (n.trad.) 
115 Tatian asirianul (aprox. 120-180), elev al lui Iustin din Cezareea, scriitor şi teolog creştin 
care a scris o parafrază a Evangheliilor, Diatessaron, ce a devenit textul standard în 
comunităţile de creştini vorbitori de siriacă, pînă secolul al V-lea, la momentul traducerii 
acestora în Peshitta, versiunea siriacă a Noului Testament. Concepţia sa este puternic 
monoteistă, susţinînd că sufletul uman are, în mod natural şi organic, credinţă în 
Dumnezeu, decăderea aducîndu-l la politeism. Monoteismul înseamnă ridicarea de la 
lumea materială şi ieşirea de sub stăpînirea regulilor demonice, la unitatea cu Dumnezeu, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



129 
 

interioare. Ei aveau aspiraţii pe care filosofia singură nu le putea satisface, 
probleme pe care aceasta nu le putea rezolva, religia creştină răspunzînd 
unora şi satisfăcîndu-le pe celelalte. Din ziua în care deveneau creştini, însă, 
chiar dacă asemenea oameni îşi renegau tot trecutul gîndirii lor, nu se 
puteau debarasa de educaţia lor, de obiceiurile lor spirituale, de procedeele 
lor de a gîndi, de cuceririle lor intelectuale şi filosofice. Fie că îşi dădeau 
limpede seama, fie că simţeau în mod confuz, religia pe care o adoptaseră le 
părea săracă, nu în fondul ei, pe care îl socoteau insondabil precum infinitul, 
ci în expresia ei, iar cînd vorbeau despre ea, în mod irezistibil tindeau să-i 
acorde trăsăturile unei filosofii revelate. Cu procedeele lor de şcoală, o 
consolidau în partea ei de apologetică, iar cu reflecţii sau explicaţii pe care 
concluziile lor metafizice anterioare le sugerau –în prezenţa postulatelor 
creştine–, o întăreau în partea ei de dogmatică. 

Deschis atît cît se putea –datorită incertitudinilor de ordin dogmatic– la 
influenţe de acest gen, şi înmlădiat pe cît fusese deja prin speculaţia 
paulinică şi ioanică, creştinismul generaţiei post-apostolice nu le prevăzuse 

                                                                                                                                
care este spiritul cel mai pur. Tatian socoteşte că omul se poate ridica prin voinţă, imaginea 
lui Dumnezeu reflectîndu-se în om prin spirit. În ceea ce priveşte creaţia, aceasta s-a 
înfăptuit prin dynamis logike, puterea cuvîntului, Dumnezeu eliberînd Logosul, care a 
generat materia din care, apoi, toate s-au făcut. (n.trad.) 
116 Quintus Septimius Florens Tertullianus (aprox. 160-aprox.220), primul autor creştin 
care a scris un corpus detaliat al literaturii creştine latine, supranumit „părintele 
creştinătăţii latine” şi „fondatorul teologiei occidentale”, apologet şi polemist redutabil 
împotriva ereziilor, teoretician al dogmei Sfintei treimi „tres Personae, una Substantia”, 
poliglot cu o solidă educaţie, brusc convertit la creştinism în urma unui eveniment 
puternic, a trecut prin montanism, şi-a fondat propria grupare religioasă, dar a continuat să 
lupte împotriva ereziilor, în special a celor gnostice. S-a pronunţat extrem de vehement la 
adresa practicilor şi moravurilor vremii, a cultului împăratului, îndemnînd la rezistenţă şi, 
practic, la sacrificiul de sine (al altora). Spirit polemist pînă dincolo de orice limită, 
Tertullian găseşte mereu ceva de atacat sau de dispreţuit (inclusiv filosofia clasică greacă), 
indiferent de mize (de la cocoşul jertfit de Socrate lui Asclepios, pînă la a-i socoti pe 
filosofii greci ca patriarhi premergători ai ereticilor). Totodată, se pronunţă asupra tuturor 
chestiunilor pe care le întîlneşte în cale, influenţînd mult gînditorii care vor urma. Faptul 
acesta face ca multe dintre ideile sale să se împletească strîns în concepţiile Bisericii. 
(n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



130 
 

pe acestea deloc, şi nu deţinea vreun mijloc nici de a le tria, nici de a le 
disciplina. De aceea, la început, ele s-au exersat asupra sa într-un mod pe cît 
de confuz, pe atît de intens, şi a trebuit să treacă ceva timp pînă cînd masa 
de credincioşi –mereu lentă în a conştientiza cu claritate realitatea– să-şi 
dea seama că acestea împingeau religia în două direcţii foarte diferite. 
 

III 
Una tindea să împrumute din cultura elenică toate noţiunile 

susceptibile de a face mai profundă şi mai frumoasă doctrina creştină 
iniţială. Desigur, asimilarea nu era împiedicată de scrupule exagerate, iar 
logica –nu mai mult decît realitatea faptelor– nu era mereu în perfect acord 
cu acestea –textele nici atît–, dar intenţia cel puţin, era de natură a linişti. 
Aceasta nu căuta decît să adapteze afirmaţiile cele mai interesante ale 
gîndirii greceşti la exigenţele solicitate de postulatele sale fundamentale, 
unele modificîndu-le pe celelalte pînă la a le face mai degrabă de 
nerecunoscut. Transformarea se producea destul de lent, pentru a nu şoca 
deloc, şi, mai ales, ea opera în conformitate cu aspiraţiile mai mult sau mai 
puţin conştiente ale maselor de credincioşi. Dacă li s-ar fi spus celor 
doisprezece că Isus îl încarnase pe Dumnezeu, mai întîi nu ar fi înţeles, apoi 
ar fi protestat împotriva groaznicei primejdii de păcat. Probabil că ar 
accepta, însă, ce a spus Paul despre El: că fusese un Om celest şi că 
încarnase Spiritul, Pneuma117 lui Dumnezeu. Aceasta era prima etapă a unei 
augmentări pe care religia o dorea cu ardoare, şi care va apropia treptat şi 
pînă la completa asimilare, pe Christos de Dumnezeu. Această tendinţă, din 

                                                 
117 Preluîndu-l din scrierile medicale (unde se referea la un curent de aer în mişcare, 
respiraţie, suflu), stoicii vor face din pneuma un concept central al filosofiei lor despre 
Univers. La ei, pneuma este principiul activ care organizează materia (principiul pasiv), 
fiind de provenienţă divină. Pneuma poartă cu sine şi logosul, care este legiferator şi 
raţionalizant, şi care se impune materiei. Concepţia cosmologică a stoicilor se apropie de 
unele ipoteze actuale din fizica Universului, întrucît ei socoteau că Universul este o formă 
de existenţă a pneumei, el se generează şi distruge ciclic, după ecpiroză urmînd 
apocatastaza, cînd totul revine la şi în Zeul suprem (existenţa în sine şi spiritul ordonator), 
care, printr-un nou act de creaţie (palingenetic) eliberează pneuma, un nou ciclu începînd 
astfel. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



131 
 

care a apărut ortodoxia, n-a urmat un drum drept şi bine trasat. Adeseori a 
ezitat, s-a rătăcit printre speculaţiile pe care credinţa comună nu le-a 
acceptat, găsindu-şi –nu fără dificultate– ideea sau formula convenabilă. 
Totuşi –acesta este aspectul esenţial–, ea nu a încercat niciodată o 
combinare conştientă a ideilor păgîne, oricare ar fi fost acestea, cu 
postulatele creştine. Putem spune că, în funcţie de aceste postulate, ea şi-a 
ales şi organizat mereu adăugirile pe care le-a împrumutat din cultura 
elenică, chiar în acea admirabilă şcoală din Alexandria, a cărei glorie a fost 
Origenes118, şi care va încheia marea operă: transformarea creştinismului în 
filosofie revelată şi perfectă. 

Cealaltă tendinţă, pe care creştinismul a cunoscut-o încă din secolul al 
II-lea –poate dinainte–, îşi trage obîrşia dintr-un punct de plecare diferit. Ea 
vrea, de asemenea, să îmbogăţească cele mai simple afirmaţii de început şi 
să le adîncească. Nu o poate face, însă, decît combinîndu-le cu credinţe sau 
speculaţii împrumutate din ambianţa sa. Mai întîi, nu se manifestă nici un 
fel de prudenţă în alegerile sale, care se opresc la obiecte foarte numeroase 
şi mai ales foarte disparate: păgînism olimpic, orfism, diferite religii 
orientale, sisteme filosofice, hrănindu-se din toate. În al doilea rînd, nu 
există preocuparea de a-şi pune în acord împrumuturile cu datele istorice 
sau doar tradiţionale ale religiei, căci se pretinde a fi în posesia unei revelaţii 
                                                 
118 Origenes (Adamantius) (aprox. 185-254), ascet, teolog şi scriitor african, autor al 
Hexaplei, exeget al multor cărţi biblice, creator al unui sistem care prezintă doctrina 
creştină din perspectivă filosofică. Pentru Origenes, Dumnezeu este principiul prim, 
perfect unitar şi imuabil, incomprehensibil, transcendent materiei, spaţiului şi timpului, 
limitat doar de propria deitate. Logosul este principiul raţional prin care Dumnezeu dă 
existenţă Universului, şi, alături de Sfîntul Duh, constituie un reflex al lui Dumnezeu, care 
îşi comunică astfel divinitatea şi îşi manifestă voinţa sa atotputernică. În acest fel, Origenes 
ajunge la o concepţie ierarhizată a Sfintei Treimi. 
Urmînd creaţiei celor două emanaţii, Logosul şi Sfîntul Duh, fiinţele raţionale sînt create în 
chipul divinităţii şi sînt dotate cu liber arbitru, deoarece nefiind perfecte, astfel au 
posibilitatea de a atinge perfecţiunea, prin purificarea treptată şi deplină, totul 
reîntorcîndu-se în punctul de plecare, care este Dumnezeu, de la care toate pleacă şi care se 
află în toate. Această concepţie arată şi că scopul lui Dumnezeu, în ceea ce priveşte creaţia 
materială, este purificarea acesteia şi ridicarea spirituală, dar şi că Origenes susţine 
apocatastaza. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



132 
 

particulare, prin care justifică cele mai monstruoase construcţii –veritabile 
sisteme sincretice–, în care adevăratul creştinism nu mai apare decît ca un 
element dificil de recunoscut, cu o cosmogonie complicată, o metafizică 
greu de înţeles, care nu-i datorează aproape nimic, nici una, nici cealaltă. Se 
înţelege de la sine că aceste gnoze diferite, înflorite în secolul al II-lea, au 
îngrozit pe cei simpli şi că, în realitate, ele nu aveau nici o şansă de a dura, 
chiar trecînd –cum au sfîrşit cele mai multe prin a o face– în practici 
magice –mai seducătoare pentru vulg decît construcţiile metafizicii mistice 
şi simboliste. Totuşi, acestea existau în logica evoluţiei creştine, astfel că ele 
ne prezintă o imagine a acestei evoluţii, care corespunde cu ceea ce ştim 
despre spiritul vremii în care ele au apărut şi care sfîrşeşte prin a ne face să-l 
înţelegem. 

Este semnificativ faptul că acestea au apărut –nu precum celelalte erezii, 
în sînul cărora credinţa este dezbătută– înainte de a-şi găsi un loc, şi că, în 
majoritatea cazurilor, nu sînt decît opinii care nu au reuşit, cu nimic mai 
neobişnuite decît cele care s-au impus. Controversele şi discuţiile pe care şi 
unele şi celelalte le-au provocat, au aşezat şi au fixat treptat elementele 
doctrinei ortodoxe. Ele au oferit credincioşilor ocazia de a-şi analiza şi 
preciza propria lor gîndire sau aspiraţiile lor, au identificat problemele, au 
accentuat contradicţiile pe care teologii avuseseră misiunea de a le rezolva. 
Mai mult încă, ele au făcut evidentă necesitatea şi imperioasă dorinţa unei 
discipline a religiei, a unei reguli, şi a unei autorităţi care să o apere 
personificînd-o. În acest sens, ele reprezintă cel mai activ factor de 
organizare ecleziastică şi de autoritate clericală care se fundamentează în 
secolul al II-lea. 

Celălalt factor trebuie căutat într-o reacţie a mediului greco-roman 
asupra creştinismului primitiv, cel care –începînd cu momentul în care 
fraţii părăsesc Templul evreu– tinde să introducă într-un cult, în întregime 
„în spirit şi în adevăr”, totul sau o parte din ritualismul păgîn. Evoluţia 
creştinismului sub aspect ritualic se încheie în paralel cu evoluţia 
dogmatică, şi prin aceleaşi procedee. Se pleacă de la practicile simple ale 
începuturilor, toate apărute din iudaism: botezul, frîngerea pîinii, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



133 
 

impunerea mîinilor119, rugăciunea, postul. Acestora li se va acorda un sens 
tot mai profund şi mai misterios, fiind amplificate şi juxtapunîndu-li-se 
gesturi familiare sau păgîne. Apoi li se va conferi un interes deosebit –pe 
care îl comportau, spre exemplu, riturile misteriilor greceşti şi orientale– şi 
li se va infuza antica şi redutabila putere a magiei. Acest proces începe 
imediat ce religia apostolică ajunge din Palestina pe terenul grec, se 
întîlneşte –deja extrem de avansat, în paulinism–, şi se continuă fără 
întrerupere în decursul luptei noii religii împotriva rivalelor sale. 

Uneori, este foarte dificil de spus cu certitudine din ce rit păgîn derivă 
cutare rit creştin, însă rămîne în afara oricărei îndoieli faptul că spiritul 
ritualist al păgînilor s-a impus treptat creştinismului, pînă la a se regăsi în 
întregime în ceremoniile acestuia din urmă. Începînd cu secolul al IV-lea, 
necesitatea de a dezrădăcina obiceie vechi şi foarte persistente a grăbit 
asimilarea. De altfel, puterea clerului crescu extrem de mult prin dreptul –
pe care, în ciuda cîtorva ezitări, de curînd îl primise aproape în 
exclusivitate– de a dispune de forţa magică a riturilor, care au fost numite 
sacramente. 
 

IV 
Dacă, aşadar, examinăm Biserica creştină la începutul secolului al 

IV-lea, vom avea dificultăţi în a recunoaşte comunitatea apostolică, sau, 
pentru a spune adevărul, nu o mai recunoaştem deloc. În locul unui mic 
grup de evrei, separaţi de majoritatea fraţilor lor doar printr-o speranţă 

                                                 
119 Impunerea mîinii sau mîinilor pe capul cuiva este un gest vechi, cu semnificaţii 
profunde, suprapuse şi decantate de-a lungul secolelor. Binecuvîntarea părintească, 
sfinţirea preoţilor, trimiterea apostolilor în misiune, ungerea nobililor, binecuvîntarea 
mirenilor de către sacerdoţi, felurite ritualuri între dascăl şi învăţăcel, orice formă de 
transmitere a unor atribute dinspre iniţiat către cel în curs de iniţiere sau aflat la capătul 
acesteia şi precedînd orice formă de plecare în lume se fac de sus, plasînd centrii energetici 
ai palmei iniţiatului deasupra locului în care, cîndva, se situa fontanella celuilalt, spre a-l 
investi pe acesta cu energia şi acceptul necesare noii vieţi. În Biserică, impunerea mîinilor 
rămîne un gest ritualic curent, chiar dacă s-a formalizat pînă la a nu i se mai şti 
semnificaţiile (ceea ce –precum în orice situaţie în care o formă există şi se află în uz, dar 
şi-a pierdut sensul– face ca individul să îi atribuie felurite semnificaţii şi valori). (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



134 
 

aparte şi printr-o toleranţă mai ridicată faţă de prozeliţi decît cea a 
naţionalismului israelit de rînd, vedem acum o vastă asociaţie religioasă în 
care intră –fără distincţie de rasă ori de condiţie socială– toţi oamenii de 
bună credinţă, şi care are conştiinţa că formează un corp, conştiinţa de a fi 
poporul ales, Biserica lui Christos. Ea l-a respins pe Israel –despre care 
spune mereu că a părăsit căile Domnului şi că rătăceşte în mod deplorabil 
departe de adevăr–, a găsit mijlocul de a se debarasa de practicile Legii 
evreieşti, dar, şi de a recunoaşte Vechiului Testament calitatea de Carte 
sfîntă120. Întemeindu-se pe afirmaţiile fundamentale ale credinţei lui Israel, 
Biserica a construit o dogmatică nouă, foarte complicată, a cărei speculaţie 
                                                 
120 Creştinismul făcuse paşi importanţi pe calea îndepărtării de Legea iudaică, iar cîţiva 
creştini notabili, precum Marcion, s-au folosit de acest fapt. Nu au reuşit deoarece 
apologetica creştină a începuturilor, sprijinindu-se în mod constant pe textele biblice 
socotite profetice, consolidase veneraţia iudeo-creştină pentru Carte şi îi confirmase 
caracterul divin. (n.a.) 
Marcion din Sinope (sec. I-II), creatorul ereziei marcionismului, sistem teologic care a 
reprezentat un concurent serios la adresa Bisericii. Prin unele idei, este precursor al 
bogomilismului şi al catarismului. Pe baza studierii Vechiului Testament, Marcion 
socoteşte că iudaismul este distinct de creştinism şi opus acestuia, în învăţăturile despre 
Dumnezeu, Isus referindu-se la un Tată ceresc, iar nu la Yahweh. Acesta din urmă este 
doar demiurg, o zeitate geloasă, răzbunătoare şi crudă, în vreme ce Isus vorbeşte despre un 
zeu universal, plin de compasiune, bunăvoinţă şi milă faţă de umanitate. Marcion mai crede 
că evreii nu au înţeles corect textele Vechiului Testament şi nici întîmplările din vremea lui 
Isus. Altminteri s-ar fi înţeles că acesta este mîntuitorul trimis de Tatăl ceresc, 
încarnîndu-se (dar în manieră gnostică, docetistă, corpul său fiind doar o imitaţie a 
corpului material), apoi pătimind spre a răscumpăra omenirea şi a deschide calea către 
viaţa veşnică. Dincolo de teologia sa, pentru care a fost excomunicat, Marcion este 
important deoarece este primul care pune, într-un mod cît se poate de clar, problema 
canonului. De fapt, el este primul care propune instituirea unui canon al cărţilor Noului 
Testament, pe care îl împarte în Evanghelikon şi Apostolikon (în care, la loc de cinste se află 
Epistolele sfîntului Paul, pe care Marcion îl consideră a fi nu doar cel mai corect interpret şi 
învăţător al ideilor lui Isus, ci şi marele său apostol). Prin critica adusă mai multor texte 
considerate a fi valide în epoca sa, el a grăbit acţiunea Bisericii de a-şi constitui un canon al 
textelor biblice, iar prin concepţiile şi interpretările sale a făcut vizibilă necesitatea de a 
discerne, pe baze clare, între ortodocşi şi eretici, practic, determinînd Biserica să-şi edifice 
o dogmatică şi canoane riguroase şi unitare, caracter sistematic în acţiunile sale şi trasarea 
unor limite în ceea ce priveşte acţiunile şi concepţiile membrilor ei. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



135 
 

centrală s-a dezvoltat în jurul persoanei lui Christos –ajuns la identificarea 
cu Dumnezeu–, şi din care şi-a extras elementele, parte a propriilor reflecţii 
–ce duc la creşterea primelor elemente ale credinţei sale–, parte din 
doctrinele filosofice şi religioase ale mediului greco-roman. Această 
dogmatică, exprimată printr-o regulă a credinţei stabilită, pe baza opiniei 
majorităţii, de către autorităţi competente, se prezintă ca o filosofie revelată 
şi perfectă, explicaţia ne varietur a lumii, a vieţii şi a destinului, iar teologii 
se străduie cu zel să o aprofundeze şi să o facă armonioasă. 

Dintr-o altă perspectivă, Biserica creştină se prezintă ca un corp 
constituit. Ea s-a organizat treptat în Biserici individuale, după modelul 
sinagogilor sau al asociaţiilor păgîne. Funcţiunile administrative şi spirituale 
sînt concentrate în mîinile unui cler ierarhizat, ai cărui şefi au căpătat 
obiceiul de a se pune de acord asupra tuturor chestiunilor privitoare la 
religie, la moravuri şi la disciplină, şi de a exprima opiniile majorităţii prin 
decizii colective. Acest cler prezidează în cadrul riturilor, mai mult sau mai 
puţin împrumutate direct din iudaism sau din misteriile păgîne, însă perfect 
creştinate şi mascate –cel puţin cele mai importante– cu misterioasa putere 
magică cu care cultele secrete ale Greciei şi Orientului îi obişnuiseră pe 
oamenii de atunci. Cu alte cuvinte, creştinismul devenise o adevărată religie, 
cea mai completă dintre toate –pentru că a luat din toate ce aveau ele 
maibun –, cea mai primitoare, cea mai consolatoare şi cea mai umană. 
Astfel, cel simplu nu are decît să creadă în ea –fără a înţelege– şi a asculta 
de autorităţile ei –fără a gîndi– pentru a-şi asigura mîntuirea veşnică, în 
vreme ce filosoful găseşte în dogmele acesteia o amplă materie de speculat. 

Totuşi, această religie atît de profund sincretică, se manifestă exclusivist 
la modul imparabil. Ea nu suferă nici o împărţire a credincioşilor ei cu nici o 
altă religie, nu tolerează nici o rivală şi, înainte de a-şi asigura victoria, 
această tendinţă fundamentală a naturii sale i-a cauzat cele mai periculoase 
dificultăţi, mai ales, suscitînd animozitatea Statului şi pe cea a întregii 
societăţi civile. 

Înainte de a încerca să ne dăm seama de natura, de evoluţia, de 
amploarea şi de rezolvarea acestui conflict decisiv, trebuie să ne apropiem 
mai mult şi să cercetăm sub aspect concret două fapte fundamentale pe care 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



136 
 

tocmai le-am prezentat in abstracto: religia lui Christos, adică religia care îl 
are în vedere pe Christos ca fiind propriul său Dumnezeu, care –
organizîndu-se în timp– a generat Biserica creştină, şi care –din mod de 
viaţă, ce era mai întîi– a devenit corp de doctrină şi sistem de dogmatică. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:04:35 UTC)
BDD-B621-10 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

