
107 
 

CAPITOLUL VI 
OPERA APOSTOLULUI PAUL 

 
I. − Paul este independent de apostolii palestinieni. − Prima sa poziţie faţă de ei. − Cum îi 

orientează Barnaba activitatea. − Viaţa sa de misionar. 
II. − Învăţăturile pe care le aduce. − Problema primirii ne-evreilor în cadrele noii religii. − 

În ce fel determină soluţia sa mesianismul creştin să devină o religie originală. − 
Christologia lui Paul acţionează în acelaşi sens. − În ce fel concepe el persoana şi rolul lui 
Christos. − Mîntuitorul este Fiul lui Dumnezeu; răscumpărarea. − Prin ce este această 
doctrină o gnoză. 

III. − Influenţa habitudinilor de ritual ale străinilor convertiţi asupra botezului şi a 
euharistiei paulinice. − În ce măsură este Paul fondatorul creştinismului. 

 
I 

Faptele ne spun că locul convertirii lui Paul trebuie căutat pe drumul 
Damascului, şi tot ele plasează în acest oraş centrul primei sale lucrări; le 
putem da crezare. Pentru noi este esenţial să remarcăm că nu la Ierusalim 
sau prin contact cu cei doisprezece şi-a făcut el ucenicia de misionar creştin, 
şi că nu s-a socotit ca fiind dependent de aceştia. Convins că însuşi Isus, 
Christul glorificat, printr-un act special al voinţei sale, l-a instituit apostol, 
Paul nu acceptă să fie contestat de nimeni şi crede că nu are nevoie de 
sfaturi şi de învăţături de la nimeni. Să ne amintim orgolioasele declaraţii 
din Epistola către galateni (1, 10 şi urm.): „Caut eu oare acum bunăvoinţa 
oamenilor? Sau a lui Dumnezeu? Ori caut eu să plac oamenilor? Dacă aş 
căuta să plac oamenilor, n-aş fi slujitorul lui Christos. Dar vă fac cunoscut, 
fraţilor, că Evanghelia predicată de mine nu este după om; nici n-am 
primit-o, nici n-am învăţat-o de la vreun om, ci prin revelaţia lui Isus 
Christos”. „Dar cînd i-a plăcut lui Dumnezeu, cel care m-a pus deoparte 
încă din sînul mamei mele şi m-a chemat prin harul său, mi l-a revelat pe 
Fiul său în mine ca să-l vestesc neamurilor imediat, fără să mă sfătuiesc cu 
cineva” (a se citi: de la o autoritate omenească). Şi fără să urc la Ierusalim, 
la cei care erau apostoli înaintea mea (...). Trei ani după aceea, am urcat la 
Ierusalim să fac cunoştinţă cu Chefa”. 

Să remarcăm că întreaga esenţă a instrucţiei creştine conţinea cîteva 
fraze, iar Paul le cunoştea, după toate aparenţele, înainte de viziunea sa 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:03:21 UTC)
BDD-B621-09 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



108 
 

decisivă, asfel încît i-a fost foarte uşor să le predice imediat ce a devenit 
credincios. În schimb, se înţelege că oamenii din Ierusalim, fără a pune la 
îndoială sinceritatea convertirii sale, aveau rezerve în ceea ce priveşte 
caracterul real al vocaţiei sale, admiţînd cu greu că el ar vorbi de Isus –el, 
care nu-l cunoscuse–, cu tot atîta autoritate ca şi ei –care trăiseră în chip 
firesc alături de el. Cînd, la capătul a numai trei ani, el se decise să urce la 
Ierusalim, nu găsi decît neîncredere în mica lume apostolică şi, fără îndoială, 
nu ar fi putut-o străpunge nici acum dacă Barnaba, frapat de ardoarea şi de 
convingerea sa, nu l-ar fi condus la Petru şi la Iacob, care se deciseră să-l 
primească şi să-i recunoască misiunea. 

Încă de pe acum, se deosebea de ei în privinţa „chestiunilor privitoare la 
Isus”, adică el adera la o christologie –aceea a eleniştilor– care o depăşea pe 
a lor, şi, dacă dăm crezare Faptelor (9, 29), expunerea ideilor sale, pe care o 
întreprinse în sinagogile elenizante din oraş –acelea frecventate de evreii de 
limbă greacă– provocă o asemenea agitaţie încît trebui să părăsească rapid 
Ierusalimul. Se retrase în Siria şi în Cilicia, adică în Antiohia şi la Tars, şi 
aici veni Barnaba să-l caute, cînd imaginea a ceea ce făcuse în Antiohia 
revelă acestui om remarcabil –şi pe care îl vom cunoaşte mai bine– viitorul 
religiei creştine pe teren grecesc. 

Aşadar, din iniţiativa lui Barnaba porni Paul să răspîndească Vestea cea 
Bună a Domnului Isus în lume –şi începu această viaţă aspră de misionar– 
pe care o va duce în Asia Mică şi în Grecia, pînă în momentul arestării sale 
de către autorităţile romane, la Ierusalim. Mergea din oraş în oraş, 
oprindu-se acolo unde existau comunităţi evreieşti importante. Mai întîi 
vorbea în sinagogi şi, de obicei, stîrnea –printre evreii puri– adevărate 
furtuni împotriva a ceea ce el numea Evanghelia sa. Cînd le putea amîna 
efectele, căuta să convingă prozeliţii şi predica prin vreo casă particulară. 
Cînd reuşea destul de bine într-un loc, rămînea aici cîteva luni –aşa a făcut 
în Corint– sau revenea acolo –aşa a făcut la Efes. Totuşi, cu Bisericile pe 
care le „plantase”, întreţinea o corespondenţă mai mult sau mai puţin activă, 
care le întărea în credinţă şi le îndrepta din slăbiciuni. Nu vom insista aici 
asupra acestei vieţi pline, agitate, periculoase şi fecunde, însă trebuie să 
înţelegem ce l-a învăţat aceasta pe Paul. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:03:21 UTC)
BDD-B621-09 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



109 
 

 
II 

Mai întîi, el a văzut cu limpezime un adevăr căruia cei doisprezece nu i 
se supuneau de bună voie şi, de altfel, faţă de care nu erau la fel de deschişi 
precum el: „cei temători de Dumnezeu” credeau destul de uşor în 
„Domnul”, în timp ce majoritatea evreilor puri îşi închideau urechile şi îşi 
împietreau inima cînd discipolii căutau să-i convingă. În consecinţă, trebuia 
ca aceştia din urmă să fie abandonaţi şi lăsaţi pradă nebuniei lor şi, în mod 
deliberat, adevărul să fie dus în afara lui Israel? Se putea prevedea că, cel 
puţin în spatele prozeliţilor care „iudaizau”, urmau să vină la credinţă simpli 
păgîni. Acestora, li se putea accepta şi promite o parte din Împărăţie? Aceşti 
străini, necunoscători ai Legii lui Moise, ar fi, aşadar, co-moştenitori ai 
poporului lui Yahweh? Ne putem gîndi că cei doisprezece, cu totul pătrunşi 
de învăţătura lui Isus şi atît de profund evrei încă, nu ar fi acceptat astfel de 
consecinţe, fără cea mai mare aversiune. Paul le-o impuse pentru că ştiu să 
găsească argumente convingătoare prin care să comenteze succesele primei 
sale misiuni în Asia Mică, şi întrucît comunitatea din Ierusalim crezu că 
întrevede Spiritul în operele celui de-al treisprezecelea apostol. 
Comunitatea din Ierusalim era săracă. Bisericile lui Paul deţineau, uneori, 
aderenţi cu putere şi generoşi, iar apostolul ştia să-i solicite pentru a ajuta 
Biserica-mamă. Apoi, pe de altă parte, cum să nu recunoşti meritele unei 
activităţi care răspîndise în atîtea locuri diferite numele lui Christos 
glorificat? 

O dată acceptat principiul admiterii străinilor, se cuvenea să i se 
faciliteze aplicarea. Paul ştia că circumcizia displăcea grecilor şi că cea mai 
mare parte a „lucrărilor” Legii nu se acorda nici cu obiceiurile lor, nici cu 
deprinderile lor spirituale. De aceea, se convinse repede că Legea era 
substituită de învăţătura lui Christos, care venise special pentru a înlocui 
vechiul Legămînt cu unul nou. Cedîndu-i din nou, cei doisprezece 
consimţiră să dispenseze pe convertiţii străini de legalismul evreiesc. Acest 
lucru însemna, în mod implicit, a separa creştinismul de iudaism şi a-l 
transforma pe cel dintîi într-o religie originală. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:03:21 UTC)
BDD-B621-09 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



110 
 

Rezultatul –christologia lui Paul– fiind în asentimentul „eleniştilor”, 
sfîrşi prin a deveni inevitabil şi modifică profund reprezentarea pe care cei 
doisprezece şi-o făceau asupra lui Isus, asupra vieţii şi morţii sale. Apostolul 
înţelese repede că ideea mesianică nu interesa pe greci. La drept vorbind, ea 
nu era inteligibilă decît contopită cu speranţele naţionaliste ale evreilor. 
Pentru ca străinii să o poată accepta, trebuia negreşit să fie lărgită şi, 
împreunînd-o cu o concepţie familiară învăţăturilor misteriilor păgîne, 
Christos să fie prezentat, nu ca un om dotat cu forţa lui Yahweh –în vederea 
scoaterii poporului ales din nenorocirea sa, şi a-i aşeza duşmanii la 
picioare–, ci ca trimis al lui Dumnezeu, însărcinat să aducă tuturor 
oamenilor mîntuirea, certitudinea unei vieţi viitoare fericite, în care mai ales 
sufletul îşi găseşte deplina împlinire a destinului său. Pe de altă parte, Paul a 
mai observat că convertiţii străini nu se obişnuiau uşor cu „scandalul 
crucii”. Moartea infamantă a lui Isus, asupra căreia necredincioşii insistau 
neîncetat, trebuia, aşadar, să primească o explicaţie satisfăcătoare, care ar 
putea să o modifice creator. Apostolul medită asupra acestei duble 
probleme –deja pusă şi, probabil, orientată în chipul în care o luase de la 
comunitatea din dispersie– şi îi stabili o soluţie de o amploare incalculabilă. 
Total indiferent faţă de nazarinean –atît de scump celor doisprezece–, el nu 
voi să ştie decît de Crucificat, pe care şi-l reprezentă ca pe un personaj divin, 
preexistînd lumii însăşi, ca o încarnare a Spiritului lui Dumnezeu, „om 
celest”, mult timp reţinut în cer alături de Dumnezeu şi coborît spre a 
inaugura pe pămînt o adevărată umanitate nouă al cărei Adam să fie. 

Elementele esenţiale ale acestei întregi speculaţii le găsea apostolul –
fără a le căuta, probabil, şi ca printr-un joc spontan al memoriei sale sau al 
deprinderilor sale spirituale– într-un anumit număr de reprezentări uzuale 
ale misteriilor, iar acestea sînt textele hermetice, adică apărute din însăşi 
aceste misterii, care aruncă astăzi luminile cele mai decisive asupra 
doctrinei christologice a lui Paul, aşa cum tocmai am schiţat-o. 

Ea ajungea la o expresie care nu încetează să ne surprindă: Domnul Isus 
ne apare ca Fiu al lui Dumnezeu. Or, Dumnezeu este, pentru Paul, o 
moştenire evreiască. Înseamnă că monoteismul evreu se impune spiritului 
său ca un a priori şi în mod absolut. Acest Dumnezeu este Prea-Înaltul, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:03:21 UTC)
BDD-B621-09 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



111 
 

perfect distinct de natură, şi care nu dispersează în ea nici o tendinţă 
panteistă. Atunci cum poate fi reprezentată ideea că el ar putea avea un fiu, 
cum, adică, să fie înţeles acest raport de filiaţie, pe care Paul îl recunoaşte, 
între Domnul şi Dumnezeu? 

Am fi tentaţi, mai întîi, să credem că nu este vorba decît despre un mod 
de a vorbi, de o figură. Evreii dădeau numele de Servitorul lui Yahweh (Ebed 
Yahweh) oricărui om care putea trece drept inspirat de către acesta, iar 
grecul din Septanta reda des această expresie prin cuvintele pai~" tou~ Qeou~, 
unde pai~", semnifica, totodată –ca şi latinescul puer–, ‘servitor’ şi ‘copil’. 
Trecerea de la pai~" ‘copil’ la ui@o" ‘fiu’ nu constituie nicicum o dificultate şi 
avusese loc efectiv de la scrierile iudeo-creştine, precum Faptele, la 
Epistolele paulinice98. Un examen atent al textelor lui Paul, însă, probează că 
gîndirea sa depăşeşte cu mult acest sărac echivoc verbal. Pentru a fi siguri, 
ajunge să ne amintim celebrul pasaj din Epistola către romani (8, 32), în 
care el spune că Dumnezeu „nu l-a cruţat pe propriul său Fiu, ba chiar l-a 
dat la moarte pentru noi toţi”. Cu toate acestea, nu trebuie uitat că Paul –
tocmai pentru că nu bănuieşte încă nenumăratele dificultăţi teologice pe 
care această noţiune, de Fiu al lui Dumnezeu, le rezervă viitorului– poate 
foarte uşor să nu o utilizeze cu rigurozitate, ci să o folosească doar ca pe o 
aproximaţie care încearcă să exprime, de bine de rău, prin stabilirea 
implicită a unei analogii „în umanitate”, o relaţie „supraumană”, pentru care 
el nu dispune de „forme adecvate”. 

Ceea ce, în orice caz, trebuie îndepărtat este ideea unei confuzii între 
Domnul şi Dumnezeu. Lucrul acesta este de neconceput la Paul, care nici 
măcar nu bănuieşte încă Trinitatea. Domnul este subordonat lui Dumnezeu 
(1Cor., 3, 23) şi îl ascultă „pînă la moarte” (Filipeni 2, 8), cu o supunere 
totală (1Cor., 15, 28). Se poate spune că întreagă chestiune este dominată de 
textul din 1Cor., 8, 6: „pentru noi, cel puţin, există un singur Dumnezeu, 
Tatăl, din care toate sînt şi întru care sîntem noi, şi un singur Domn, Isus 
Christos, prin care sînt toate şi prin care sîntem noi”. Astfel, oricît de 
                                                 
98 Cf. Faptele, 3, 13 şi 26; 4, 27 şi 30; Didahiile, 9, 2; 10, 2; IClem., 59, 2 şi urm. etc. Este de 
subliniat că expresia „fiul lui Dumnezeu” nu apare decît o dată în Fapte (9, 20), dar şi acolo 
apare ca o caracteristică a învăţăturii lui Paul. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:03:21 UTC)
BDD-B621-09 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



112 
 

esenţială şi de necesară ar fi colaborarea Domnului la operele lui 
Dumnezeu, Domnul nu este egalul lui Dumnezeu. El reprezintă Spiritul său, 
căci, ne spune clar 2Cor., 3, 17: „Domnul este Duhul”. Paul nu poate afirma 
nimic care să apropie mai mult aceşti doi termeni supremi – Domnul şi 
Dumnezeu –, şi aceasta este aceeaşi relaţie de apropiere pe care a 
exprimat-o în limbaj uman afirmînd că Domnul este fiul lui Dumnezeu, fără 
ca această expresie să presupună în realitate că are în minte o teorie a 
filiaţiei în sensul strict al termenului. 

Pentru a fi riguroşi, trebuie spus că, pentru Paul, Domnul reprezintă, el 
singur, una dintre categoriile creaţiei, cea mai apropiată de Dumnezeu şi pe 
care o putem califica drept divină. Pe de altă parte, este sigur că, încă de pe 
acum, dogma divinităţii lui Christos este pe drum, de vreme ce 
reprezentarea lui Paul pare prea indecisă şi prea incompletă pentru a fi 
stabilă, în vreme ce pietatea credincioşilor –nepăsătoare faţă de dificultăţi– 
simte nevoia de a conduce credinţa în mod energic, în direcţia identificării 
Domnului cu Dumnezeu. 

Fără a insista mai mult aici –căci nu este locul– asupra concepţiilor 
teologice, cu atît mai complexe cu cît rămîn nesigure sub mai multe aspecte, 
am arătat cu destulă limpezime ce a devenit Isus Nazarineanul sub acţiunea 
miturilor mijlocirii şi mîntuirii, familiare mediului paulinic, şi pe care 
apostolul le-a regîndit în funcţie de teodiceea sa rabinică. Iată-l devenit 
lucrător universal al lui Dumnezeu anterior timpului şi lumii, încarnare a 
Spiritului Sfînt –care constituie esenţa sa divină– executor al marelui 
proiect al lui Dumnezeu care vizează regenerarea şi mîntuirea umanităţii. 

În felul acesta, moartea sa devine perfect inteligibilă. Copleşiţi sub 
greutatea păcatelor lor, oamenii erau incapabili de a se îndrepta spre lumina 
divină; Christos a vrut să le ofere calea şi s-a împovărat cu relele lor, pe care 
supliciul său infamant le-a expiat. Pentru a avea parte de roadele acestea şi a 
pentru căpăta graţia în ziua judecăţii, se cuvenea ca, mai întîi, să aibă loc 
unirea cu el, prin încredere şi iubire. Pretinsul scandal devenea astfel marele 
mister, scopul, raţiunea supremă de a fi a misiunii lui Isus; iar Paul spunea 
chiar că predica sa nu era decît un „discurs al crucii”. Grecii îl puteau 
înţelege şi erau mişcaţi. Celor doisprezece, nu le aducea nimic inacceptabil 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:03:21 UTC)
BDD-B621-09 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



113 
 

în sine, întrucît lăsîndu-le întregul farmec al amintirilor lor reale, el ridica 
încă şi mai sus decît crezuseră ei, gloria Învăţătorului lor. 

Numai că el schimba cu totul perspectiva şi sensul operei sale. În acelaşi 
timp, punea fundamentele unei vaste speculaţii doctrinare, mai mult decît 
străină, antipatică, în mediul în care trăise Christos. Mai puţin obscură, mai 
puţin complicată şi, pentru a spune tot, mai puţin extravagantă decît marile 
sisteme sincretice de care Basilide99 sau Valentin100 îşi vor lega numele în al 
doilea secol, doctrina lui Paul le deschidea calea. Aceasta era deja o gnoză 
sincretistă, o revelaţie compozită. 
 

III 
Păgînii care se îndreptau către credinţa creştină traversînd sinagogile, 

sau care abandonau direct vechile lor credinţe pentru aceasta, trăiau într-un 
mediu în care nu se putea concepe o religie fără rituri. Cele mai mişcătoare 
dintre aceste rituri se raportau la ideea de purificare şi la noţiunea de 
                                                 
99 Gnostic alexandrin care şi-a scris propria versiune a Evangheliilor, precum şi comentarii 
asupra acestora, în 24 de volume. Discipolii săi au supravieţuit pînă în secolul al IV-lea. 
Socotea că Yahweh era un zeu autoritar, mereu nemulţumit şi agresiv, care a stîrnit numai 
dezordine, motiv pentru care Dumnezeu intervine trimiţîndu-şi pe pămînt Raţiunea, sub 
forma lui Christos. Salvarea poate fi adusă doar de Cunoaştere (gnosis) revelată de către 
Christos şi inspiraţii săi. Doar în felul acesta poate dispărea Răul, care este opera lui 
Yahweh. (n.trad.) 
100 Valentin, gnostic egiptean, educat în Alexandria, care şi-a răspîndit învăţăturile la Roma. 
Privind la virulenţa cu care Părinţii Bisericii din acea vreme îl combat, se pare că tezele sale 
aveau succes, fiind considerate deosebit de periculoase pentru Biserică. Ca orice teorie şi 
doctrină emisă de către gnostici, şi aceasta este complexă, stufoasă, cu foarte multe 
nuanţări, gîndirea filosofică greacă, cea eretică evreiască şi cea egipteană a misteriilor 
îmbinîndu-se în concepte mai mult sau mai puţin eclectice. Tatăl este principiu absolut, 
transcendent, incomprehensibil, care se uneşte cu Gîndirea şi generează 15 perechi de eoni 
care formează pleroma, dintre care ultimul, Sophia, vrea să cunoască pe Tatăl, ceea ce 
produce criza care va aduce în lume răul şi pasiunile. Din acest motiv, este creat un nou 
cuplu, Christos şi sfîntul Duh. Pleroma va genera pe Mîntuitorul Isus, care va amesteca 
materia provenind din inteligenţa inferioară şi elementele psihice ce vor genera pe 
Demiurg, care se va crede Dumnezeu şi va crea lumea şi oamenii, pe pneumatici şi pe 
hylici. Cei dintîi, luminaţi de gnoză, vor căpăta conştiinţa eliberatoare de la Mîntuitor şi vor 
ajunge la Dumnezeu. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:03:21 UTC)
BDD-B621-09 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



114 
 

sacrificiu. Sacrificiu de expiere, destinat să calmeze mînia divină, sacrificiu 
de ofrandă, indicat pentru a face zeul favorabil, sau sacrificiu de comuniune, 
prin care credincioşii unei divinităţi se uneau cu aceasta şi care marca faptul 
că ei formau un corp înaintea acesteia. Cei doisprezece, ca buni evrei ce 
erau, se arătau a fi asidui la Templu şi, desigur, nu credeau că le-ar fi 
necesar un alt cult decît cel care se celebra aici. Cu toate acestea, ei acordau 
o importanţă particulară purificării baptismale, a cărei acceptare devine, în 
Bisericile gentililor, marcă a convertirii. În acelaşi timp, cînd se reuneau în 
casa vreunuia dintre fraţi, ei „rupeau pîinea împreună”. Acest act, uzual în 
Israel şi probabil împlinit de Isus cînd mînca cu apostolii, căpătase pentru ei 
sensul unui simbol de uniune –uniune între ei şi uniune cu Christos. Totul, 
însă, ne îndeamnă a crede că ei nu stabileau nici un raport între această 
„frîngere a pîinii” şi moartea lui Christos, că nu-i atribuiau în vreo măsură 
valoarea unui sacrament, că nu-i asociau nici instituirea, nici repetarea unui 
ordin al Învăţătorului lor. 

Paul simţi nevoia de a descoperi semnificaţia profundă a acestei practici. 
Cea pe care o descoperi –legînd-o în mod indisolubil de drama patimii 
răscumpărătoare– o umplu de fecunda idee a sacrificiului de expiere şi de 
comuniune şi făcu din ea împlinirea unui mare mister, memorialul şi 
simbolul viu –voit de însuşi Isus– al operei crucii. „Domnul Isus” se spune 
în 1Cor., 11, 23 şi urm. „în noaptea în care era vîndut, a luat pîinea şi, 
mulţumind, a frînt-o şi a zis: «Acesta este trupul meu cel care este pentru 
voi. Faceţi aceasta în amintirea mea!». De asemenea, după cină a luat 
potirul, spunînd: «Acesta este potirul noului legămînt în sîngele meu. Faceţi 
aceasta ori de cîte ori beţi în amintirea mea!».101 Căci ori de cîte ori mîncaţi 
din pîinea aceasta şi beţi din potirul acesta, vestiţi moartea Domnului pînă 
cînd va veni”. Nici un rit al misteriilor păgîne nu încifrase vreodată mai 
multe sensuri, nici speranţe mai seducătoare, precum euharistia paulinică, 
însă aceasta doar era din familia lor, iar nu după spiritul evreu, căci 
introducea în Biserica apostolică o „fărîmă de păgînism”. Creştinii îl 
acceptară totuşi, pentru că aducea religiei lor o sporire considerabilă şi 

                                                 
101 Această poruncă apare doar în Luca, 22, 19 şi în 1Cor., 11, 24. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:03:21 UTC)
BDD-B621-09 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



115 
 

aceasta fu tema iniţială a unei ample speculaţii teologice, generatoare a mai 
multor dogme. 

În acelaşi timp, pîinea baptismală capătă o semnificaţie tot atît de 
profundă. „Toţi cîţi aţi fost botezaţi în Christos,” scrie Paul (Gal. 3, 27) „v-aţi 
îmbrăcat în Christos”, adică, prin botez, creştinul este asimilat lui Christos. 
Forţez termenii, deoarece Paul n-a îndrăznit niciodată să spună că botezul 
face din creştin un Christos, precum tauroboliul făcea din myst-ul Cybelei 
un Attis, însă ideea pe care se sprijină botezul se plasează realmente în 
aceeaşi perspectivă ca aceea care justifică tauroboliul. Prin botez, creştinul 
„îl îmbracă pe Christos”, cum se face cu un veşmînt sacru şi mîntuitor. El 
coboară simbolic în moarte cufundîndu-se în rîu sau în cuva baptismală, şi 
revine după trei imersiuni, precum a făcut-o Christos din mormînt, a treia 
zi; de acum înainte el este asigurat că într-o zi va fi glorificat, dacă 
Dumnezeu o vrea, precum a fost Christos. 

Nu voi repeta îndeajuns că nu Paul a inventat toate acestea, că Bisericile 
eleniste anterioare lui –şi înaintea lor, poate, grupurile de evrei sincretişti şi 
gnostici– i-au pregătit opera şi au construit principalele teme ale speculaţiei 
sale. De aceea ar fi exagerat să se susţină că el este adevăratul fondator al 
creştinismului. Adevăraţii fondatori ai creştinismului sînt oamenii care au 
fondat Biserica din Antiohia, şi abia dacă întrezărim numele unora dintre 
aceştia. Dincolo, însă, de superioritatea unei acţiuni mult mai ample şi mai 
precise, în mod incontestabil, Paul le este superior prin conştiinţa acţiunii 
sale şi a anvergurii ei. El nu a fondat creştinismul, dacă trebuie definită 
adaptarea mesianismului evreu la salutismul elenic, însă, fără el, 
creştinismul nu ar fi putut exista. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:03:21 UTC)
BDD-B621-09 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

