
93 
 

CAPITOLUL V 
FORMAŢIA CREŞTINĂ A LUI PAUL 

 
I. − Paul a primit o educaţie creştină; este dificil să o precizăm. − În ce fel procedeele sale 

dure faţă de creştini îi pregătesc pe nesimţite convertirea. − El nu a suferit influenţa 
apostolilor, ci pe aceea a unei comunităţi „eleniste”. 

II. − Credinţa acestei comunităţi. − Cum se răspîndeşte aceasta de la Ierusalim, modificînd 
credinţa apostolică. − Biserica din Antiohia. − Importanţa şi spiritul ei. − Christologia sa: 
noţiunea de Domnul Isus. − Rolul acesteia la Paul. − Originea sa elenică. − Cultul şi 
prezenţa Domnului în comunitatea paulinică. − Soteriologia comunităţii „elenice” 
primitive şi soteriologia paulinică. 

III. − Mecanismul probabil al convertirii lui Paul. − Cum şi l-a reprezentat el însuşi. − Ce 
trebuie să fi fost în realitate. − Cum îi provoacă aceasta apostolatul şi îi determină sensul. 

 
I 

Cu toate acestea, am greşi dacă i-am atribui exclusiv lui Paul marea 
operă de implantare a speranţei apostolice în solul elenic. Desigur, nu este 
de tăgăduit originalitatea sa şi este sigur că nu se exagerează calificînd-o ca 
genială. Rareori se vede un suflet mai ardent, un gust mai viu şi un simţ mai 
acut al acţiunii, o facultate mai puternică de a transpune şi adapta, totul 
servit de daruri expresive –evident, incomplete şi inegale însă, în ansamblu, 
admirabile şi fecunde. Totuşi, el nu a inventat tot ceea ce a spus; a suferit 
influenţe care i-au determinat convertirea, care l-au schimbat brusc din 
zelot al Legii cum era, în martor neclintit al Domnului Isus. Paul a primit o 
educaţie creştină şi cred că anumiţi oameni i-au prezentat o anumită 
viziune asupra persoanei şi operei lui Isus, şi că pe aceste fundamente a 
edificat ceea ce el numeşte Evanghelia sa. În ce măsură a modificat el ceea 
ce a învăţat, sau în ce măsură doar a reprodus toate acestea în propria sa 
învăţătură? Este destul de dificil să spunem cu precizie, însă cel puţin putem 
restrînge aria problemei, ajungînd la concluzii plauzibile. 

Nu mai este posibil să determinăm cu exactitate ce contacte s-au stabilit 
între Paul şi cei fideli lui Isus, înainte de criza care l-a făcut cel mai zelos 
dintre aceştia. S-a dezbătut mult timp şi inutil problema dacă el l-a văzut pe 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:02:34 UTC)
BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



94 
 

Isus. Ceea ce pare a fi în afară de orice dubiu este că nu l-a cunoscut86. Cele 
mai sigure texte ale propriilor sale scrisori (Gal. 1, 13 şi 1Cor. 15, 9) ni-l 
prezintă, înainte de miracolul de pe drumul Damascului, ca pe un 
persecutor al „Bisericii lui Dumnezeu”. Ceea ce ne povestesc Faptele asupra 
furiei sale nefaste (7, 58; 8, 1-3; 9, 1-2) este suspect în amănunt şi, probabil, 
se trage din dorinţa de a face mai evidentă brusca schimbare a 
sentimentelor sale ostile, dar este drept că a început prin a detesta pe 
discipolii extravaganţi ai galileeanului crucificat, şi prin a le-o arăta cît mai 
mult. 

Detestă, însă ajunge să cunoască prima comunitate. Poate considera 
absurdă credinţa oamenilor pe care îi torturează, iar speranţele lor debile, 
încît se petrece deja –în mod obscur şi în adîncul spiritului său– apropierea 
între afirmaţiile ereticilor galileeni şi cele ale sincretiştilor păgîni sau evrei, 
din Tars sau Antiohia, în care, de asemenea, nu credea. Lumina va veni 
pentru el de la această apropiere şi din interpretarea pe care o va face în 
funcţie de iudaism. 

Pare sigur că evoluţia sa spre creştinism nu s-a împlinit nicidecum la 
Ierusalim, şi că doctrina sa nu s-a fondat în urma contactului cu cei 
doisprezece. S-a scris, pe bună dreptate87: „Paul nu purcede din Isus prin 
comunitatea primitivă, ci prin intermediul altui canon. Ordinea succesiunii 
se stabileşte astfel: Isus, comunitatea primitivă, creştinismul elenistic, Paul”. 

Nu Paul este cel care a fondat prima comunitate creştină din diaspora. 
Faptele (11, 19) semnalează stabilirea grupurilor de convertiţi în coloniile 
evreieşti ale Feniciei, Ciprului şi Antiohiei, care nu îi datorează nimic, iar 
prima Biserică din Roma n-a apărut din iniţiativa sa. Este probabil ca 
transformarea lui Paul să pară mai puţin miraculoasă dacă cunoaştem mai 
bine starea de spirit a acestor comunităţi primitive de pe pămînt păgîn, al 
căror iudaism –mereu mai puţin rigid decît cel din Iudeea– cădea uneori în 
sincretism, şi pe care ar fi neverosimil să credem că l-au primit fără a 

                                                 
86 Întreaga discuţie se poartă în jurul versetului 16 din 2Cor. 5: „dacă l-am cunoscut pe 
Christos după trup, acum nu-l mai cunoaştem astfel”. (n.a.) 
87 Heitmüller, Zum Problem Paulus und Jesus, apud „Zeitschrift für Neutestamentliche 
Wissenschaft”, XIII, 1912, p. 330. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:02:34 UTC)
BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



95 
 

interpreta afirmaţiile apostolilor privitoare lui Isus. Din nefericire, sîntem 
forţaţi să încercăm a intui cîte ceva din credinţa acestor prime comunităţi 
„elenice”, de-a lungul nesigurelor texte ale Faptelor şi din aluziile lui Paul 
însuşi, ceea ce nu-i prea mult88. 
 

II 
Prima comunitate creştină din Ierusalim era pur evreiască; privitor la 

acest aspect nu avem nici un motiv să ne îndoim de exactitatea mărturiei 
din Fapte. Membrii acestei comunităţi nu se deosebesc de alţi evrei pioşi 
decît prin aceea că mărturisesc că Isus Nazarineanul a fost ridicat de către 
Dumnezeu la demnitatea de Mesia, că prin el sînt îndeplinite Promisiunile. 
Nu se concepea ca ei să fi avut de la ei înşişi ideea de a căuta să cîştige 
neevrei la credinţa lor, lucru care, de fapt, nu ar fi avut nici un sens. Cel 
mult, puteau să facă o bună primire cîtorva prozeliţi evrei şi acesta este 
sensul istoric pe care îl deşteaptă capitolul 10 din Fapte, în care îl vedem pe 
Petru botezîndu-l pe centurionul Cornelius, un „temător de Dumnezeu” –
dacă acceptăm că episodul nu este legendar, cum s-a bănuit că ar fi. Foarte 
repede şi fără a o vrea, prin forţa lucrurilor, tocmai această primă 
comunitate apostolică a încetat să mai fie, dacă nu pur evreiască, cel puţin 
pur palestiniană. Foarte curînd după naşterea sa, un element străin 
spiritului său fundamental pătrunse în ea, în persoana aderenţilor pe care 
Faptele îi numesc elenişti. După toate aparenţele, aceştia sînt evrei stabiliţi 
de mult timp pe pămînt grecesc şi care s-au reîntors spre a-şi sfîrşi zilele în 
patria lor, precum şi –mai cu seamă– evrei din diaspora, care au urcat la 
Ierusalim pentru vreo mare sărbătoare. Aceşti oameni au spiritul mai suplu 
şi mai deschis la noutăţi decît iudeii, şi nu este deloc surprinzător ca un 
anumit număr dintre aceştia să-i fi ascultat pe apostoli şi să-i fi crezut. Chiar 
acceptînd legea lui Isus Christos, însă, ei îşi păstrează spiritul, şi probabil că 
în acest fapt trebuie căutată originea sfîşierilor care, în curînd, se vor 
produce în comunitate. 
                                                 
88 Esenţială, în această privinţă, este lucrarea lui Bousset, Kyrios Christos des 
Christusglaubens von den Anfängen des Christentums bis Irenaeus, Göttingen, 1913, 
capitolele III şi IV. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:02:34 UTC)
BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



96 
 

Nu le vom povesti aici, mai ales că nu ne sînt prea bine cunoscute89. 
Totuşi, fără a fi prea imprudenţi, putem spune că acestea ţin de laxismul 
care i-a caracterizat pe aceşti elenişti, în ceea ce priveşte Legea şi cultul 
Templului, şi, de asemenea, de tendinţa care, ca un corolar, trebuie să se fi 
dezvoltat la ei, şi anume aceea de a cugeta asupra persoanei şi a misiunii lui 
Isus, cu mult mai mult decît înşişi apostolii. După toate aparenţele, ne aflăm 
înaintea unei concretizări a afirmaţiilor apostolice privitoare la acest spirit 
al diasporei, pe care am încercat să-l precizăm. Rezultatul este că 
autorităţile evreieşti sînt iritate de aceşti elenişti, îi persecută şi îi alungă din 
oraş, unde apostolii rămîn, ceea ce înseamnă că apostolii nu gîndesc deloc 
precum aceia şi nu se solidarizează cu ei90. 

Or, aceşti „elenişti”, expulzaţi sau evadaţi din Ierusalim, au fost, se pare, 
primii misionari pe pămînt păgîn, adică în comunităţile evreieşti de pe 
pămînt păgîn, care cuprind –după cum ştim– evrei adevăraţi şi prozeliţi, 
mai mult sau mai puţin apropiaţi de iudaism, însă rămaşi în permanent 
contact cu neevreii. Întrezărim cîteva comunităţi pe care această primă 
propagandă le-a făcut să apară în Fenicia şi în Cipru, dar ceea ce a ieşit din 
ele şi este de o importanţă cu adevărat capitală a fost Biserica din Antiohia. 
Renan avea dreptate cînd scria91: „Punctul de plecare al Bisericii gentililor, 
vatra primordială a misiunilor creştine a fost, în adevăr, Antiohia. Aici s-a 
constituit pentru prima dată o Biserică creştină eliberată de legăturile cu 
iudaismul, aici s-a întemeiat marea propagandă a erei apostolice, aici s-a 
format definitiv Paul”. 

Faptele (11, 19-20) ne spun că dintre „eleniştii” daţi afară din Ierusalim, 
unii ajung pînă în Antiohia, unde anunţă Vestea Bună a Domnului Isus, 
adresîndu-se şi grecilor. Înţelegem că ei se adresează mai întîi evreilor –căci 
nu se concepea că ar fi putut, încă de la început, să acţioneze în afara 
Sinagogii–, apoi prozeliţilor, care trebuie să fi fost foarte numeroşi aici. Nu 
este deloc sigur că primii predicatori ai lui Isus se întorc intenţionat spre 
prozeliţi, însă ei nu-i îndepărtează. În plus, găsind la aceştia mult mai multă 
                                                 
89 Fapte 6. (n.a.) 
90 Fapte 6, 7-8, 1. (n.a.) 
91 Apostolii, p. 226. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:02:34 UTC)
BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



97 
 

înţelegere în a se ataşa speranţei creştine –în comparaţie cu evreii puri–, şi-i 
anexează. Înclin să cred că, destul de repede, aceşti „greci” constituie 
majoritatea în Biserica din Antiohia, iar numele de creştini pe care îl 
primesc aici membrii săi, pentru prima oară din gura păgînilor, pare a indica 
destul de clar că oamenii din afară observă cu limpezime că, prin membrii 
săi din mediul evreiesc, această Biserică se distinge de adevărata evreime. 
Este probabil ca ea să se fi separat de aceasta destul de repede, constituind 
grupări autonome, şi –poate încă şi mai mult– subordonînd iudaismul 
autentic specificului speranţei creştine, plasînd pe primul loc al religiei sale 
persoana lui Christos. 

În adevăr, se dovedeşte cel puţin plauzibil faptul că, în acest mediu al 
Antiohiei –în care mulţi dintre credincioşi nu l-au cunoscut pe Isus şi, 
totuşi, îşi pun toată speranţa în el–, se accentuează şi se accelerează 
divinizarea lui, sau, dacă cuvîntul poate părea prematur, se conturează 
glorificarea sa. Reprezentarea pe care şi-o fac asupra persoanei sale şi asupra 
rolului său tinde să-l deposedeze de caracterul său evreiesc de Mesia, în 
folosul unei concepţii mai generale, mai largi şi mai înalte, aceea din care 
decurge titlul de Domn (kuvrio"). 

Reţinem că cei doisprezece înşişi erau, fără îndoială, foarte încurcaţi la 
începutul activităţii lor de propovăduire. Scriptura, chiar completată de 
cărţile apocaliptice recente, nu prevedea un Mesia supus în mod infamant 
supliciului, în schimb, ea conţinea un text de temut: „blestemat este de 
Dumnezeu tot cel spînzurat pe lemn!” (Deut. 21, 23). Trebuiau, aşadar, să 
explice în ce fel intra moartea lui Isus în planul mesianic al lui Dumnezeu, şi 
ajunseseră aici plecînd de la faptul învierii, printr-un raţionament ca acesta: 
dacă Dumnezeu l-a înviat, aceasta nu poate fi decît pentru a-l face să joace 
un rol mare; care altul decît cel de Mesia? Moartea a fost condiţia necesară a 
învierii, deci calea voită de Dumnezeu pentru ca Isus să se ridice de la 
umanitate la glorificarea necesară. 

În felul acesta, Isus este identificat cu Fiul Omului anunţat de profetul 
Daniel, şi care va apărea curînd deasupra norilor. Or, această noţiune de 
Fiul Omului nu se regăseşte la Paul. El a înlocuit-o cu o alta, cu care ne vom 
întîlni curînd, şi care nu aparţine comunităţii iudaizante. Deci nu din 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:02:34 UTC)
BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



98 
 

învăţătura acestei comunităţi şi-a împrumutat Paul punctul de plecare 
christologic. Pentru cei doisprezece, moartea lui Isus nu apare ca un 
sacrificiu expiatoriu. Pentru Paul exact asta este, iar Christos a murit pentru 
păcatele noastre. Pentru cei doisprezece, Isus nu ar putea fi calificat ca Fiu 
al lui Dumnezeu, ci numai ca Rob al lui Dumnezeu; pentru Paul, Fiu al lui 
Dumnezeu este un titlu curent al lui Isus. Aşadar, aceste noţiuni esenţiale 
pentru comunitatea primitivă sînt indiferente sau necunoscute apostolului 
neamurilor şi, după cum se pare, deşi le-a putut perfecţiona pe cele care îi 
sînt proprii, nu el este cel care le-a făurit. Trebuie să ne gîndim că le-a luat 
din afara mediului creştin apostolic şi nu poate fi vorba decît despre o 
comunitate elenică. Cele mai mari şanse sînt ca aceasta să fie cea din 
Antiohia. 

Titlul Domn (Kyrios), atribuit lui Isus, propriu nu numai epistolelor lui 
Paul, ci tuturor scrierilor Noului Testament de origine elenică, este unul 
semnificativ. Este suficient să răsfoim marile epistole paulinice pentru a 
înţelege că Domnul domină întreaga viaţă a comunităţilor pe care le 
frecventează Paul. Fiecare Biserică formează un corp al cărui cap este 
Domnul, altfel spus, ea constituie un grup cultual al cărui centru îl ocupă el. 
O secvenţă celebră a Epistolei către filipeni (2, 9 şi urm.) pune în lumină 
acest fapt cu maximă claritate: „Pentru aceasta, şi Dumnezeu l-a înălţat şi 
i-a dăruit numele care este mai presus de orice nume, pentru ca în numele 
lui Isus să se plece tot genunchiul: al celor din ceruri, al celor de pe pămînt şi 
al celor de desubt, şi orice limbă să dea mărturie că Isus Christos este Domn 
(o@ti KURIOS IHSOUS CRISTOS) spre gloria lui Dumnezeu-Tatăl”. 
Numele cultual sacru din Vechiul Testament, cel care domină întreg cultul 
Templului de la Ierusalim şi, mai mult ca sigur, cel al creştinilor iudaizanţi, 
pare a fi fost transpus în beneficiul acestui nou Kyrios, deoarece Yahweh 
însuşi a pronunţat odinioară (Isaia, 45, 23): „Mie mi se va pleca tot 
genunchiul”. S-ar spune că a renunţat la puterea sa în favoarea lui Isus. 

Nu pare deloc verosimil ca Paul să fi inventat şi impus acest titlu, atît de 
încărcat de sens, deoarece pare să existe în forţa şi în profunzimea acestei 
operaţii ceva care depăşeşte realmente voinţa unui om şi care presupune că 
acceptarea sa a fost pregătită de mult timp în conştiinţa celor care l-au 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:02:34 UTC)
BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



99 
 

consacrat. Or, dacă lăsăm deoparte ipotezele fără fundament solid, 
construite pentru a încerca să dovedească că acest Kyrios poate fi de origine 
evreiască, vom constata: că acesta este cuvîntul prin care sclavii greci îşi 
marchează respectul faţă de stăpînul lor şi că, în fapt, el marchează relaţia 
între sclavii lui Christos şi Christos însuşi (cf. 1Cor. 7, 22), că este un titlu 
străin zeilor clasici, adică autentic greci –sau romani, dacă ne gîndim la 
echivalentul latin, dominus–, dar că el se aplică îndeosebi divinităţilor 
mîntuitoare în Asia Mică, Egipt, Siria, cînd se vorbeşte despre ele în greacă, 
şi de la acestea, de altfel, titlul se extinde la suverani. 

În această atmosferă a Siriei s-au născut şi au crescut primele 
comunităţi elenistice. Aici, lîngă leagănul lor, titlul de Kyrios şi 
reprezentările cultuale pe care acesta le suportă sînt larg răspîndite. În acest 
mediu, tînăra comunitate elenică, tinzînd deja –aproape pe nesimţite– să se 
îndepărteze de iudaism şi nemairesimţind atît de riguros precum 
palestinienii constrîngerea monoteismului biblic, se fixează ca un cult al lui 
Christos, adică se organizează în jurul cultului lui Christos. În acest cadru ea 
primeşte numele care exprimă poziţia dominantă a lui Christos în serviciul 
divin al acesteia. Pare firesc, de altfel, ca ea să fi dat cuiva pe care un păgîn 
l-ar fi numit erou cultual titlul caracteristic de Domn, folosit în mod curent 
în jur. 

Ceea ce, aproape anticipînd, numim creştinism, pe huma pietăţii elenice 
capătă forma unei credinţe în Domnul şi a unui cult al Domnului, în vreme 
ce apostolii galileeni rămîn încă la credinţa în Isus şi la cuvintele lui, 
arătîndu-se asidui în cultul templului evreu. 

Putem spune că creştinismul nu va suferi niciodată o transformare mai 
importantă pentru viitorul său, decît cea despre care discutăm în acest 
moment. Putem spune că Fiul Omului, al credincioşilor iudaizanţi din 
Palestina, ţine de domeniul eshatologiei evreieşti, adică nu-şi găseşte 
adevăratul său loc decît în tabloul lucrurilor ultime imaginate de către evrei 
şi de care doar evreii se pot ataşa. Aceasta este, aşadar, o adevărată 
grandoare eshatologică. El va rămîne în cer pînă la venirea Împărăţiei 
mesianice. Dimpotrivă, Domnul comunităţii elenistice este, în cult şi în 
serviciul divin, o grandoare actuală, prezentă. Credincioşii reuniţi „în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:02:34 UTC)
BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



100 
 

numele său” simt că el este acolo, în mijlocul lor, după cum iniţiaţii în 
misterii simţeau prezenţa divină în ceremoniile secrete la care luau parte. 
Aşadar, dacă punem faţă în faţă cele două noţiuni, Fiul Omului şi Domn, 
recunoaştem aici două concepţii atît de diferite încît ele se opun. În mod 
vădit, viitorul aparţine concepţiei elenice, pentru că, neîndoios, ea decurge 
din profunzimile vieţii religioase a mediului care a generat-o. Mai veche, 
cealaltă rămîne fixată în texte şi s-a redus puţin cîte puţin la calitatea de 
formulă incomprehensibilă şi inactivă pentru credincioşii neevrei. 

Pe această dublă bază a credinţei în Domnul şi a cultului Domnului 
Isus, este fondată christologia lui Paul, iar achiziţia noţiunilor care se 
raportează la aceasta constituie faptul capital al formaţiei sale creştine. 
Aceste noţiuni îi sînt anterioare, iar el le-a împrumutat de la un mediu care 
îi era, prin educaţia sa pe pămînt grecesc, mult mai inteligibil decît 
comunitatea iudeo-creştină a Palestinei. 

Este ştiut, însă, că în acest mediu sirian era, de asemenea, curentă 
noţiunea de zeu, de Domn divin care moare şi reînvie pentru mîntuirea 
credincioşilor săi. Nu cumva aceasta s-a impus comunităţilor elenistice, 
pentru a explica şi interpreta moartea lui Isus, încă înainte de Paul? Altfel 
spus, nu cumva Paul datorează afirmaţia fundamentală a soteriologiei sale: 
Christos a murit pentru păcatele noastre, după Scripturi, primilor săi 
educatori? Este imposibil, în prezent, să probăm această ipoteză, însă un 
întreg ansamblu de consideraţii o fac plauzibilă. Nu reţinem aici decît una: 
misteriile sugerau cu claritate tentaţia de a asocia morţii şi învierii lui Isus 
nu doar ideea unui simbol, a unui tip al morţii şi al învierii tuturor 
credincioşilor săi, ci valoarea unui exemplu şi a unei garanţii. Ei ajungeau să 
creadă că salvarea credinciosului depindea de uniunea sa cu Christos 
mîntuitor, uniune care trebuia să se facă prin rituri eficace. La Paul, aceste 
rituri reprezintă în mod clar botezul, simbolul morţii şi al renaşterii în 
Christos, şi euharistia, cină de comuniune la masa Domnului. Este destul de 
dificil de imaginat că comunitatea elenică, luînd din riturile de prozelitism 
evreieşti practica botezului purificator, iar de la apostolii galileeni pe cea a 
frîngerii pîinii în comun, să nu le fi încărcat pe ambele, încă de la început, cu 
un sens mistic şi profund, după sugestiile aceloraşi misterii sub a căror 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:02:34 UTC)
BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



101 
 

inspiraţie pare să se plaseze atît de clar noţiunea lor de Domnul-Isus-
Mîntuitor. Paul manevrează toate aceste idei ca şi cum ele ar merge de la 
sine. El răspîndeşte cu atîta spontaneitate formulele mistice care se 
raportează la aceasta, încît avem impresia –şi aceasta este cea mai slabă 
expresie– că el vorbeşte un limbaj deja familiar pentru comunităţile cărora 
li se adresează, că nu el a inventat terenul pe care îl exploatează, că el doar 
l-a săpat şi îmbogăţit. Dacă luăm literal cuvintele sale, acestea ne confirmă 
impresia: „Căci v-am transmis, în primul rînd, ceea ce am primit şi eu: 
Christos a murit pentru păcatele noastre, după Scripturi” (1Cor., 15, 3). 
 

III 
Dacă admitem caracterul verosimil al acestei comunicări a lui Paul, 

într-o comunitate creştină elenică –care are şanse reale de a fi cea din 
Antiohia–, din fundamente ale doctrinei pe care ne-am obişnuit să o 
considerăm ca paulinism92, convertirea sa devine mult mai uşor de înţeles 

                                                 
92 Paulinismul se referă la creştinismul dezvoltat din doctrina generată de gîndirea sfîntului 
Paul, în scrierile sale. Încă din timpul vieţii lui Paul şi pînă în zilele noastre, alături de cei 
care au considerat că acesta a încercat în textele lui să explice învăţătura lui Isus, spusele 
sale fiind conforme acesteia (Bisericile Romano-Catolică, Ortodoxă orientală şi estică, unii 
protestanţi şi unii dintre evrei), au existat teologi, filosofi, istorici şi exegeţi care au 
considerat că ideile paulinice se îndepărtează, mai mult sau radical (Tolstoi socotea că 
sfîntul Paul a corupt şi distrus mesajul lui Isus), de învăţăturile lui Isus, aşa cum apar 
aceastea în Evanghelii şi, mai ales în Epistola lui Iacob, fratele Domnului. Aceasta din urmă, 
alături de Epistolele lui Petru şi Ioan, de unele fragmente din Faptele apostolilor şi de 
fragmente din Epistolele paulinice arată clar că, dincolo de divergenţele umane dintre Paul 
şi ceilalţi apostoli, au existat destule şi importante deosebiri în înţelegerea învăţăturilor lui 
Isus, şi care au generat deosebiri doctrinare. În general, cei care susţin al doilea punct de 
vedere, consideră că sfîntul Paul a modificat mesajul mesianic, adresat evreilor de către 
Isus, într-unul soteriologic-universalist, pe mesajul original, Paul grefînd numeroase idei 
din lumea elenică şi romanică, unii dintre aceştia considerînd că Paul a distorsionat mesajul 
lui Isus, alţii că, de fapt, creştinismul este invenţia sfîntului Paul. Chiar dacă o încercare de 
abordare ştiinţifică şi imparţială a chestiunii întîlneşte dificultăţi majore, dincolo de multe 
constante şi variabile, fie că ne raportăm la atitudinea lui Paul faţă de evrei şi faţă de 
iudaism, fie că ne raportăm la modul în care acesta s-a comportat faţă de autorităţile 
romane, fie că ne raportăm la interpretările sale doctrinare, unul dintre factorii definitorii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:02:34 UTC)
BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



102 
 

decît dacă este plasat –el, evreu ortodox şi fariseu– alături de săracele 
afirmaţii ale iudeo-creştinilor de la Ierusalim, pe care le-a detestat şi 
combătut mai întîi, şi pe care, chipurile, le-ar fi adoptat brusc. Dacă, în 
realitate, Paul a găsit noţiunile şi practicile esenţiale pe care tocmai le-am 
amintit, într-o comunitate creştină elenică şi dacă, pe de altă parte, el a fost 
într-adevăr crescut, nu în iudaismul Palestinei, ci în cel din diaspora –mai 
suplu şi mai mult sau mai puţin sincretist–, la Tars sau în Antiohia, dacă, 
aşadar, încă din copilăria sa, credinţa în mîntuirea printr-un zeu care moare 
şi învie l-a învăluit din toate părţile şi l-a pătruns fără ca el să se îndoiască –
chiar cînd încă o respingea ca pe o oribilă imaginaţie de păgîn–, dacă din 
faptul acestei influenţe şi fără ca el să-şi dea seama de mai mult, speranţa sa 
mesianică tindea deja să se universalizeze –şi, poate, a se aşeza mai mult sau 
mai puţin paralel, precum adevărul în faţa erorii, cu speranţa exprimată în 
misterii– dacă, pe de o altă parte, ţine de cultura sa şi de fascinaţia mediului 
său că nu totul este greoi şi eronat în păgînism, cred că ne putem apropia de 
o explicaţie naturală, logică, satisfăcătoare a convertirii sale. El s-a convertit 
din ziua în care s-a convins că creştinii au dreptate să raporteze la Isus 
Nazarineanul împlinirea operei salvatoare pe care păgînii o presupun şi pe 
care orbirea lor o trece pe seama demonilor, dar pe care Scrierile o 
promiseseră de mult timp lui Israel. În alţi termeni, această convertire se 
operează prin întîlnirea bruscă, prin conştientizarea simultană, a noţiunilor 
familiare şi profunde şi a afirmaţiei creştine prezentate de către „elenişti” 
sub o formă asimilabilă de către un evreu de pe pămînt grec. Rabinismul său 
se dedă în mod natural la a explica, a adapta, a organiza „ceea ce el a primit”. 

Dar cum a fost posibilă o asemenea operaţie care, cel puţin în aparenţă, 
schimba fundamental orientarea conştiinţei sale? A văzut el efectul unui 
miracol, pe care l-a conceput ca tăind cu adevărat viaţa sa în două perioade: 
înainte – tenebrele, după – lumina totală? Christos i-a vorbit pe drumul 
Damascului şi i-a spus clar ce trebuie să facă. A intrat, aşadar, în creştinism, 

                                                                                                                                
care nu pot fi ignoraţi îl constituie mediul (cu cerinţele şi impunerile sale) în care sfîntul 
Paul a activat. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:02:34 UTC)
BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



103 
 

cum se intra într-o religie cu misterii, nu prin efectul unui calcul şi a unei 
concluzii gîndite, ci prin cel al unui impuls irezistibil. 

Este în afara oricărei îndoieli faptul că Paul a crezut în realitatea 
concretă a acestei vocaţii. Din păcate, ceea ce ne spune despre aceasta sau 
ceea ce ne povestesc Faptele93, nu ne permit nicicum să ne apropiem prea 
mult de fenomen pentru a-l analiza într-un mod cu adevărat satisfăcător. 
Nu se poate spune că acest lucru ar fi, în sine, foarte misterios, deoarece 
istoria religiilor, mai ales a celor din lumea greco-romană, abundă în cazuri 
mai mult sau mai puţin analoage94. Fiind rezervaţi în privinţa a ceea ce nu 
cunoaştem, adică în privinţa cauzei întîmplătoare care a produs în 
conştiinţa lui Paul şocul decisiv, putem afirma –din punctul de vedere al 
psihologiei moderne– că efectul a fost pregătit printr-un travaliu psihic 
destul de îndelungat, probabil. Componentele acestuia sînt: mai întîi, chiar 
temperamentul apostolului, care îl predispune la secuse şi halucinaţii 
mistice, în al doilea rînd, influenţele lent depuse la baza subconştientului 
său –cele ale misteriilor din Tars şi Antiohia, care îl familiarizează cu ideea 
de mîntuitor, cele ale dascălilor evrei, care îl leagă de speranţa mesianică, 
cea a mediului său din copilărie, care îl obişnuieşte să nu dispreţuiască a 
priori tot ceea ce vine de la păgînism, mai ales aceea a unei profunde 
nelinişti religioase, pe care ne lasă să o întrevedem un pasaj celebru din 
Epistola către romani (7, 7 şi urm.). Fără îndoială că am greşi dacă am abuza 
de acest text, pentru că ne traduce starea de spirit a lui Paul înainte de 
convertirea sa, aşa cum o vedea el după, şi într-un limbaj de convertit. Cu 
toate acestea, se poate reţine de aici impresia de ansamblu că viitorul 
apostol nu se simţea în stare să lupte împotriva păcatului pe care Legea 
comentată de doctorii fariseismului i-l arăta peste tot. Exact aceasta era 
starea de spirit care, în acele timpuri, conducea la căutarea ardentă a 
mîntuitorului, a intermediarului divin, a infailibilei Călăuze către Adevăr şi 
către Viaţă. 

                                                 
93 Gal. 1, 12-17; 1Cor. 15, 8, Fapte, 9, 3 şi urm.; 22, 6 şi urm.; 26, 13 şi urm. (n.a.) 
94 Putem face comparaţia, în special, cu Apuleius, Metamorfozele, 11 şi Fapte, 9, 10 şi urm. 
(n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:02:34 UTC)
BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



104 
 

Aşadar, Paul se simte departe de Dumnezeu, într-o stare de 
nedesăvîrşire şi de păcat, sentiment surprinzător, de altfel, la un rabin 
veritabil, pentru care credinţa este bucurie şi certitudine. Totuşi –trebuie să 
revenim mereu la această constatare–, Paul este un fariseu din diaspora. Nu 
este posibil defel ca sentimentul de bucurie şi certitudine, pe care îl găseşte 
la creştini de cum îi întîlneşte, să nu îl frapeze profund, prin contrast cu 
propria stare de nelinişte. Dacă, aşa cum cred, aceasta nu se întîmplă în faţa 
simplei speranţe galileene, ci în faţa unei christologii deja elenizate în 
oarecare măsură, şi care a dat morţii lui Isus sensul unei expieri pentru 
păcatele noastre, „potrivit Scripturilor”, socotim că el a putut fi sedus de 
aceste idei şi de justificarea lor, şi că le-a simţit vag înainte de a vedea cu 
claritate soluţia satisfăcătoare pentru el la problema care de multă vreme 
nu-i dădea pace. 

Acest travaliu pregătitor s-a făcut, fără îndoială, pe nesimţite şi 
inconştient, fiecare termen al viitoarei sinteze maturizîndu-se pe cont 
propriu şi separat, sinteza izbucnind într-o iluminare mistică, într-un 
neaşteptat moment de inspiraţie. Acest viraj brusc al întregii lor fiinţe nu 
este rar la marii mistici, iar viziunea lui Francisc de Assisi pe drumul spre 
Spoleto95, sau Fecioara apărîndu-i lui Ignaţiu de Loyola96, pentru a mă limita 

                                                 
95 Francisc de Assisi (1182-1226), întemeietorul ordinului franciscanilor –caracterizat prin 
încercarea de a trăi în conformitate cu preceptele Evangheliei, în sărăcie, cîştigîndu-şi 
subzistenţa de pe urma muncii manuale, în ascultare şi deplină umilinţă– făcea parte 
dintr-o familie înstărită. La un moment dat, a început a renunţa la toate bunurile şi 
privilegiile pămînteşti, alegînd reînnoirea spirituală –pe care o va predica toată viaţa– 
sărăcia, simplitatea şi egalitatea între oameni. Se pare că schimbarea s-a datorat bolii şi 
sensibilităţii sale în faţa mai multor evenimente prin care a trecut, cel mai celebru fiind un 
vis pe drumul către Spoleto, în ajunul unei expediţii militare, în care Isus l-ar fi întrebat ce 
este mai de preţ: a sluji regelui sau slujitorului acestuia, apoi unei revelaţii a lui Isus –din 
biserica San Damiano– care l-a trimis să îi repare casa aflată în ruină. Francisc pune 
convertirea sa pe seama unei întîlniri cu nişte leproşi. (n.trad.) 
96 Ignaţiu de Loyola (1491-1556), nobil de origine bască, preot, călugăr şi teolog, fondator al 
Companiei lui Isus, ordinul iezuiţilor, catolic fervent, apărător al Bisericii, al autorităţii 
papale şi al ierarhiei ecleziastice. După bătălia de la Pamplona (1521), în care a fost grav 
rănit, aflat în recuperare, citeşte lucrarea De Vita Christi, a lui Ludolph de Saxonia, precum 
şi alte lucrări dedicate vieţii lui Isus şi celor ale sfinţilor, ceea ce îl face să aibă o iluminare 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:02:34 UTC)
BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



105 
 

la aceste două exemple, trebuie plasate pe acelaşi plan cu miracolul de pe 
drumul spre Damasc, toate decurgînd din cauze mai mult sau mai puţin 
analoge şi care generează consecinţe în acelaşi sens. 

În ansamblu, socotesc că Paul a trecut prin două momente pregătitoare 
în vederea crizei care l-a făcut virtualmente creştin şi apostol în fapt: una 
negativă, într-o anumită măsură, cealaltă pozitivă. Prima se poate reduce la 
două elemente: mai întîi, ideea de ‘mîntuitor’, la care Paul nu se ataşează la 
început, dar care este inseparabilă de impresiile sale din copilărie şi care, cel 
puţin, tinde să se apropie de speranţa sa mesianică, de evreu din diaspora; 
apoi, experienţa sa farisee a Legii, care îl lasă pradă angoaselor păcatului, 
ameninţînd din toate părţile şi imposibil de evitat. A doua rezidă în 
spectacolul siguranţei creştine „elenice”, care se întemeiază pe eliberarea de 
păcat şi pe mîntuirea prin Domnul Isus. În consecinţă, convertirea trebuie 
concepută ca o reacţie bruscă între aceste elemente diverse şi, deşi cauza 
reală ne rămîne ascunsă, mecanismul ne este cunoscut. 

Stă în logica procesului faptul că Paul, cu temperamentul său, nu se 
mulţumeşte –precum Francisc de Assisi sau Ignaţiu de Loyola– cu o simplă 
convertire şi că, din persecutor, el devine apostol. Să remarcăm cu atenţie că 
viziunea de pe drumul Damascului nu l-a schimbat pe Paul, ea doar l-a 
determinat să aplice într-un alt sens vechile sale principii. El şi-l anexează 
pe Isus nolens volens, îşi completează informaţia asupra lui –mai întîi la 
Damasc, poate, cu siguranţă în Antiohia, apoi– şi începe să reflecteze şi să 
speculeze prin procedeele sale obişnuite de evreu şi de fariseu din diaspora, 
asupra a ceea ce el „primeşte” aici. Chiar cînd luptă pentru credinţa sa nouă 
şi împotriva Legii, rămîne evreu ca şi mai înainte. Acest lucru l-a exprimat 
Renan cu limpezime, spunînd că Paul nu a făcut decît să-şi schimbe direcţia 
fanatismului97. 

Cu siguranţă că el nu era omul care să se mulţumească cu „a primi”, şi 
este în afara oricărui dubiu faptul că Evanghelia sa datorează mult 

                                                                                                                                
spirituală şi să-şi îndrepte eforturile către slujirea lui Dumnezeu, pe urmele lui Francisc de 
Assisi. Apoi, hotărît să meargă pe această cale, vizitează cîteva mînăstiri şi are o serie de 
viziuni. Autorul se referă la viziunea Fecioarei Maria şi a pruncului Isus, din 1522. (n.trad.) 
97 Les Apôtres, p. 183; Cf. Deissmann, Paulus, Tübingen, 1911, p. 67 şi urm. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:02:34 UTC)
BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



106 
 

inspiraţiilor sale personale, şi tot atît sugestiilor însuşi apostolatului său, 
după cum se va vedea. El „a primit”, însă, şi o spune chiar el. A primit fondul 
doctrinei sale, chiar de la aceia care au făcut-o –cel puţin implicit–, ceea ce 
l-a atins şi cucerit şi ceea ce, la rîndul său, va răspîndi explicitînd, cu o 
energie de neîmblînzit: o veritabilă religie a mîntuirii pentru toţi oamenii. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:02:34 UTC)
BDD-B621-08 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

