
34 
 

CAPITOLUL I 
INIŢIATIVA LUI ISUS 

 
I. − Originile evreieşti ale creştinismului. − Isus Nazarineanul; insuficienta informaţie 

asupra lui. − De ce şi cum legenda sa înlocuieşte repede istoria sa. − Paradosis-ul şi 
sursele Evangheliilor noastre. − Cum au fost compuse aceste Evanghelii. − Cum a umplut 
credinţa lacunele acestora. − În ce fel se pune problema ridicării lui Isus. 

II. − Mediul din care a apărut Isus. − Ţara evreiască şi vecinii săi imediaţi; enorma materie 
religioasă disponibilă pentru un nou sincretism. − Formaţia complet evreiască a lui Isus. 
− Lumea palestiniană în vremea lui Irod cel Mare. − Sacerdoţiul şi cultul; scribii şi 
legalismul; poporul şi religia vie. − Aşteptarea mesianică. − Caracteristici proprii ale 
iudaismului galileean. 

III. − Principiul ridicării lui Isus: speranţa mesianică. − Relaţia lui Isus cu Botezătorul. − 
Temele predicaţiei sale: venirea Împărăţiei şi pocăinţa. − S-a crezut el Mesia? − Înţelesul 
denumirilor evanghelice: Fiul lui Dumnezeu, Fiul lui David, Fiul Omului. − Diverse 
dificultăţi şi asemănări: Isus profet evreu. 

 
I 

Creştinismul, aşadar, îşi are originile sale prime într-o mişcare 
evreiască. Mai întîi şi exclusiv, el apare ca un fenomen privitor la viaţa 
religioasă a lui Israel, fenomen în întregime caracteristic mediului 
palestinian, pur şi simplu de neconceput în afara lumii evreieşti. Această 
mişcare, ale cărei influenţe multiple trebuiau, în cele din urmă, să-i 
expliciteze şi mărească fecunditatea, provine din iniţiativa unui galileean, 
Isus Nazarineanul, adică, după toate aparenţele, nu omul din Nazareth, ci 
nazirul, sfîntul lui Dumnezeu. 

Nu mi se pare posibil să se pună la îndoială existenţa sa, cum se mai 
încearcă uneori în zilele noastre20, însă, la drept vorbind, din momentul în 
care i-am afirmat existenţa, intrăm într-o zonă de obscuritate şi de 
incertitudine. De altfel, unul dintre principalele rezultate ale anchetei 
aprofundate dusă în anii din urmă asupra documentelor primitive este acela 
de a fi arătat că ne aflăm în imposibilitatea de a ne reprezenta viaţa lui Isus, 
fie şi cu oarecare aparenţă de certitudine. Toate cărţile care pretind că ne-o 
povestesc trebuie socotite construcţii mai mult sau mai puţin arbitrare şi 

                                                 
20 Cf. Ch. Guignebert, Le problème de Jésus, Paris, 1914. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:03:25 UTC)
BDD-B621-04 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



35 
 

subiective. Cauzele acestui fapt se observă cu uşurinţă. Oamenii care 
ascultaseră cuvîntul lui Christos şi care îl crezuseră, care –disperaţi de 
supliciul său– proclamau învierea sa, nu simţeau nici o nevoie de a aşterne 
în scris amintirile şi impresiile lor. Ei nu-şi făceau deloc griji asupra 
instruirii unei posterităţi care –erau convinşi de asta– nu va urma vreodată; 
dintr-un moment într-altul, lumea injustiţiei, a greşelii, a cărnii urma să se 
sfîrşească, continuitatea oamenilor să înceteze; Mesia învingător urma să 
strălucească dintre nori. 

Pe de altă parte, nicicum nu se putea ca credinţa lor să nu se fi proiectat 
deloc asupra amintirilor lor şi să nu le fi deformat. Convingerea cu care 
trăiau, că Isus Nazarineanul era cu adevărat Mesia cel promis lui Israel, că el 
locuia în cer, alături de Dumnezeu, aşteptîndu-şi ceasul gloriei, îi conducea 
în mod inevitabil la a atribui un sens profund aparenţelor unei existenţe 
mediocre –cu palide izbînzi şi încheiată printr-un supliciu infamant. 
Aceeaşi convingere îi îndemna să caute în incidentele cele mai mărunte 
învăţături sau semne premonitorii, să relaţioneze de Învăţătorul lor toate 
secvenţele din Biblie, despre care se spunea că se referă la Cel Binecuvîntat 
de către Yahweh, şi, prin urmare, să regăsească în viaţa sa împlinirea tuturor 
acestor profeţii. Astfel, imaginaţia lor pioasă înfăşura faptele în comentarii, 
în adăugiri pe care convingerea lor le impunea –într-o oarecare măsură ca 
necesare şi absolut adevărate– pentru că ele nu făceau decît să precizeze în 
Isus natura şi funcţiunile mesianice. În simplitatea lor sufletească, ajungeau 
uşor la a nu le mai distinge pe acestea de datele memoriei lor, în orice caz le 
confundau în învăţăturile pe care le răspîndeau în jurul lor, iar discipolii lor 
deveneau realmente incapabili să le separe la loc, unele de altele. Mai cu 
seamă exaltarea credinţei lor îi lăsa fără apărare în faţa sugestiilor 
revelaţiilor şi viziunilor particulare, şi ceea ce unul sau altul dintre ei a aflat 
în urma unei comunicări directe cu Sfîntul Duh, i se impunea lui şi celorlalţi 
ca o certitudine atît de puternică încît nu era depăşită –dacă se întîmpla să 
fie egalată– nici de cea mai viu trăită amintire „istorică”. De pildă, ceea ce 
sfîntul Paul învăţase „în spirit” de la Domnul Isus, îi părea mai direct şi încă 
mai sigur decît ceea ce-i puteau povesti apostolii Petru şi Ioan. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:03:25 UTC)
BDD-B621-04 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



36 
 

Aşadar, încă de la prima generaţie creştină, tradiţia (paradosis), pe care 
credincioşii o acceptau ca istorie autentică a Învăţătorului, se compunea din 
elemente eterogene şi de valoare inegală. Abia cînd această primă generaţie 
a coborît în mormînt, s-a întîmplat ca dispariţia succesivă a martorilor 
direcţi ai lui Isus să nască îndoieli asupra iminenţei întoarcerii sperate a 
Domnului, iar creştinii prudenţi socotiră util să fixeze în scris amintirile pe 
care se considera că tradiţia orală le conservase. 

Probabil că atunci s-au alcătuit cărticele în care fiecare redactor aduna 
ceea ce el considera a fi interesant în mod deosebit: şiruri de sentenţii 
atribuite Învăţătorului, povestiri cu episoade din viaţa sa, edificatoare sau 
caracteristice, descrieri ale semnelor, adică miracole pe care le făcuse spre 
nedumerirea celor sceptici. Nimeni nu se preocupa de ceea ce noi numim 
exactitate istorică şi care presupune scrupule necunoscute sau indiferente 
oamenilor cu o credinţă ardentă, şi de aceea lipsiţi pe cît se poate de spirit 
critic. În schimb, fiecare se străduia să probeze soliditatea speranţelor 
creştine, să covîrşească ezitările, să-i întărească pe credincioşi. 

Aceste cărticele, care au constituit sursele prime ale actualelor 
Evanghelii –şi a căror culegere de logia, sau discursuri, atribuită lui Matei, şi 
povestirea narativă atribuită lui Marcu au fost, se pare, principalele– nu 
puteau, aşadar, să conţină decît, cel mult, elementele dispersate şi deja 
destul de încurcate ale unei vieţi a lui Isus, aşa cum şi-o reprezentau spre 
sfîrşitul generaţiei apostolice. Cel mai devreme în ultima treime a secolului 
I, redactorii succesivi ai Evangheliilor au căutat –lucru evident– să dea 
coerenţă povestirii lor. În afară de faptul că le-ar fi fost imposibil să separe 
faptele reale de comentariile care le modificau, să distingă între ceea ce se 
întîmplase şi ceea ce credinţa presupunea că s-a întîmplat „pentru a se 
împlini cuvîntul Scripturii”, între cele de care îşi aminteau şi cele sugerate 
de Spirit –şi a căror triere, de altfel, nu aveau nici o tragere de inimă a o 
face–, ei se găseau în faţa unei materii dificil de utilizat. Culegerile de 
sentenţii nu ţineau deloc seamă de circumstanţele în care Domnul rostise 
acele cuvinte, grupajul lor în diversele cărţulii fiind artificial peste tot şi 
foarte neasemănător. Totodată, se mai găseau povestiri propriu-zise, care 
nu relatau decît episoade cu variante considerabil diferite de la un redactor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:03:25 UTC)
BDD-B621-04 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



37 
 

la altul. Ele trebuiau triate, alese, după care fragmente destul de disparate 
trebuiau combinate într-o naraţiune închegată. 

Este suficientă parcurgerea celor trei Evanghelii sinoptice pe care le 
avem, pentru a ne convinge că autorii lor au ajuns la combinaţii sensibil 
diferite ale aceloraşi fapte şi ale discursurilor analoage sau asemănătoare, de 
unde trebuie să concluzionăm că ei nu s-au axat pe adevărul obiectiv, că nu 
au ţinut deloc seamă de cronologia destul de stabilă a evenimentelor, încît 
aceasta să li se impună, ci, dimpotrivă, că, în construcţia lucrării sale, fiecare 
şi-a urmărit scopurile. Nu este mai puţin vizibil că nici unul dintre ei nu 
dispunea de o suită completă de fapte destul de închegate pentru a-i 
permite să ofere un tablou satisfăcător al întregii vieţi a lui Christos. Nici 
unul dintre ei, aşadar, nu a făcut altceva decît să cîrpească, cu mai multă sau 
mai puţină îndemînare, rămăşiţe ale tradiţiei, care formau un ansamblu 
artificial, iar nu un întreg. Sub textura povestirii evanghelice, se văd sau se 
intuiesc lacune enorme, chiar şi la Marcu, care rămîne totuşi destul de 
prudent pentru a nu spune nimic nici despre naşterea şi nici despre 
copilăria lui Isus. 

Or, credinţa nu vrea să uite şi învaţă mereu tot ceea ce are nevoie să ştie, 
imaginaţia pioasă slujind-o mereu. De aceea, Evangheliile I, a III-a şi a IV-a 
ne povestesc despre perioada asupra căreia cea de-a II-a nu ne spune nimic. 
Povestiri cu adevărat diferite, chiar contradictorii, însă toate minunate şi 
edificatoare; în maniera sa, fiecare umple lacunele. Numai că este evident că 
nici una nu are mare lucru în comun cu istoria. De asemenea, pare probabil 
ca amintirile relative la Patimi să se fi alterat deja înaintea redactării 
Evangheliilor, care au suferit influenţa diferitelor legende răspîndite în 
Orient, şi care au căpătat interpretări care –sub mai multe aspecte 
esenţiale– le dădeau o nouă fizionomie. Pe de altă parte, nu puteau să nu se 
raporteze la iniţiativa Învăţătorului sau să nu introducă în tradiţia 
învăţăturilor sale tot ceea ce putea fi mai fecund în credinţa vie a 
discipolilor săi –obligaţi în oarecare măsură, prin moartea şi învierea sa, la a 
nu mai vedea trecutul, prezentul şi viitorul decît din perspectivă mesianică. 
Spre exemplu, cum să nu i se atribuie Domnului ordinul de a boteza şi 
instituirea euharistiei atunci cînd, de fapt, botezul constituie, încă din 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:03:25 UTC)
BDD-B621-04 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



38 
 

generaţia apostolică, însemnul credinţei, iar euharistia legătura vizibilă, atît 
a fraţilor între ei, cît şi dintre Christos şi fraţi, conform interpretării sfîntului 
Paul? 

Astfel, noi nu mai vedem clar imaginea istorică a lui Isus şi nu mai avem 
mijloacele de a ne reprezenta cu exactitate viaţa sa. Despre cea dintîi putem 
spune că se mai ghiceşte ceva sub diferitele trăsături ale tradiţiei 
evanghelice, privitor la cea de-a doua putem spera să deţinem cîteva 
episoade. Asupra ambelor, de asemenea asupra a tot ceea ce se consideră că 
Isus a dat ca învăţătură, se cuvine să nu afirmăm nimic decît cu cea mai 
mare prudenţă. 

Cu toate acestea, ştim că într-o bună zi acest Isus şi-a părăsit familia 
pentru a străbate Galileea şi a predica. De ce? Să fi fost numai pentru că a 
simţit nevoia de a o face, pentru că o chemare spontan născută în el, iar 
pentru noi inexplicabilă, l-a îndemnat în mod irezistibil? Fără îndoială că da, 
pe de o parte, dar numai dacă acceptăm postulatul inspiraţiei divine, pe care 
istoria nu poate să-l ia în considerare pentru că el exclude controlul acesteia 
şi scapă oricărei discuţii. O chemare de acest gen nu poate fi înţeleasă decît 
ca rezultantă a acţiunilor unui mediu. Originalitatea unui inspirat stă în 
forma pe care acesta o dă sintezei, combinării inconştient operate în el a 
influenţelor pe care le-a suferit. Din punct de vedere istoric, aşadar, 
problema ridicării lui Isus se raportează la înţelegerea mediului din care el a 
apărut. 
 

II 
Noi încă nu cunoaştem perfect acest mediu, dar începem a-l cunoaşte, 

şi vedem că se prezintă sub două aspecte sau, mai bine zis, că este dublu: 
Christos s-a născut evreu, a crescut într-o ambianţă evreiască de la care –
atît cît ne putem da seama– a împrumutat elementele formaţiei sale 
intelectuale şi religioase. Întîi de toate însă, Israel nu s-a putut izola de 
populaţiile siro-caldeene între care trăia, într-atît încît să reuşească a se 
sustrage complet influenţei lor. De asemenea, el păstrase ceva din contactul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:03:25 UTC)
BDD-B621-04 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



39 
 

prelungit cu cuceritorii greci veniţi din regatul lagid al Egiptului21 şi din 
regatul seleucid al Siriei22, cu propriii săi fii stabiliţi pe pămînt grecesc, şi pe 

                                                 
21 Dinastia lagidă, sau ptolemeică este întemeiată de Ptolemeu Lagos, unul dintre cei şapte 
secunzi şi gardieni ai lui Alexandru, după moartea cuceritorului devenit satrap al Egiptului, 
apoi autoproclamat rege. Dinastia întemeiată de Ptolemeu I (Soter) a durat de-a lungul 
perioadei elenistice, din 305 pînă la cucerirea romană, din anul 30. Primul rege a fost 
deosebit sub multe aspecte, capacităţile sale şi caracterul său ajutîndu-l să facă din Egipt un 
regat prosper şi măreţ. Prin activitatea sa se dezvoltă comerţul şi relaţiile cu străinii, 
producţia, libera iniţiativă, flota şi capacitatea militară. De asemenea, Ptolemeu I 
încurajează şi sprijină dezvoltarea literaturii şi a ştiinţelor ca un adevărat patron al acestora, 
întemeiază un Musaios şi o mare universitate. Politica sa în plan administrativ şi religios 
este deosebit de suplă, administratorii provinciilor (nomarhii) fiind egipteni, iar vechile legi 
egiptene aplicate. De asemenea, va păstra şi respecta vechea religie a egiptenilor, onorînd 
templele zeilor egipteni şi reconstruindu-le, recunoscînd vechile privilegii ale preoţilor 
egipteni. Unul dintre efecte a fost schimbarea tipului de relaţie dintre egipteni şi noul 
stăpînitor, de la relaţia plină de asperităţi dintre egipteni şi perşi, precedenţii stăpîni, 
ajungîndu-se la o relaţie relaxată, în cadrul căreia egiptenii consimt să participe la noua 
viaţă, aducătoare de prosperitate şi prestigiu. În plan extern, Egiptul cucereşte sau capătă 
influenţă în zone precum: Palestina, Fenicia, Cipru, Cilicia, Caria, Siria, chiar Corint. 
Ptolemeu II (Philadelphus) şi Ptolemeu III (Euergetes) se înscriu în limitele întemeietorului 
dinastiei, mai mult sau mai puţin dotaţi pentru unele sau altele dintre aspectele la care sînt 
solicitaţi. De aceea, în vremea lor se continuă dezvoltarea relaţiilor economice şi 
diplomatice, continuă progresul economic şi spiritual. Urmează regi mai puţin sau deloc 
recomandaţi pentru a duce mai departe sau a menţine prosperitatea şi măreţia care s-au 
acumulat, dinastia încheindu-se cu Cleopatra a VII-a. (n.trad.) 
22 Precum imperiul lagid, cel seleucid decurge din cuceririle lui Alexandru. Seleucus 
Nicator, general al lui Perdiccas, ajunge în stăpînirea Babiloniei, în anul 323, după care, 
începînd cu anul 312, extinde teritoriul cucerit, în perioada de maximă înflorire ajungînd să 
cuprindă părţi din Armenia, Mesopotamia, Persia, Anatolia, Arabia, Siria, practic din Frigia 
la Indus, şi chiar în Tracia şi Macedonia. Şi în acest caz avem a face cu un centru de cultură 
elenistică. În vremea urmaşilor săi, imperiul va cunoaşte perioade de expansiune sau de 
strîmtare a graniţelor, cu preţul unor necontenite războaie, atît în vest, cît şi în est. 
Adeseori, aceştia vor intra în conflict deschis cu Ptolemeii, nu doar cu neamurile străine 
din jur. În general, acest imperiu nu a fost dotat cu o prea mare stabilitate, parţii şi armenii 
reuşind să îşi recucerească teritoriile, la un moment dat el nefiind distrus numai întrucît 
putea juca rolul unui tampon între puterile cu care se învecina. Spre deosebire de cazul 
lagizilor, seleucizii au dus o politică activă de elenizare, combinată cu politici (moştenite 
încă de la Alexandru) de omogenizare etnică. Faptul acesta a dus la apariţia unor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:03:25 UTC)
BDD-B621-04 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



40 
 

care marile sărbători îi aduceau în fiecare an, mai mulţi sau mai puţini, la 
Ierusalim. De aceea, în două sau trei secole care preced era noastră, Israel 
asimilase cîteva idei străine. 

În al doilea rînd, de jur împrejurul lumii evreieşti din Palestina se găsea 
un mediu păgîn, care, dacă nu a acţionat direct asupra lui Isus, îi va atrage 
discipolii după moartea sa. Mediul sirian şi fenician, care delimita Palestina 
la nord, la vest şi la sud-vest –şi pe care noi mai mult îl ghicim decît îl 
distingem clar– îngemăna credinţele, cultele, superstiţiile, prejudecăţile sau 
doar amintirile mai multor religii ale trecutului şi prezentului. Mediul 
mesopotamian la est, combina influenţele religioase ale Indiei şi ale Persiei, 
pe pămîntul babilonian, mamă a multora dintre vechile mituri răspîndite în 
toată lumea semitică şi, de asemenea, a speculaţiilor în care se combinau 
metafizica şi astrologia, pentru explicarea universului şi a destinului uman. 
Spre sud se afla mediul egiptean, în care vechile culte naţionale întineriseră, 
se lăţiseră ca şi cum s-ar fi universalizat sub influenţa fecundatoare a gîndirii 
greceşti. În sfîrşit, spre nord, în locul pe care îl numim Asia Mică, se afla 
mediul elenistic, încă mai complicat, dar tot atît de opulent întrucît forma 
un loc de intersecţie a religiilor. Cultelor locale –dintre care multe încă erau 
persistente şi puternice–, miturilor religiei olimpiene, reflecţiilor şi 
dogmelor filosofilor greci –mai mult sau mai puţin vulgarizaţi– li se adăugau 
nenumărate „contaminări” venite de prin toate mediile pe care tocmai le-
am enumerat, inclusiv cel evreiesc. 

Aici exista o enormă cantitate de materie religioasă, în parte amorfă, 
care se organiza deja în combinaţii sincretice, mai mult sau mai puţin 
singulare, şi care se oferea tuturor formelor de exploatare. Pentru viitorul 
creştinismului, aşadar, aceasta constituia o rezervă cvasi-inepuizabilă. Repet 

                                                                                                                                
importante centre elenistice (precum Antiohia), la adoptarea obiceiurilor greceşti de tot 
felul (de la practici curente pînă la filosofie, religie, morală, arte şi ştiinţă) de la clasele 
superioare în jos, dar şi la adoptarea unor elemente locale de către conducători. În cazul 
special al Iudeei, acest fapt (Ierusalimul devine un polis, iudaismul este interzis, statuia lui 
Zeus este pusă în Templu etc.), chiar dacă produs şi cu concursul destul de zelos al unor 
evrei, va duce la revolta victorioasă a Maccabeilor, în urma căreia va apărea o nouă 
sărbătoare, Hanukkah. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:03:25 UTC)
BDD-B621-04 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



41 
 

însă că, după toate aparenţele, Christos s-a format exclusiv în mediul 
evreiesc –fiind lipsit de orice fel de dovadă ceea ce s-a avansat uneori ca 
ipoteză, şi anume acţiunea directă asupra lui a buddhismului–, primii care 
au răspîndit religia creştină în afara Palestinei fiind evreii. Să aruncăm, 
aşadar, o privire asupra lumii evreieşti, spre a vedea propovăduirea creştină 
întinzîndu-se în mediul a cărui fizionomie religioasă încercăm a o înţelege. 

De altfel, în vremea lui Irod cel Mare (mort în 4 î.H.)23, mediul evreu era 
de o complexitate singulară. Sub aparenţa unităţii de rasă, de moravuri şi de 
religie iudeii formau două popoare, destul de diferite în spirit şi cu tendinţe 
religioase deosebite24. 

Cauza primă trebuie căutată foarte departe. Cînd regele Babilonului 
crezuse potrivită transportarea pe malurile Eufratului25, super flumina 

                                                 
23 Irod cel Mare (73-74), al doilea fiu al lui Antipater Idumeanul, tetrarh al Galileii, rege al 
Israelului cu ajutorul romanilor, întemeietor al dinastiei herodiane, convertit la iudaism de 
către hasmoneeni, în vremea căruia s-a reconstruit –într-o manieră impozantă– al doilea 
templu al Ierusalimului, autor al altor numeroase construcţii (apeducte, clădiri, fortăreţe, 
oraşe). Este cunoscut pentru modul sîngeros în care a acţionat (şi-a executat soţia, doi fii, 
poate pruncii din Bethleem şi din împrejurimi) şi pentru cruzimea şi autoritarismul său 
(care, de altfel, nu depăşeau uzanţele epocii). (n.trad.) 
24 Principala lucrare este cea a lui Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu 
Christi4, Leipzig, 1901-1909, 3 vol.; se poate consulta cu profit Shailer Mathews, A history of 
New Testament times in Palestine, New-York şi Londra, 1902. (n.a.) 
25 Autorul se referă la regele caldeo-babilonian Nabuccodonosor al II-lea (605-562), 
strălucit militar, diplomat şi conducător pe timp de pace. Pe fondul prăbuşirii imperiului 
asirian (al cărui client fusese regatul lui Iuda, acum trecut în zona de influenţă babiloniană) 
şi a rivalităţii dintre Babilon şi Egipt, la Ierusalim există un partid proegiptean şi unul 
probabilonian. În 599, cel dintîi pune la cale o răscoală antibabiloniană, sprijinită de către 
egipteni. Nabuccodonosor cucereşte Ierusalimul şi deportează în Mesopotamia pe Ioachim, 
regele Iudeii, împreună cu 10.000 de reprezentanţi ai clasei superioare. Peste zece ani, cu 
prilejul unei noi răscoale, după metode punitive mai severe –printre care dărîmarea 
Templului, uciderea regelui şi a unor fruntaşi ai nobilimii, probabil proegipteni– are loc o 
nouă deportare, fostul regat al lui Iuda devenind Yehuda Medinata (provincia Iuda). Exilul 
se încheie în 538-537, cînd Cyrus cel Mare, întemeietorul imperiului ahemenid, permite 
revenirea în Palestina a evreilor deportaţi. Este aproape cert că nu toţi evreii au revenit, 
mulţi rămînînd pe loc. Tot Cyrus ordonă reconstrucţia Templului (520-515). Robia 
babiloniană a reprezentat un moment important în evoluţia cultural-spirituală şi mentală a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:03:25 UTC)
BDD-B621-04 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



42 
 

Babylonis, a evreilor pe care îi învinsese, nu a luat seama decît la familiile cu 
oarecare importanţă. Locuitorii de la sate, cei mărunţi, rămaseră pe loc şi 
continuară să practice vechea religie a lui Israel, pioasă desigur, încrezătoare 
în Yahweh, dar nu prea riguroasă, capabilă de compromisuri cu zeii din jur 
sau cu credincioşii acestora. Vechiul iahvism era mai ales o religie a 
bărbaţilor, iar aceşti ţărani cumsecade nu fugeau deloc de căsătoriile mixte, 
care aduceau în sîngele poporului ales pe cel al fiicelor străine. Exilaţii însă, 
cel puţin cei pe care disperarea nu îi aruncase în idolatria învingătorilor, 
evoluară rapid. Ei se văzură obligaţi să reflecteze asupra alianţei încheiate 
între Yahweh şi poporul său, să-şi explice prezentul nenoroc, să-şi 
imagineze un viitor consolant, să chibzuiască la mijloacele de a evita pe 
viitor asemenea calamităţi. Ajunseră să creadă cu tărie că nenorocirile lui 
Israel veneau din aceea că fusese infidel Alianţei şi că nu îi rămînea decît o 
singură cale pentru a-l linişti pe Dumnezeu: aceea de a se supune cu cea mai 
mare rigoare practicilor cultuale; concret, să stabilească un ritual foarte 
strict, care făcea idolatria imposibilă. Constituirea acestui ritual, 
consolidarea acestui legalism îngust, întărit printr-o nouă redactare a Legii, 
conformă noilor nevoi, fură opera profeţilor din exil, în special a lui 
Ezechiel. Cînd bunul plac al lui Cyrus permise acestor deportaţi să revină în 
patria lor (538), nu profitară cu toţii de această permisiune, însă cei care 
profitară aduseră în Iudeea Legea nouă şi noul spirit şi, detaliu esenţial, 
rămaseră în relaţii strînse cu fraţii lor din Babilonia, care îi asistară cu 
influenţa lor pe lîngă regele Persiei, cu banii lor, cu sprijinul lor moral, 
pentru a-i impune populaţiei sedentare pe cei întorşi. Reorganizatorii 
Templului şi ai cultului, duşmani implacabili ai căsătoriilor mixte şi ai 
concesiilor făcute străinilor, Ezra şi Neemia, erau evrei întorşi din Babilonia. 
Deja existau scribi, cărturari, adică, sau oameni care studiaseră Legea, care o 
explicau şi care începuseră să alcătuiască, alături de aceasta, o întreagă 

                                                                                                                                
poporului evreu, acesta achiziţionînd alfabet, calendar, noi cutume şi practici sociale, noi 
trăsături ale obiceiurilor religioase. Apoi, s-au dezvoltat profetismul, arta literaturii, istoria, 
s-a trecut de la organizarea tribală la cea pe clanuri şi, cel mai important poate, s-a înţeles 
rolul crucial al Torei în viaţa evreilor şi s-a dezvoltat o nouă concepţie asupra destinului 
poporului evreu şi asupra relaţiei sale cu Yahweh şi cu alteritatea. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:03:25 UTC)
BDD-B621-04 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



43 
 

jurisprudenţă, pentru a regla cazurile de conştiinţă –care nu întîrziară să 
prolifereze din momentul în care absoluta puritate legală fu ridicată la rang 
de primă condiţie a pietăţii. 

Perioada care se întinde de la întoarcerea din exil pînă la naşterea lui 
Isus este martoră, mai întîi la reconstituirea unui cler numeros, a unei caste 
sacerdotale, care gravita în jurul Templului unic şi-i asigura regularitatea 
serviciului, care, însă, nu studia în mod special Legea, şi nici nu o răspîndea, 
şi care, printr-o înclinaţie naturală, tindea să nu acorde importanţă decît 
riturilor şi formulelor. În al doilea rînd, este martoră la dezvoltarea clasei 
scribilor, sau a doctorilor Legii, între care începe un veritabil concurs de 
ingeniozitate pentru a pătrunde în toate ascunzişurile textului sacru, care 
comentează şi care se contrazic, şi care sfîrşesc cel mai adesea –în ciuda 
pietăţii lor personale, sincere şi profunde–, prin a sufoca religia liberă şi 
spontană a inimii, sub povara scrupulelor lor formale. Unii, spre exemplu, 
se chinuiau să afle dacă un ou făcut în ziua de sabat este pur, sau dacă apa 
pură care cade într-un vas impur se pîngăreşte de acolo şi pînă la izvor. 

Alţii, suferind –ce-i drept, fără ştirea lor– influenţa speculaţiilor greceşti 
asupra lui Dumnezeu, a lumii şi a omului, lărgiră şi sublimară reprezentarea 
antică a lui Yahweh, care devine Dumnezeul în sine, indefinibil şi de aceea 
de nenumit. Ei tind să adopte o cosmologie şi o antropologie dualiste, în 
care se opun cele două elemente adverse, materia şi spiritul, trupul şi 
sufletul. Prin aceasta, împotriva legalismului excesiv, religia naţionalistă a 
lui Israel începe a se universaliza şi, în fapt, a se umaniza. În chip firesc, 
această operă se adînceşte şi încheie mai repede în coloniile evreieşti de pe 
pămînt păgîn, unde o întîlnim. Spre începutul erei noastre, însă, chiar în 
Palestina, ea este de mult timp amorsată şi dă rezultate apreciabile. 

Poporul îşi ascultă preoţii, pentru că ei îi sînt călăuzele naţionale: doar 
marele preot are calitatea de a-l reprezenta pe Israel în faţa stăpînului său 
pers sau grec. Iudeea devine astfel un Stat teocratic şi, chiar de-a lungul 
perioadei hasmoneene26, în care ea se consideră independentă –cum şi este, 
                                                 
26 Adică în vremea Maccabeilor, Iuda, Ionathan, Simon, Ioan Hyrcan, Aristobul şi 
Alexandru Ianeul, între 165-70, înainte de Isus Christos, deoarece, la moartea lui Ianeu, la 
ridicarea lui Irod Arabul, în 40, deja s-au instalat anarhia şi decadenţa. (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:03:25 UTC)
BDD-B621-04 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



44 
 

de altfel–, regele este, totodată, mare preot. Pe de altă parte, acelaşi popor 
admiră scribii savanţi şi scrupuloşi. În realitate, însă, nici ritualismul sceptic 
al preoţilor, nici pedantismul trufaş al scribilor, nu îl ating profund şi nu fac 
faţă pietăţii sale. El resimte, puţin cîte puţin, presiunea rigorismului, se 
izolează de străini atît cît poate şi de aceea se indignează văzîndu-şi uneori 
capii grecizînd peste măsură. El continuă să-l iubească pe Yahweh din toată 
inima, în clipele de angoasă continuă să-l roage cu o fervoare care decurge 
din pietatea de altădată, şi nu se închistează nicicum în noile forme. Altfel 
spus, religia sa trăieşte şi se dezvoltă. Ea adoptă mai multe concepte care nu 
erau nicicum funciarmente evreieşti şi care veneau din est: cel privitor la 
rolul îngerilor şi al demonilor, cel al vieţii viitoare şi al judecăţii de apoi. În 
acelaşi timp, această religie extrage din nenorocirile vremurilor –căci, de-a 
lungul celor patru secole care l-au precedat pe Christos, evreii au avut mult 
de suferit de pe urma egiptenilor, a sirienilor, a romanilor şi a lor înşişi– 
bazele unei antice speranţe: ea aşteaptă şi cheamă din toate puterile sale pe 
Mesia, care va veni să dea Israelului o splendoare mai mare decît cea din 
vremea lui David. Scribii înşişi sfîrşiră prin a accepta aceste preocupări ale 
credinţei populare, prin a le comenta şi, în oarecare măsură, prin a le 
consacra. Şi, cu cît evenimentele păreau să-i contrazică, dominaţia străină 
făcîndu-se mai aspră, cu atît mai tare se înrădăcinau acestea în spiritul celor 
simpli, cu atît mai mult căpătau ele loc în convingerile lor. 

Nu trebuie uitat că în tot acest timp, evreii –şi, de altfel, mulţi alţii ca ei 
în lume– nu deţineau cea mai mică noţiune despre ceea ce noi numim legi 
naturale, asupra înlănţuirii invariabile şi necesare a cauzelor şi a efectelor. 
Convinşi că totul îi este cu putinţă lui Dumnezeu, nu făceau nici o distincţie 
între fenomen şi miracol şi, în adevăr, ei trăiau în plin miracol, deoarece tot 
ce-i surprindea le apărea ca operă imediată a lui Dumnezeu sau a 
Adversarului. De aceea îşi închipuiau cu uşurinţă că uimitoarea revoluţie pe 
care o sperau se va îndeplini negreşit, imediat ce Yahweh o va vrea, iar 
aşteptarea lor, anxioasă ca o pîndă, o anunţa cu o nervozitate crescîndă. 
Această speranţă mesianică de la care Israel aştepta aureolata reparaţie a 
nenorocirilor sale şi dispariţia umilinţelor sale, era destinată, dimpotrivă, 
să-l arunce în cele mai dezastruoase aventuri, în care se va lansa cu ochii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:03:25 UTC)
BDD-B621-04 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



45 
 

închişi, convins că se va ridica Marea Auroră binecuvîntată şi că cerul îl va 
ajuta numai dacă singur se ajută. Înspăimîntătoarele revolte din secolele I şi 
II ale erei noastre, care vor decima evreimea şi vor săvîrşi ruina naţiei lor, 
provin din convingerea că timpurile s-au încheiat şi că, în sfîrşit, 
promisiunea odinioară proclamată de către profeţii lui Yahweh se 
împlineşte. 

În Galileea, în această parte septentrională a Palestinei în care s-a născut 
Isus, se aflau cei simpli care formau grosul populaţiei. Ţinutul nu ajunsese 
să împărtăşească noua viaţă evreiască decît în vremea maccabeilor. El nu 
văzuse decît de departe aristocraţia sacerdotală şi, dacă scribii nu l-au prea 
uitat, nici nu au mişunat ca la Ierusalim sau în Iudeea propriu-zisă, şi nici 
nu cîştigaseră aici reputaţia şi influenţa cu care erau onoraţi conducătorii în 
şcolile iudee. De obicei, se spunea că galileenii sînt grei de cap, fără îndoială 
pentru că, în prima perioadă a dominaţiei romane, bande naţionaliste pline 
de dîrzenie se adăpostiseră în munţii lor. De asemenea, era zeflemisit 
accentul lor provincial. În realitate, se pare că pietatea lor păstra o 
spontaneitate, o ardoare, o profunzime care dovedeau o mare intensitate a 
vieţii religioase, şi asupra căreia minuţia scrupuloasă a fariseismului iudeu 
nu prevalase. 

Aşadar, Isus s-a născut şi a crescut într-o ţară în care spiritul celor mai 
mulţi dintre oameni era întors în totalitate către preocupările religioase. El a 
apărut din sînul poporului, unde fiecare trăieşte într-o stare de ingenuă 
speranţă, în aşteptarea anxioasă a unui eveniment miraculos, socotind că 
doar pietatea le poate fi utilă evreilor şi că ea îi va face stăpînii pămîntului. 
Dar acest popor este condus de preoţi care nu împărtăşesc această speranţă 
şi bănuiesc dificultăţile pe care le poate crea faţă de stăpîni. Într-un sens, 
acest popor este înconjurat de doctori, dintre care unul a spus că un 
ignorant nu ar şti să fie pios şi că o mişcare populară nu ar fi nicicum privită 
cu simpatie. 
 

III 
Se consideră că un om profund pios, un om simplu, al cărui spirit nu a 

secat de tot din pricina disciplinei scribilor –dar care a fost pătruns încă din 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:03:25 UTC)
BDD-B621-04 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



46 
 

copilărie de preocupările mediului său– nu are viaţă intelectuală, religioasă, 
morală, decît prin ele însele. Dacă acest om este dotat cu minunata facultate 
de a concentra în fiinţa sa, şi de a recrea prin propria sa meditaţie ideile care 
plutesc în aerul pe care îl respiră (şi aceasta este caracteristica tuturor 
inspiraţilor) ajunge la a-şi traduce convingerile în acte. Un inspirat galileean 
din acele timpuri nu putea decît să anunţe –sub o formă mai mult sau mai 
puţin personală şi originală– iminenta realizare a speranţelor sale. În esenţă, 
acesta pare să fi fost principiul „ridicării” lui Isus27. 

Ne lipsesc documentele pentru a pătrunde în detaliul material al 
formaţiei sale intelectuale şi pentru a pricepe cauzele precise care au 
determinat iniţiativa sa. Nu este necesar să prezumăm, nici aici, nici acolo, 
prea multe complicaţii. Toate Evangheliile pe care le avem marchează un 
raport, imprecis schiţat dar sigur, între începutul vieţii sale publice şi 
predica altui inspirat, care predica necesitatea pocăinţei în vederea 
apropierii vremurilor promise. Se poate ca Isus să-l fi cunoscut pe Ioan 
Botezătorul şi să fi mers la el. Se poate ca, după exemplul aceluia, vocaţia 
lent şi obscur pregătită în străfundul conştiinţei sale să se fi impus în mod 
irezistibil voinţei sale, şi ca el să fi început să predice la vestea închiderii lui 
Ioan de către Irod Antipa, pentru ca Împărăţia să nu rămînă nicicum lipsită 
de crainic. La urma urmelor, el nu făcea decît să reînnoade tradiţia 
profetică, întreruptă în Israel din vremea întoarcerii din exil, şi pe care mulţi 
nebiim28 înaintea lui, printre care şi Botezătorul, încercaseră deja să o reia. 
Iniţiativa sa, oricît de originală ar putea părea la prima vedere, în formă, nu 
avea în sine nimic excepţional, ori neaşteptat. 

                                                 
27 Renan, Vie de Jésus, este neglijabil din punct de vedere ştiinţific. Se poate citi Loisy, Jésus 
et la tradition évangélique, Paris, 1910, şi Bosset, Kyrios Christos, Göttingen, 1913, cap. I şi 
II; se poate consulta Barth, Die Hauptprobleme des Lebens Jesu, Gütersloh, 1911, şi O. 
Schmiedel, Die Hauptprobleme der Leben Jesu Forschung, Tübingen, 1906. (n.a.) 
28 Ebr. nebhi semnifică ‘profet’. Nebhiim, adică Profeţii, este titlul celei de-a doua diviziuni a 
Bibliei ebraice (sau Tanakh, Miqra), plasată între Torah ‘învăţătura’ şi Ketuvim ‘scrierile 
(hagiografice)’. Termenul din text se referă la profeţii Israelului ca la o clasă organizată, 
apărătoare a intereselor spirituale ale naţiunii încă din vremea lui Samuel, avînd misiunea 
de a redeştepta în sînul triburilor simţul unităţii aleşilor lui Yahweh. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:03:25 UTC)
BDD-B621-04 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



47 
 

Ne putem îndoi că el ar fi ştiut, încă din primul moment, ce anume voia 
cu exactitate, ori măcar ce reprezenta el. Cu alte atitudini decît cele ale 
Botezătorului –deoarece renunţase la viaţa ascetică şi la violenţa de limbaj a 
predecesorului–, el dezvolta aceleaşi teme principale: „Împărăţia apropie 
marea transformare care va izgoni răul şi injustiţia din lume; pocăiţi-vă dacă 
vreţi un loc printre cei aleşi”. De ce spunea aceste lucruri? Pentru că o forţă 
secretă îl împingea să o facă, pentru că simţea pe Domnul în el, cum îl 
simţiseră toţi inspiraţii evrei. Şi ce înţelegea el prin aceasta? Cum îşi 
reprezenta Împărăţia şi venirea ei? Nu ştim. Textele pe care le avem datează 
dintr-o vreme în care întîrzierea venirii Împărăţiei modificase deja 
reprezentarea sa în spiritul creştinilor. Neîndoios, el şi-o imagina în acord 
cu ceea ce se spunea în jurul său: ca venire materială a bucuriei pentru 
Israel, strălucitoare manifestare a binecuvîntării lui Yahweh, sub o formă pe 
care imaginaţia populară nu o fixase niciodată prea bine, şi pe care, poate, el 
însuşi nu şi-o fixase în mod exact. Nimic nu ne asigură că el nu a făcut la 
început cîteva aluzii la violenţa mesianică, la lupta pe care, după opinia cea 
mai răspîndită, Mesia urma s-o aducă pe lume. Evangheliile păstrează astfel 
de urme, însă este natural ca acestea să fi dispărut aproape complet din 
nişte scrieri destinate a demonstra că în Isus, atît de blînd şi de paşnic, 
trebuia văzut „Cel ce va să vină”. 

Oare, el însuşi, se credea Mesia? S-a pus la îndoială acest lucru şi încă 
există dubii, din motive ce nu pot fi ignorate: niciodată nu s-a calificat în 
mod deschis Messiah (Christos, în greacă)29. Un studiu atent al fragmentelor 

                                                 
29 Termenul messiah derivă din ebr. mashiach ‘cel uns, cel consacrat’, şi se referă la practica 
oncţiunii regilor în cadrul ritualului de încoronare. În iudaism, creştinism şi islamism, 
termenul se utilizează în sens eshatologic. Torah îl utilizează pentru a desemna preoţi şi 
regi trecuţi prin ritualul oncţiunii, aşa cum este descris încă în Exod, 30, 23-25, unde se 
vede că amestecul de uleiuri şi ritualul au putere atît asupra obiectelor, cît şi asupra 
oamenilor. În tradiţia ebraică, atributul nu are neapărat o valoare religioasă, Samuel 
ungîndu-l pe Saul rege, apoi pe David, chiar un neevreu precum Cyrus cel Mare, care a 
eliberat pe evrei din robia babiloniană, fiind socotit ca uns al lui Dumnezeu şi numit 
messiah. De asemenea, în iudaism, termenul nu se referă la Dumnezeu sau la Fiul lui 
Dumnezeu, ci la un ales al acestuia. În creştinism, termenul este tradus prin gr. christos, 
încă devreme el începînd a fi asignat în mod exclusiv lui Isus, creştinii socotind că Isus este 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:03:25 UTC)
BDD-B621-04 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



48 
 

din Evanghelii, în care apare cuvîntul, nu ne permite să raportăm nici unul 
din aceste cazuri la nici una dintre cele două surse ale acestora: culegerea de 
sentenţii sau Logia30 ale Domnului şi prima Evanghelie, zisă a lui Marcu31. 
Cele mai probante în aparenţă sînt cele care rezistă cel mai slab criticii, 
precum faimoasa confesiune mesianică în faţa marelui preot Caiafa (Mc. 14, 
61), a cărei literă nu este de nimic certificată, şi care nu pare a corespunde 
vreunei realităţi istorice. În vremea în care textele evanghelice de care 
dispunem şi-au căpătat ultima formă, era inevitabil ca credinţa în 
mesianitatea lui Isus –devenită însuşi fundamentul creştinismului– să se 
afirme în aceste texte de o manieră răsunătoare, şi să pară confirmată de 
Învăţător în persoană. Totuşi, „cuvîntul Evangheliei” şi „cuvîntul lui Isus” au 
continuat să fie diferite pentru exeget, iar concluzia sigură a exegezei este că 
Isus nu şi-a proclamat deloc mesianitatea. 

El nu şi-a spus niciodată Fiul lui Dumnezeu, expresie care, pentru 
judecata unui evreu, nu putea reprezenta decît un scandalos non-sens şi o 
grea blasfemie pe care, de altminteri, nici măcar un singur text evanghelic 
nu permite a i-o atribui cu certitudine. În fapt, expresia aparţinea limbajului 

                                                                                                                                
Mesia cel aşteptat de către evrei şi, mai ales –pe urmele lui Cărţii lui Daniel 7, 13-14–, că 
acesta este Fiul lui Dumnezeu, urmaşul lui David, Fiul Omului, cel trimis să restaureze 
regatul lui Israel, şi să instaureze Împărăţia lui Dumnezeu, Mîntuitorul şi Judecătorul 
Suprem al Lumii. (n.trad.) 
30 Logia este termenul grecesc pentru ‘spuneri, aserţiuni’, fiind folosit cu referire la colecţia 
de spuneri atribuite lui Isus, numite şi agrapha. Acestea au fost culese, mai cu seamă, de la 
cei care l-au auzit pe Isus (în a doua jumătate a secolului I, nu direct de la acesta, aşadar) şi 
transmise de-a lungul timpului. (n.trad.) 
31 Se citeşte, într-adevăr, sub Mc. 9, 41: „Oricine vă va da să beţi un pahar cu apă în numele 
meu, pentru că sînteţi ai lui Christos...” (oJvti Cristou~ ejste), însă autenticitatea cuvintelor 
caracteristice este abandonată de către exegeţii conservatori, precum Père Lagrange sau 
pastorul H. Monnier, deoarece folosirea lui Cristov", fără articol, aparţine limbajului 
sfîntului Paul, şi nu sinopticilor, şi deoarece Mt. 10, 42, paralel fragmentului citat, cuprinde: 
„Cine va da de băut fie şi numai un pahar cu apă rece unuia dintre aceştia mici pentru că 
este discipol (eij" o!noma maqh~tou) ...”, lecţiune care are toate şansele de a fi cea mai veche. 
(n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:03:25 UTC)
BDD-B621-04 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



49 
 

creştinilor elenizaţi, sfîntul Paul şi autorul celei de-a patra Evanghelii, 
pentru care aceasta avea un sens profund şi destul de clar32. 

El nu a luat titlul de Fiul lui David, bine cunoscut în Israel ca 
esenţialmente mesianic, de asemenea, nu l-a folosit nici pe cel pe care 
Evangheliile noastre par a-l considera caracteristic persoanei sale şi misiunii 
sale, Fiul omului, sau, cel puţin, nu l-a folosit în sens mesianic. Evreii nici 
nu-l luau în seamă, de altfel, deoarece faimosul pasaj din cartea lui Daniel 7, 
13-14: „Priveam în timpul viziunilor mele de noapte şi, iată, cineva ca un 
Fiu al Omului venea pe norii cerului! ...”, nu era încă raportat de rabini la 
apariţia lui Mesia, acest lucru fiind făcut în Sinagogă mult mai tîrziu, sub 
influenţa interpretării date de creştini. Cîtva timp, credincioşii care 
înţelegeau rău aramaica, în care un fiu al omului (bar nascha) înseamnă pur 
şi simplu un om, şi-au imaginat că această expresie, pe care o puteau citi în 
Logia sau Sentenţiile Domnului, încifra un sens misterios şi, raportînd-o la 
sensul cu care apare la Daniel, şi pe care nu îl înţelegeau mai mult, au 
considerat-o, şi aici ca şi acolo, un echivalent creştin special al lui Mesia. 
Examinarea textelor nu permite să ne îndoim că aceasta ar fi o eroare, şi în 
aproape toate pasajele sinopticilor în care apare, expresia aparţine exclusiv 
redactorului. Doar în patru sau cinci locuri33 are ea şansa de a se sprijini pe 
un precept autentic al lui Isus, inexact tradus, caz în care trebuie să o 
înţelegem ca şi cum ar însemna: un om. De exemplu: „Vulpile au vizuinile 
lor... omul, însă, nu are unde să-şi pună capul”; sau: „Şi dacă cineva va rosti 
un cuvînt împotriva omului, îi va fi iertat, dar celui ce va vorbi împotriva 
Duhului Sfînt, nu-i va fi iertat nici în lumea aceasta nici în cealaltă”. 

                                                 
32 Un evreu putea spune sluga lui Yahweh, dar nu fiul său şi este verosimil ca, în mod 
efectiv, Isus, pe urmele Psalmistului, să se fi considerat şi prezentat drept slugă a lui 
Dumnezeu. Cuvîntul ebraic ebed, care semnifica ‘servitor’, se traducea ades în greacă prin 
pai~", care însemna, totodată, ‘slugă’ şi ‘copil’. Trecerea de la pai~" ‘copil’ la uJiov" ‘fiu’, a fost, 
aşadar, foarte uşor de făcut, însă conceptul ‘Fiu al lui Dumnezeu’ vine din lumea elenistică. 
(n.a.) 
33 Precum Mt. 8, 20 (Lc. 9, 50); Mt. 11, 19 (Lc. 7, 34); Mt. 12, 32 (Lc. 12, 10); Mt. 9, 6 (Mc. 2, 
10; Lc. 5, 24); Mt. 12, 8 (Mc. 2, 28; Lc. 6, 3). (n.a.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:03:25 UTC)
BDD-B621-04 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



50 
 

Este, aşadar, un fapt sigur că tradiţia primară nu spusese deloc deschis 
că Isus s-ar fi dat drept Mesia. Şi mai există încă un semn în acelaşi sens, 
care decurge din ceea ce numim „secretul mesianic”, adică din 
recomandarea presantă, chiar ameninţătoare, conform căreia, la Marcu, în 
diferite ocazii, îl vedem pe Învăţător interzicînd discipolilor săi să revele 
ceea ce ei ghicesc, întrevăd, sau înţeleg din rolul său real. Ce interes avea el, 
aşadar, să-şi ascundă identitatea şi să-şi tăinuiască misiunea, chiar în 
momentul în care predicatul său nu avea rost cu adevărat decît dacă îl 
proclama? Pe de altă parte, necesitatea de a admite că un ţăran galileean a 
modificat pînă la acest punct idealul eroului în care s-a fixat speranţa 
poporului său, că el a schimbat în martir umil şi resemnat pe regele 
victorios ce trebuia să fie Mesia, este o problemă destul de spinoasă care i se 
pune istoricului. Unii exegeţi au încercat să compenseze aceste dificultăţi 
prin diverse consideraţii care vor să probeze că, dacă Isus nu s-a recunoscut 
deschis ca Mesia, el a crezut-o, i-a lăsat pe discipoli s-o creadă, a murit 
pentru că l-a lăsat pe Pilat s-o creadă, şi că, dacă ar fi fost altfel, apostolii nu 
ar fi putut crede niciodată că Răstignitul a înviat din morţi. Nici unul dintre 
aceste argumente nu este cu adevărat convingător. Putem continua să găsim 
suprinzător faptul că Isus nu s-a explicat mai limpede asupra acestui punct 
esenţial; putem interpreta semi-mărturisirile sau insinuările pe care i le 
atribuie textele noastre ca pe nişte artificii ale redactorilor, pe care tradiţia 
autentică le-a abandonat; putem gîndi că procuratorul roman nu avea 
nevoie de nici o confesiune mesianică pentru a se debarasa de un agitator 
evreu care predica apropiata venire a Împărăţiei –adică sfîrşitul iminent al 
dominaţiei romane–; în sfîrşit, putem crede că iubirea apostolilor pentru 
Învăţătorul lor şi încrederea pe care şi-o puseseră în el, au fost suficiente 
pentru a provoca viziunile care au sădit adînc în ei certitudinea învierii sale, 
iar convingerea că el fusese „Uns”, prin şi de voinţa lui Dumnezeu –după 
cum se consideră că ar fi spus sfîntul Petru în Faptele Apostolilor (2, 36)– 
vine să explice miracolul învierii. 

La urma urmelor, aşadar, există motive destul de solide pentru a crede 
că Isus s-a considerat şi s-a comportat pur şi simplu ca un profet, care se 
simţea mînat de Spiritul lui Yahweh să proclame apropiata realizare a marii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:03:25 UTC)
BDD-B621-04 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg



51 
 

speranţe şi necesitatea ca poporul să se pregătească pentru aceasta. Totuşi, 
chiar şi în acest caz, ne putem încă întreba dacă nu cumva şi-a imaginat că îi 
este rezervat în această Împărăţie viitoare un loc care nu putea decît să se 
confunde cu cel al lui Mesia însuşi. Mai mulţi exegeţi de seamă, precum 
Loisy34, îşi răspund afirmativ şi, dacă sînt dificil de contestat cu tărie 
motivele lor, după părerea mea, este tot atît de dificil să le aprobăm fără 
rezerve. Precum în altele, şi în acest punct, certitudinea ne scapă. 

                                                 
34 Alfred Firmin Loisy (1857-1940) preot, teolog şi profesor romano-catolic, unul dintre 
moderniştii cu care s-a luptat nu doar Papa Pius al X-lea („Ignis ardens”), dar chiar şi Leon 
al XIII-lea („Lumen de caelo”). Pentru Charles Guignebert a reprezentat un model. Alfred 
Loisy a fost un critic al perspectivei tradiţionale asupra religiei şi a Bibliei, încercînd să 
interpreteze textul sacru prin filtrul opticii moderniste şi cu mijloacele ştiinţifice ale vremii. 
Îndoindu-se de valoarea şi autenticitatea Bibliei în integralitatea sa, el susţine că multe 
dintre dogmele şi credinţele Bisericii apar istoric şi sînt ulterioare lui Isus, chiar conceperea 
sa ca aflat în relaţie de consubstanţialitate cu Dumnezeu datorîndu-se Conciliului de la 
Niceea. În 1908 a fost excomunicat. Cu toate acestea, a rămas profesor de istorie a religiilor 
la Collège de France, catolic loial, dar în sensul vederilor sale. Este celebru pentru afirmaţia 
sa: „Jésus annonçait le Royaume et c'est l'Église qui est venue”, socotind că Isus şi-a dorit să 
construiască un soi de comunitate, iar nu să instituie o formă de guvernămînt. (n.trad.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 17:03:25 UTC)
BDD-B621-04 © 1921; 2011 (trad.) Ernest Flammarion; Casa Editorială Demiurg

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

