
V .  C O N C L U Z I I  G E N E R A L E  

 
Dinamica discursului religios în limba română este greu de 

observat, din pricina aspectelor dogmatice utilizate, care îi conferă un 
caracter conservator. Cu toate acestea, pornind de la retorica şi prag-
matica modernă, am remarcat că situaţia comunicativă se schimbă în 
funcţie de natura auditoriului. Dacă în secolele al XVII-lea – al XVIII-lea 
discursurile religioase se adresau în special unui public lipsit de 
educaţie (avînd scopul de a veni în ajutorul clericilor şi al credincioşilor 
prin traducerea cărţilor de cult, dar şi a cazaniilor, care ofereau 
comentarii asupra pericopelor evanghelice), scrierile religioase ulte-
rioare au avut în vedere un public cu un grad de cultură mai ridicat. 
Oratorul religios are o performanţă comunicativă în funcţie de natura 
auditoriului. 

Ultimul capitol al lucrării urmăreşte structura şi evoluţia discur-
sului religios românesc pornind de la Răspunsul... lui Varlaam pînă la 
predica contemporană. Prin scrierile şi traducerile sale, mitropolitul 
Varlaam avea să mute accentul de pe tipărirea textelor de provenienţă 
ardelenească din secolul al XVI-lea pe lucrările tipărite în Moldova, 
rolul de căpetenie revenind, în secolul al XVII-lea, cărturarilor şi 
ierahilor moldoveni. Limba Cazaniei lui Varlaam este limpede, 
accesibilă şi astăzi, după mai bine de trei secole şi jumătate. Astfel se 
explică faptul că toate Cazaniile româneşti tipărite după 1643 au utilizat 
textul Cazaniei lui Varlaam în alcătuirea lor. Chiar dacă sînt traduse sau 
compilate în totalitate, textele tipărite de către mitropolitul moldovean 
prezintă cea mai îngrijită formă de exprimare a limbii române din prima 
jumătate a secolului al XVII-lea. Un alt merit al mitropolitului Varlaam 
este de a fi reuşit să impună, prin Răspuns împotriva Catehismului 
calvinesc (1645), categoria textelor religioase originale, precum şi noua 
formulă de reprezentare, polemica religioasă. În ceea ce priveşte 
structura compoziţională a Răspunsului, asistăm la un dialog între 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:28 UTC)
BDD-B433-6 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



350                                     Discursul religios. Structuri şi tipuri 

pasaje dintr-un catehism calvinesc şi „răspunsul soborului a doao ţăr”, 
care, la rîndul său, devine un dialog, rolul interogaţiilor fiind de a 
dinamiza textul şi de a asigura discursului o receptare mai clară. Se 
porneşte într-o formă didactică, specifică învăţăturilor de credinţă 
creştine; accentul creşte şi se ajunge la dezlănţuiri verbale; în final 
revine la sfaturi, la actualizarea noţiunilor discutate, la rugăciunea de 
laudă adusă divinităţii în numele credincioşilor. Oratorul foloseşte un 
ansamblu de tehnici discursive menite să provoace adeziunea 
interlocutorului la o teză problematică, renunţînd la scopul de seducere 
a auditoriului. Dacă prefeţele utilizează forme expozitive, curente în 
literatura religioasă, în textul propriu-zis al Răspunsului remarcăm 
folosirea fragmentară a dialogului, stabilind o relaţie specifică 
„întrebare” – „răspuns” între pasaje din Catihismus şi „săborul a doao 
ţăr”. Dialogul are loc între textul calvinesc (întrebare, citat, parafrază 
biblică / răspuns calvinesc) şi interlocutorul colectiv (răspunsul oferit 
de delegaţia ortodoxă). Întrebarea, preluată din pasajul calvinesc, 
primeşte două răspunsuri. Formula cea mai importantă este structurată 
în răspunsul ortodox, care joacă rolul de anulare a răspunsului calvin şi 
de prezentare şi impunere a altei interpretări. În această antiteză a 
răspunsurilor, determinată de deosebirile interconfesionale, se află 
suportul esenţial al polemicii dezvoltate de Varlaam. Părţile mai impor-
tante, în care se pun în evidenţă elemente de retorică polemică reli-
gioasă, se conturează în jurul unor noţiuni dogmatice şi liturgice, care 
se află în opoziţie. Discuţia porneşte de la teoria calvină a pre-
destinaţiei. De asemenea, polemica este determinată şi de teoria 
dogmatică calvinistă, care admite doar două taine, botezul şi euharistia, 
şi condamnă cultul sfinţilor şi al icoanelor. 

Varlaam are în atenţia sa organizarea şi sistematizarea mate-
rialului, în vederea asigurării unei mai clare percepţii asupra problemei 
puse în discuţie. Apelează la citate biblice, cu funcţie de reactualizare a 
vorbirii unor personaje importante din istoria bisericii primare. În 
schimb, autorul nu apelează şi la citate patristice, conştient fiind că 
învăţătura calvină nu recunoaşte cultul sfinţilor şi nici învăţăturile 
acestora.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:28 UTC)
BDD-B433-6 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Concluzii generale            351 

În interiorul „răspunsului săborului a doao ţăr” apar elemente de 
dialog, care ramifică structura discursului luat în discuţie; este vorba de 
pseudodialogul retoric, folosit în scop instructiv-educativ. Răspunsul 
ortodox cuprinde, la rîndul său, alte întrebări, la care se răspunde cu 
argumente şi versete biblice. Dintr-o idee se naşte o altă idee, pînă se 
ajunge la formula dorită, în vederea combaterii tezei adversarului 
confesional şi impunerii tezei ortodoxe. Strategia contestării tezei 
adversarului se realizează frecvent prin punerea în antiteză a ideilor 
calvine cu cele ortodoxe. Autorul răspunde punct cu punct la fiecare 
problemă ridicată de învăţătura de credinţă calvinească. În unele 
situaţii, ideile vehiculate în pasajul calvinesc sînt distruse prin luarea în 
derîdere a adversarului. Răspunsurile lui Varlaam nu conţin multe 
elemente de comentarii personale, ci se bazează pe texte scripturistice, 
care le conferă credibilitate.  

Varlaam creează acel dialog imaginat între autor şi destinatarii săi, 
anticipează întrebările celor care nu subscriu la teza ortodoxă şi creează 
o dispută imaginată, răspunzînd prin intermediul unor întrebări retorice. 
Chiar trecerea de la un subiect la altul se face apelînd la strategia 
argumentativă a întrebării. Fiecare răspuns generează o altă întrebare, 
pînă cînd strategiile folosite conduc la ideea care se dorea demonstrată.  

Autorul apelează la figuri de stil nu pentru dimensiunea estetică a 
scrierii, ci pentru a-i asigura auditoriului o percepţie mai clară asupra 
învăţăturilor exprimate. Pe lîngă antiteză, autorul recurge la comparaţii, 
repetiţii (folosite nu doar ca simplu ornament al discursului, ci pentru a 
exprima cu mai multă forţă ideile exprimate), la prolepsă (procedeu 
stilistico-retoric prin intermediul căruia autorul preîntîmpină obiecţiile 
posibile ale adversarilor). 

Prima jumătate a secolului al XVIII-lea este dominată de persona-
litatea marcantă a lui Antim Ivireanul, creatorul oratoriei bisericeşti în 
spaţiul românesc. Considerat unul dintre cei mai de seamă oratori 
bisericeşti de pînă atunci, cizelator al vechii noastre limbi bisericeşti 
supradialectale, mitropolitul muntean are meritul de a fi îmbinat graiul 
popular cu acela al cărţilor bisericeşti.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:28 UTC)
BDD-B433-6 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



352                                     Discursul religios. Structuri şi tipuri 

Deşi îşi intitulează predicile cazanii, cuvîntările sale nu mai au 
caracterul de comentariu fix asupra unei pericope evanghelice, scrise 
pentru toate vremurile, cum erau cazaniile înaintaşilor Coresi şi 
Varlaam. Cazania reprezenta doar un rit ataşat liturghiei, un comentariu 
fix, care nu ţinea cont de contextul în care era citit. Prin Antim 
Ivireanul se trece de la cazania cimentată în cărţi la predica vie, 
însufleţită de patosul vorbitorului, raportată la nevoile sufleteşti ale 
auditoriului, la contextul istoric, social şi cultural al epocii. Antim 
propune o predică adaptată nevoilor auditoriului din acea perioadă.  

Deşi cuvîntările sale nu sînt originale în totalitate, deşi apelează la 
comentarii evanghelice consacrate, noutatea pe care o aduce Antim 
Ivireanul este de a fi predicat şi scris în româneşte, de a fi practicat 
acele exerciţii, cu reuşitele şi nereuşitele lor, care au contribuit la creş-
terea şi dezvoltarea limbii române. Prin seriile de sinonime utilizate în 
scrierile sale, mitropolitul muntean contribuie la îmbogăţirea lexicului 
românesc, fără posibilităţi prea mari, dacă ne raportăm la scrierile ante-
rioare. 

Dacă înaintaşii săi foloseau, în susţinerea ideilor, texte scripturis-
tice, Antim Ivireanul apelează şi la texte patristice, la comentariile 
sfinţilor capadocieni; este o noutate printre strategiile argumentative. 
Oratorul urmăreşte accesibilizarea informaţiei, uzează de naraţiuni şi 
povestiri din istoria biblică pentru a uşura înţelegerea şi pătrunderea în 
miezul problemelor discutate, aduce argumente în sprijinul tezelor 
enunţate şi respinge tezele adversarului atunci cînd rostirea capătă 
nuanţe polemice. 

Predica lui Antin Ivireanul se vrea a fi o cuvîntare vie şi prin faptul 
că, după ce rezumă  didactic evenimentele, se întoarce către auditoriu 
cu interogative retorice, cu întrebări la care fiecare trebuie să-şi 
răspundă. Interogaţia, la Antim, are rolul de a fixa atenţia şi de a 
transmite auditoriului emoţia necesară receptării unui discurs religios.  

Antim dă dovadă de un moralism sever; combate lipsa de respect 
faţă de cele sfinte, făţărnicia, pîra, desfrînarea, duplicitatea boierilor 
care apelează la serviciile a doi duhovnici (ocolind, astfel, taina 
spovedaniei), năzuinţa după podoabe şi lux a doamnelor de la curtea lui 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:28 UTC)
BDD-B433-6 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Concluzii generale            353 

Brîncoveanu, lăcomia celor care considerau postul o povară; nu se 
sfieşte să fie sever chiar cu domnul, acuzîndu-l, însă nu cu vicleşug, ci 
în calitatea lui de păstor sufletesc. Mitropolitul Antim Ivireanul 
propune o predică adaptată nevoilor auditoriului din acea perioadă, 
demonstrînd cunoaşterea intuitivă a strategiilor argumentative şi a 
tehnicilor de persuasiune.  

Perioada sfîrşitului de secol al XVIII-lea şi a secolului al XIX-lea 
este ilustrată de predicile reprezentanţilor Şcolii Ardelene, dar şi de 
prefeţele şi pastoralele mitropolitului moldovean Veniamin Costachi. 

Trăind într-o epocă plină de transformări, într-o epocă de pionerat 
cultural, Samuil Micu şi Petru Maior au contribuit esenţial la cultu-
ralizarea clerului şi a credincioşilor din Ardeal.  

Samuil Micu a contribuit, prin cuvîntările sale religioase, la 
emanciparea naţională a românilor ardeleni, la luminarea poporului prin 
învăţături şi educaţie morală. Conştient că are în faţă un public fără o 
vastă cultură (teologică), autorul are în vedere conţinutul mesajului pe 
care îl transmite şi mai puţin modalitatea stilistică a scrierii, ţinînd cont 
de principiul adaptării predicilor în funcţie de contextul situaţional. La 
fiecare pas, oratorul instituie un dialog imaginat cu cititorii, se întreabă 
şi răspunde, utilizează versete scripturistice. Uneori, chiar întrebarea şi 
răspunsul, din cadrul acestor dialoguri, sînt decupate din Scriptură. În 
acelaşi timp, autorul vine cu exemple concrete, care să contribuie 
decisiv în încercarea de persuadare a auditoriului. Se remarcă apelul la 
pildele povestite de către sfinţi (comentează o pildă din scrierile 
Sfîntului Vasile), dar şi la citatele patristice, urmărind, astfel, să contri-
buie la accesibilizarea problemelor religioase discutate. 

Cuvîntările lui Petru Maior, ca şi în cazul lui Samuil Micu, 
urmăresc cultivarea şi creşterea spirituală a credincioşilor ardeleni. În 
prefeţele sale, Petru Maior insistă asupra datoriei preoţilor de a predica 
învăţătura de credinţă creştină într-o formă nealterată. Ca şi Samuil 
Micu, le cere preoţilor să folosească, în cuvîntările lor, cuvinte simple, 
inteligibile; în scrierile sale, apelează la naraţiuni şi povestiri din istoria 
biblică, la clasificări, la explicitări, la versete scripturisitice şi patristice, 
la exemple concrete din viaţa de zi cu zi. Se remarcă preferinţa auto-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:28 UTC)
BDD-B433-6 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



354                                     Discursul religios. Structuri şi tipuri 

rului pentru schematizare. Chiar şi sfaturile oferite interlocutorilor sînt 
prezentate schematic. Tot pentru a contribui la accesibilizarea infor-
maţiei, Petru Maior apelează şi la figuri de stil. Comparaţiile folosite au 
rolul de a asigura auditoriului o percepţie mai clară asupra învăţăturilor 
exprimate. De multe ori, comparaţiile explică aspecte dogmatice sau 
unele pasaje scripturistice. Se remarcă, de asemenea, prezentarea 
antitetică a cerinţelor ecleziastice în raport cu răspunsurile negative ale 
falşilor creştini. Ideile se dezvoltă una dintr-alta, au cursivitate, respectă 
logica şi bunul simţ. Deşi tematice, cuvîntările sale sînt raportate la 
nevoile sufleteşti ale interlocutorilor, la contextul istoric, social şi 
cultural al epocii. Ca şi Antim Ivireanul (în Didahii), autorul se dove-
deşte un sever moralist, un critic vehement al relelor morale şi sociale, 
apelînd deseori la întrebări cu nuanţă de critică eclezială, de reproş. 
Credincioşii sînt interogaţi, solicitîndu-le explicaţii în legătură cu 
faptele necreştineşti. Alteori, apelează la întrebări, la care răspunde 
sistematic, în vederea obţinerii adeziunii auditoriului la ideea enunţată. 
Petru Maior dă dovadă de un moralism sever, combătînd lipsa de 
respect faţă de cele sfinte, indicînd cititorilor viciile, problemele spiri-
tuale cu care se confruntă societatea românească la acea dată, dar şi 
soluţiile pentru evitarea acestora. La fiecare pas, critică şi sfătuieşte, 
blestemă şi exclamă. Unele imprecaţii sînt preluate din texte scripturis-
tice, pentru a conferi autoritate ideilor prezentate.     

Petru Maior apelează, în multe situaţii, la un posibil dialog între 
locutor şi interlocutor, anticipează argumentele, obiecţiile şi stările 
sufleteşti ale „adversarului”, pe care le integrează dialogurilor polemice 
imaginate. În interiorul dialogului polemic se dă răspunsul greşit al 
„adversarului”, oferindu-se apoi răspunsul corect, pe care vrea ca acesta 
să-l recepteze ca sfaturi catehetice, spirituale.  

Cuvîntările sale sînt construite după modelele retoricii clasice, 
după regulile omileticii, avînd ca suport, în demonstrarea unor fapte, 
pasaje scripturistice şi patristice. Acolo unde are de argumentat o 
problemă de natură dogmatică, apelează la autoritatea textelor scrip-
turistice. Uneori, citatul scripturistic nu este folosit doar ca argument de 
autoritate, ci şi ca o completare la cele spuse anterior. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:28 UTC)
BDD-B433-6 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Concluzii generale            355 

În prefeţele şi pastoralele sale, mitropolitul Veniamin Costachi 
transmite ideea unităţii de limbă şi de neam a românilor de pretutindeni, 
pregătind, astfel, unirea şi independenţa naţională. Autorul are în 
vedere adaptarea scrierilor în funcţie de auditoriu; conştient că se 
adresează unui public larg, Veniamin susţine nevoia de accesibilizare a 
textelor traduse. Mitropolitul moldovean vrea o traducere limpede, 
deschisă înţelegerii tuturor, în limba contemporană a românilor din 
ambele Principate. În acest sens, Prefaţa la Scara Sf. Ioan Sinaitul, 
Neamţ, 1814, prezintă truda depusă de autori în vederea adaptării tra-
ducerii la limba neamului şi încercarea de a pune în faţa cititorilor o 
limbă accesibilă românilor din toate regiunile. Pledînd pentru înlocuirea 
cuvintelor străine, din vechile traduceri, cu echivalentele existente în 
cronici sau în limba poporului, Veniamin Costachi oferă şi o listă de 
cuvinte pe care le-a înlocuit în traducerile sale. De asemenea, are în 
vedere eliminarea arhaismelor şi a fonetismelor regionale. 

În prefeţele şi pastoralele sale se întrevede conştiinţa răspunderii 
prelatului de a traduce şi publica cărţile religioase necesare cultului 
divin, datoria de a-şi exercita funcţia învăţătorească. Datoria de păstor 
nu o limitează doar la credincioşii simpli, ci o extinde şi la clasa poli-
tică, la boieri, la masa clericală, amintindu-ne de Didahiile lui Antim 
Ivireanul. 

Veniamin Costachi apelează frecvent la citate scripturistice, unele 
chiar cu formulă adresată, urmărind să transforme textul sacru într-un 
model comportamental. Pasajele scripturistice sînt utilizate fie cu 
scopul de a conferi credibilitate tezelor enunţate, fie pentru a reda 
modele comportamentale din istoria biblică, fie pentru a justifica 
poziţia mai dură faţă de păstoriţi (cînd critică lipsa de credinţă şi imora-
litatea). De asemnenea, foloseşte o serie de întrebări retorice, instituie 
dialoguri imaginate cu „adversarul”, răspunzînd în funcţie de cerinţele 
acestuia. În prefaţa la traducerea Buna murire de Evghenie Vulgaris, 
Iaşi, 1845, într-un dialog imaginat cu cititorii, introduce texte scriptu-
ristice, pentru a asigura o mai puternică forţă persuasivă ideii dezvoltată 
anterior de autor. Faţă de prefeţele lui Coresi, scrierile lui Veniamin 
Costachi nu sînt construite doar sub forma unor prezentări monologice, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:28 UTC)
BDD-B433-6 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



356                                     Discursul religios. Structuri şi tipuri 

autorul instituind, uneori, polemica cu „adversarul”. Astfel, în prefaţa la 
Vieţile Sfinţilor pe luna septembrie, Neamţ, 1807, autorul se angajează 
la o discuţie polemică imaginată cu cititorul, anticipînd obiecţiile 
acestuia la ideile enunţate, folosind tehnica luării înainte a adversarului 
şi răspunzînd sistematic. 

Faţă de prefeţele înaintaşilor, mitropolitul Veniamin Costachi are 
în vedere şi aspectul estetic în elaborarea prefeţelor sale, apelînd la o 
serie de figuri de stil, printre acestea numărîndu-se repetiţia anaforică, 
comparaţia, antiteza etc. Un alt aspect care individualizează prefeţele 
lui Veniamin de scrierile înaintaşilor este oralitatea scrierii. Unele 
prefeţe conţin fraze greoaie, cu dislocări şi întreruperi. Deşi scrise, 
discursurile sale dau impresia unor rostiri de la amvonul mitropolitan. 

Mitropolitul moldovean scrie în funcţie de cerinţele de moment ale 
cititorilor săi, ţine cont de nivelul cultural al acestora, răspunde proble-
melor care frămîntau societatea vremii, are în vedere, prin traducerea şi 
tipărirea cărţilor religioase, creşterea culturală şi spirituală atît a 
credincioşilor, cît şi a preoţilor din eparhia pe care o conduce. Pe lîngă 
corectarea viciilor, scrierile lui Veniamin Costachi au scopul de a trans-
mite ideea unităţii de limbă şi de neam a românilor, vorbind despre uni-
tatea românilor din cele două Principate cu jumătate de secol înainte ca 
aceasta să se înfăptuiască.  

Pentru sfîrşitul secolului al XIX-lea, am exemplificat cu un necro-
log ţinut de către episcopul Neofit Scriban, iar pentru începutul seco-
lului al XX-lea am luat în discuţie trei lucrări ale nepotului său, 
arhimandritul Iuliu Scriban. Profesor de teologie, arhimandrit, misionar, 
polemist, Iuliu Scriban a dus o luptă susţinută împotriva viciilor socie-
tăţii contemporane, împotriva imoralităţii şi ateismului. Prelatul moldo-
vean încearcă să contribuie la remodelarea sufletească a păstoriţilor şi, 
în acelaşi timp, să ofere soluţii concrete, viabile, pentru corectarea 
viciilor ce caracterizau societatea la acea dată. 

 Primul text, Răspuns unor teologi bucovineni, reprezintă o dis-
cuţie polemică, un răspuns la acuzaţiile aduse arhimandritului Iuliu 
Scriban de către trei teologi bucovineni. Faţă de discursul polemic al lui 
Varlaam, care se îndrepta împotriva doctrinei calvine, discursul nu este 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:28 UTC)
BDD-B433-6 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Concluzii generale            357 

axat pe doctrine dogmatice, nu este interconfesional, ci are în vedere 
unele conflicte personale cu alţi teologi ortodocşi. Luarea în derîdere a 
adversarilor, dublată de acuzaţiile pe care le aduce acestora sînt strategii 
folosite cu succes de autor în această lucrare polemică.  

Textul este structurat într-o formă dialogată, utilizînd (contra)argu-
mente care contrazic şi distrug acuzaţiile aduse de către cei trei teologi 
bucovineni. Adresîndu-se unor teologi, deci unor cunoscători ai învă-
ţăturilor religioase, Scriban nu foloseşte în această scriere argumente 
scripturistice sau patristice, ci apelează la strategii argumentative 
menite să distrugă argumentele adversarilor, uneori prin atacul la per-
soana acuzatorilor. 

Cea de-a doua lucrare, Lupta contra scrierilor imorale, se ridică 
împotriva imoralităţii din artă şi cinematografe. Şi în această scriere, 
argumentarea se produce într-o manieră dialogică, logică, specifică 
oralităţii. Autorul adună argumentele necesare susţinerii ideilor în cauză 
şi respinge ideile propuse de adversarii ideatici. Iuliu Scriban nu aduce 
doar acuzaţii privitoare la problema discutată, ci oferă şi soluţii realiste 
pentru diminuarea imoralităţii. 

Arhimandritul moldovean nu apelează la strategia citării din texte 
biblice sau patristice, aşa cum obişnuiau oratorii bisericeşti ai secolelor 
XVI-XVIII, ţinînd cont de contextul de comunicare, dar şi de compe-
tenţa comunicativă. Autorul răspunde unui public căruia nu i se 
impunea argumentarea prin mijloace de natură religioasă. Faţă de dis-
cursurile religioase anterioare, Scriban aduce ca argumente, în susţi-
nerea afirmaţiilor sale, citate din autori de literatură cunoscuţi, surse din 
sfera jurnalisticii. Autorul citează o parte dintr-un articol publicat în 
ziarul „Temps”, foloseşte  extrase din scrierile vremii vizavi de pro-
blema luată în discuţie. Scriban apelează la un citat din Hilbert (citarea 
o face într-un mod ştiinţific, cu notă de subsol, cu titlul, locul şi anul 
apariţiei, pagina). De asemenea, citează din „Journal de Genéve”: de 
exemplu, „trebuie pedepsit tot acela care, pentru a satisface pasiunile 
altuia, a momit, tras în cursă şi a luat cu sine, chiar cu consimţămîntul 
său, pe o femeie sau fată minoră, în scop de desfrînare”. Exemplul pe 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:28 UTC)
BDD-B433-6 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



358                                     Discursul religios. Structuri şi tipuri 

care îl aduce trimite mai cu seamă la textele juridice. Se observă, chiar 
sub formă de citat, o formulă imperativă, transmisă auditoriului.  

Ca şi în cazul lui Varlaam sau Antim Ivireanul, ideea datoriei de 
păstor, de vindecător de suflete este des invocată, pentru a-şi justifica 
poziţia dură faţă de problema imoralităţii. Scriban nu se mulţumeşte 
doar cu critica goală la adresa neimplicării preoţimii în combaterea 
imoralităţii, ci oferă soluţii, propune unificarea masei clericale în jurul 
ideii de combatere a literaturii imorale nu numai prin critica acesteia, ci 
şi prin oferirea unei alternative viabile. Iuliu Scriban instaurează un 
dialog cu prelaţii, în care alternează sfaturile şi soluţiile oferite cu 
criticile aspre.  

Cea de-a treia lucrare, Împotriva ateismului, combate teoriile vre-
mii despre inexistenţa lui Dumnezeu. Arhimandritul Iuliu Scriban para-
frazează structuri sintactice din poetul roman Vergiliu, introduce argu-
mente laice în susţinerea unor teze religioase. Şi în această lucrare, 
autorul utilizează, în vederea susţinerii tezelor sale, argumente care 
provin din lumea intelectualităţii laice, conştient că polemica este 
purtată cu un auditoriu lipsit de latura spirituală, nedispus să accepte 
argumente sau explicaţii de natură teologică. Iuliu Scriban prezintă 
exemple din viaţa scriitorilor, a oamenilor cunoscuţi ai epocii. Este 
invocat un citat al lui Hans Haupt, din Staat und Kirche in den 
Vereinigten Staaten von Nordamerika, menţionîndu-se cu exactitate 
locul, data şi pagina. Scriban citează, de asemenea, din Miguel de 
Unamuno, un adversar al Bisericii catolice din Spania, din Gorki, din 
filosoful francez Th. Ribot, din filosoful francez Alfred Fouillé şi din 
Max Nordau.  

Iuliu Scriban imaginează un posibil dialog cu adversarul ideatic, 
cu replica personajului ateu, dar şi cu răspunsul venit din partea 
oratorului. Subiectul argumentant poate să prevadă obiecţiile interlo-
cutorului, chiar le poate formula, pentru a le putea preîntîmpina şi 
pentru a canaliza discuţia după cum doreşte. Se vorbeşte, astfel, despre 
„luarea înaintea adversarului” (Cf. Vincenzo Lo Cascio, op. cit., p. 60-
61). Remarcăm, de asemenea, strategia distrugerii adversarului, prin 
luarea acestuia în derîdere. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:28 UTC)
BDD-B433-6 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Concluzii generale            359 

Predica contemporană reflectă, mai mult decît cea din secolele 
precedente, realităţile culturale, sociale, economice şi politice prin care 
a trecut poporul român. Predicatorii şi-au strucutrat cuvîntările pentru 
împlinirea scopului religios moral, dar au avut în atenţie şi realităţile 
vieţii cotidiene, adaptînd discursurile în funcţie de contextul de comu-
nicare. În perioada comunistă, prevăzînd pericolul ideologiei de tip 
ateist, preoţii au îndemnat, în predicile lor, la păstrarea conştiinţei 
naţional-ortodoxe, fapt pentru care unii predicatori au suferit prigoane, 
chiar întemniţări. În această perioadă, predicile s-au concentrat 
îndeosebi asupra conţinutului teologic, evitîndu-se comentariile privi-
toare la realităţile sociale, economice, politice, din cauza vigilenţei 
urechilor Securităţii. De aceea, mai ales la cuvîntările ocazionate de 
instalarea arhiereului în eparhie, prospăt numiţii au ţinut cont de 
contextul situaţional. Întrucît episcopii şi arhiepiscopii erau confirmaţi 
de către Departamentul Cultelor şi de către conducerea de Stat 
comunistă, proaspătul arhiepiscop Nicolae se vede nevoit să adreseze 
cîteva cuvinte de mulţumire şi la adresa oficialităţilor comuniste, ce 
conţin şi laude la adresa regimului comunist. Problema ecumenismului 
este transferată din teren teologic în teren politic, arătînd contribuţia 
politicii comuniste la unificarea în spirit şi în gîndire a credincioşilor, 
menţionînd că aceasta s-a produs „şi din iubirea tuturor faţă de patria 
noastră comună, Republica Socialistă România, care ca o mamă bună 
îmbrăţişează cu aceeaşi dragoste pe toţi fiii ei, fără deosebire de naţio-
nalitate şi credinţă religioasă. Poporul român a respectat şi respectă 
specificul şi drepturile tuturor naţionalităţilor conlocuitoare şi credinţa 
tuturor cultelor” (în Cuvînt rostit la instalarea în scaunul mitropolitan, 
p. 33). De asemenea, autorul are în vedere şi situaţiile conflictuale 
dintre credincioşii ortodocşi şi cei catolici din Ardeal, dintre românii şi 
naţionalităţile conlocuitoare în Transilvania. În această perioadă, 
discursurile religioase sînt structurate pe actualitate: iminenta ispită a 
grupărilor neoprotestante, apel la pace şi înfrăţire, îndemn la ascultare 
faţă de cîrmuirea politică, sfaturi pentru muncă, hărnicie.  

Autorii au în vedere, ca şi predecesorii lor, accesibilizarea infor-
maţiei. Multe cuvîntări conţin comentarii de explicitare şi de sistema-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:28 UTC)
BDD-B433-6 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



360                                     Discursul religios. Structuri şi tipuri 

tizare a materialului expus. După pasajele dogmatice şi de învăţătură de 
credinţă creştină, unele greu accesibile oricărui credincios, autorul îşi 
conduce auditoriul spre lumea concretă, spre fapte şi aspecte 
comprehensibile. Chiar dacă unele părţi din discursurile secolului al 
XX-lea se constituie în adevărate omilii dogmatice (textul părînd, 
uneori, unul ştiinţific, cu afirmaţii dublate de citate), parantezele, 
explicitările care intervin des pe parcursul tratării, demonstrează că 
autorii au în vedere toate tipurile de auditoriu. Toate argumentele 
folosite cu scopul de a convinge auditoriului conduc spre concluzii, 
spre recapitularea celor enunţate, spre sfaturile adresate credincioşilor. 

În multe situaţii, autorii renunţă la demersurile expozitive, insti-
tuind dialogul şi lansînd polemica cu auditoriul sau răspunzînd în 
funcţie de nevoile acestuia. În majoritatea cuvîntărilor, autorii anti-
cipează eventualele obiecţii ale auditoriului, dezvoltă dialoguri imagi-
nate, răspund sobru, fără a uza frecvent, însă, de luarea în derîdere a 
adversarului. Întrebărilor li se oferă răspunsuri clare, simple, dar pline 
de substanţă. Stilul predicilor este mult mai solemn, mai oficial decît al 
discursurilor anterioare secolului al XX-lea. Doar în situaţiile în care 
prezintă tezele dogmatice ale grupărilor neoprotestante, unii predicatori 
ironizează uşor modul de gîndire şi de comportament al acestora. O 
serie de enunţuri interogative retorice au rolul de a construi, locutorul 
lansînd, prin intermediul acestora, un apel de adeziune interlocutorului.  

Deseori, oratorii religioşi îşi pregătesc auditoriul, pentru a-l feri de 
unele interpretări neoprotestante. Şi aici se vede că oratorii religioşi ai 
secolului al XX-lea îşi structurează cuvîntările pe actualitate. Mai cu 
seamă în cazul omiliilor tematice, care discută despre biserică, preoţie, 
cinstirea crucii şi a sfinţilor, autorii preîntîmpină eventualele teorii 
greşite ale păstoriţilor. De exemplu, Predica la duminca slăbănogului, 
a arhimandritului Cleopa Ilie, deşi începe ca o omilie exegetică, capătă, 
pe rînd, nuanţele unei omilii dogmatice sau catehetice, pentru ca ultima 
parte să devină un discurs religios de natură polemică, în care tezele 
neortodoxe sînt anticipate şi combătute. De fapt, autorul îşi nimiceşte 
adversarul în absenţa acestuia, scopul fiind de a spori adeziunea din 
partea credincioşilor la ideile argumentate pe parcursul cuvîntării. La 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:28 UTC)
BDD-B433-6 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Concluzii generale            361 

fel, în predica mitropolitului Antonie Plămădeală, ocazionată de 
sfinţirea bisericii, combaterea învăţăturilor neoprotestante despre 
biserică şi preoţie, începută discret prin intermediul unei pilde, este 
continuată într-o formă dialogată. Acesta este şi motivul pentru care 
unele pasaje din predici seamănă cu catehismele. Ideile şi tezele 
susţinute sînt întărite de trimiteri scripturistice şi patristice, la fel ca în 
cazul cuvîntărilor anterioare secolului al XX-lea.  

Spre deosebire de predica anterioară, cuvîntările actuale aduc 
noutăţi. Mitropolitul Antonie al Ardealului, pe lîngă argumentele de 
natură teologică (scripturistice şi patristice), apelează şi la expresii 
populare româneşti: „nu există, (...) cum spune prea frumos limba 
românească, plată fără răsplată”; „Nu spunem noi în vorba noastră 
românească, «Cine dă, lui îşi dă!»”. De asemenea, mitropolitul ardelean 
foloseşte în predicile sale o serie de pilde, de istorioare, dorind ca prin 
acestea să contribuie la accesibilizarea noţiunilor discutate, să transpună 
în viaţa credincioşilor învăţăturile religioase dezbătute. De fapt, pildele 
pe care le oferă ascultătorilor reprezintă o sinteză a învăţăturilor 
dogmatice despre biserică şi preoţie, dar transpuse auditoriului într-o 
formă accesibilă.  

Predicile lui Nicolae Steinhardt ies din tiparele retoricii tradi-
ţionale religioase. Structura cuvîntărilor sale nu ţine cont de impera-
tivele de ordin omiletic şi catehetic, nu are în vedere o prezentare de tip 
dogmatic a problemelor religioase aduse în discuţie. Incursiunea în artă 
şi cultură şi renunţarea la clasicele argumente scripturistice, argumente 
de autoritate în discursurile religioase, sînt cîteva dintre aspectele care 
diferenţiază cuvîntările monahului Nicolae Delarohia de cuvîntările 
religioase ale înaintaşilor şi ale contemporanilor. În cuvîntarea Sfîntul 
Antonie cel Mare, oratorul are în vedere transpunerea învăţăturilor 
creştine în diverse opere de artă, amintindu-i pe regizorul italian de 
filme Federico Fellini şi pe pictorul catalan Salvador Dali. Autorul face 
o paranteză în care aminteşte de scrierea lui Gustave Flaubert, Ispitirea 
Sfîntului Antonie, inspirată din viaţa Sfîntului Antonie cel Mare. 
Monahul Nicolae Delarohia porneşte de la optica învăţăturilor creş-
tineşti în lumina artiştilor, de la trucurile estetice folosite de aceştia, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:28 UTC)
BDD-B433-6 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



362                                     Discursul religios. Structuri şi tipuri 

pentru a accentua tezele enunţate anterior. De exemplu, în predica La 
duminica ortododoxiei (inclusă în volumul Dăruind vei dobîndi, p. 250-
255), autorul porneşte de la nuvela lui Mircea Eliade, O fotografie 
veche de 14 ani, pe care o prezintă în detaliu; pornind de la credinţa 
simplă, necoruptibilă a tînărului român, Dumitru, autorul construieşte, 
pornind de la caracterizarea făcută acestuia, portretul ortodoxului. 
Autorul nu recurge la clasicele argumente scripturistice sau patristice, ci 
îşi convinge auditoriul intelectual apelînd la cunoştinţe din sfera lite-
raturii şi a artei. Incursiunea în artă şi cultură, recurgerea la cunoştinţele 
din literatura universală sporesc valoarea cuvîntării. Observăm expu-
nerea limpede, cursivă, într-un limbaj simplu, dar cultivat. Talentul ora-
toric este dublat de cel literar, dezvăluind ţinuta intelectuală a predi-
catorului. 

În predica Despre post, mitropolitul Nicolae al Ardealului apelează 
la strategia argumentativă a tăcerii cu scopul de a invita ascultătorii la 
reflecţie. Interlocutorul este lăsat să mediteze adînc în momentele de 
tăcere, momente în care este invitat (neverbal) să reflecteze asupra 
ideilor, tezelor, sfaturilor propuse de orator. Folosind o serie de meta-
fore şi de personificări, apelînd la dialogul imaginat cu ascultătorii, la 
întrebări cu forţă persuasivă, sistematizînd şi conchizînd, mitropolitul 
Nicolae oferă auditoriului o pagină deosebită de retorică religioasă. Ca 
şi în predicile prelaţilor Şcolii Ardelene sau în prefeţele şi pastoralele 
lui Veniamin Costachi, predica mitropolitului Nicolae aminteşte de 
ideea unităţii de limbă şi de credinţă a românilor. Autorul are în vedere 
problemele din Transilvania, de-a lungul istoriei, atît în plan politic, cît 
şi în plan eclesial.  

Ultima analiză din lucrarea de faţă face referire la un discurs al 
vrednicului de pomenire mitropolitul Bartolomeu Anania, ultimul mare 
ierarh cărturar român, un model de discurs care deschide noi orizonturi 
în predica românească. 

Majoritatea predicilor contemporane se caracterizează prin dina-
mism, prin forme convingătoare de exprimare, prin expresivitate, prin 
fineţea observaţiilor şi erudiţia atît în plan scripturistic sau patristic, cît 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:28 UTC)
BDD-B433-6 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Concluzii generale            363 

şi al culturii laice. Cuvîntările din această perioadă degajă mesaj, 
dinamism, putere de persuasiune şi valoare stilistică. 

Situaţia comunicativă se schimbă în funcţie de natura auditoriului 
şi de contextul situaţional. Oratorul nu are o temă pentru un public, ci 
un public pentru o temă. Varlaam  îşi protejează cititorii de teoriile 
calviniste, în lucrarea de polemică religioasă Răspuns împotriva 
catehismului calvinesc; Antim Ivireanul combate viciile societăţii, dînd 
dovadă de un moralism sever atît cu cei simpli, cît şi cu domnul; repre-
zentanţii Şcolii Ardelene, Samuil Micu şi Petru Maior, au urmărit, prin 
scrierile lor, să contribuie la cultivarea clerului şi, indirect, a credin-
cioşilor; la Veniamin Costachi remarcăm lupta pentru repunerea limbii 
române în drepturile ei fireşti, cultivarea cu insistenţă a sentimentului 
unităţii naţionale, dar şi corectarea viciile păstoriţilor săi; aceeaşi 
atitudine se întrevede şi în scrierile arhimandritului Iuliu Scriban, care a 
dus o luptă susţinută împotriva viciilor societăţii contemporane, împo-
triva imoralităţii şi a ateismului; şi în discursurile religioase contem-
porane primează polemica pe teme dogmatice, comentîndu-se iminenta 
ispită a sectelor neoprotestante. 

Deşi remarcăm, în majoritatea predicilor, folosirea unor clişee 
structurale şi argumentative, şi acestea diferă în funcţie de contextul 
situaţional şi de natura auditoriului. Am  observat preferinţa autorilor 
pentru argumentarea prin citate biblice şi patristice, care conferă 
autoritate, credibilitate şi asigură adeziunea la ideile religioase enunţate. 
Am remarcat că în discursul religios funcţia persuasivă este dependentă 
de textul biblic sau patristic, autorii urmărind să transforme textul sacru 
într-un model comportamental. Pe de altă parte, unii autori renunţă, 
uneori, la strategia citării din texte patristice (în discursurile polemice 
cu calvinii sau cu grupările neoprotestante, care nu recunosc cultul 
sfinţilor), alteori chiar şi la textele scripturistice (atunci cînd polemica 
este purtată cu un auditoriu lipsit de latura spirituală, care nu este dispus 
să accepte argumente sau explicaţii teologice), adaptîndu-şi strategiile 
în funcţie de contextul situaţional şi de natura auditoriului.  

Pe lîngă demersurile expozitive, am remarcat, la mulţi oratori 
religioşi, folosirea fragmentară a dialogului, capacitatea de a uza de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:28 UTC)
BDD-B433-6 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



364                                     Discursul religios. Structuri şi tipuri 

polemici imaginare cu interlocutorii, de a anticipa răspunsurile şi 
argumentele „adversarului”. O serie de enunţuri interogative retorice 
sînt folosite cu scopul de a construi, de a schimba o anumită poziţie sau 
pentru a obţine asentimentul, confirmarea sau adeziunea din partea 
interlocutorilor. Răspunsul lui Varlaam, Didahiile lui Antim Ivireanul 
sînt reprezentative în acest sens. Mai mult, la Veniamin Costachi am 
semnalat folosirea dialogurilor imaginate cu cititorii chiar în prefeţe şi 
pastorale, diferenţiindu-se astfel de prefeţele înaintaşilor, caracterizate 
prin forme expozitive. Dacă Varlaam, Antim Ivireanul, Iuliu Scriban, în 
încercarea de distrugere a adversarului, apelau la strategia luării în 
derîdere a acestuia, predicile contemporanilor sînt mai sobre, uzînd de 
răspunsuri clare, simple, dar pline de substanţă. O consecinţă a 
caracterului conservator al stilului religios este aceea că predicile din 
secolele al XX-lea şi al XXI-lea au caracter mai solemn, mai oficial 
decît al discursurilor anterioare.  
 
 
 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:47:28 UTC)
BDD-B433-6 © 2015 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

