
127 
 

 
 
 

II.2. Patrimoniul retoric al creștinismului 
 
 
Răspândirea creștinismului a determinat schimbări 

culturale majore în Europa și în întreaga lume. Fără a insista 
asupra relațiilor dintre noua religie și cultura clasică, este suficient 
să arătăm că, în planul artei de a vorbi convingător, perspectiva 
asumată de părinții Bisericii creștine a favorizat, pe de o parte, 
supraviețuirea unora dintre lucrările de elocință ale Antichității, 
și, pe de altă parte, a condus la instaurarea unei retorici religioase 
care s-a desprins treptat de sub tutela vechilor modele. 

Spiritualitatea creștină impune un gen retoric nou1, ars 
praedicandi (Copeland/Ziolkowski, în Sloane 2006: 494), și, pe 
fondul tradiției retorice participative pe care a moștenit-o și a 
întreținut-o, fixează opoziția între rhetorica humana și rhetorica 
divina (Knape, în Fix/Gardt/Knape 2008/I: 62). Mai mult decât 
atât, cele două practici discursive, laică și sacră, sunt, în viziunea 
Sf. Ambrozie (Murphy 2001: 52), manifestări ale unor categorii 
distincte de înțelepciune, umană (sapientia saeculi) și divină 
(sapientia spiritualis). Tensiunea dintre cele două paradigme 
culturale, precreștină și creștină, îi preocupă pe toți marii 
gânditori și trăitori creștini din primele secole ale mileniului I și 
se extinde dincolo de sfera artei de a comunica bine, frumos și 
convingător. Într-o epistolă către Iulia Eustochium2, Sf. Ieronim 

                                                 
1 În Evul Mediu se cristalizează (cf. Murphy 2001) un canon retoric cu trei genuri: 
arta de a predica (ars praedicandi), retorica versificației (ars poetriae) și genul 
epistolar (ars dictaminis). 
2 Fiică a unor aristocrați romani creștini, Iulia Eustochium (368-419 d.Hr.) s-a 
dedicat ascezei și l-a ajutat pe Sf. Ieronim în activitatea sa misionară și 
cărturărească. În Biserica Catolică, este celebrată ca sfântă în ziua de 28 septembrie. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:08:49 UTC)
BDD-B381-08 © 2014 Vasiliana ’98



128 
 

(347-420 d.Hr.), unul din cei patru părinți ai Bisericii Apusene și 
mare traducător al Bibliei, pune foarte plastic în evidență falia 
crescândă dintre valorile culturale ale Antichității și universul 
spiritual al creștinismului: „Ce are în comun lumina cu 
întunericul? Ce armonie poate fi între Hristos și Belial? Ce au a 
face Horațiu cu Psaltirea, Vergiliu cu Evangheliile și Cicero cu 
Apostolul (Pavel)? ... să nu bem din pocalul lui Hristos și din cupa 
diavolului în același timp” (Murphy 2001: 53). 

În ciuda distanțării de modelele antice, nu este lipsit de 
importanță să constatăm că tradiția iudaică și cea greco-latină au 
contribuit în chip diferit, dar consistent la închegarea, dezvoltarea 
și rafinarea unor tipare discursive întemeiate pe rugăciune și pe 
citirea și comentarea Scripturii. Actul de a transmite învățătura 
sacră prin viu grai, prin apostolat, este, în raport cu tradiția 
retorică greco-latină, o inovație: „Hristos”, observă James 
Murphy (2001: 273), „a introdus un element retoric inexistent 
până atunci în istoria umanității, anume dispoziția ca discipolii 
să-i răspândească ideile prin viu grai”. Pe fondul distincției între 
‘a predica’ și ‘a învăța’, distincție respectată și practicată în vremea 
lui Iisus, modelele retorice creștine (catehetic și omiletic, mai ales) 
fondate pe autoritatea Bibliei și întărite de autoritatea cuvântului 
lui Hristos au presupus de la început, și predicile hristice o 
dovedesc fără tăgadă, o împletire între hermeneutică și exortație 
(Murphy 2001: 278), iar o astfel de legătură între ceea ce se 
adresează minții și ceea ce se adresează inimii a determinat 
crearea, respectarea și conservarea unor cadre discursive potente. 

Pentru predicator, Scriptura, considerată ca text revelat, 
devine reper unic de adevăr, autoritate și ideal de elocință. 
Susținut de litera și spiritului textului sacru și hrănit cu 
învățăturile fondatorilor Bisericii, oratorul creștin va căuta ca în 
cuvântările sale să exprime doar adevărul de credință, iar funcția 
persuasivă a discursului este dublată de o funcție performativă. 
Cuvântul este menit a se edifica în și prin faptă, după cum fapta 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:08:49 UTC)
BDD-B381-08 © 2014 Vasiliana ’98



129 
 

trebuie să aibă proprietatea de a fi o punere în practică a 
cuvântului, iar această observație ne permite să afirmăm că 
retorica religioasă creștină este o retorică întemeiată pe 
conlucrarea între ceea ce se spune (gr. legomena) și ceea ce se face 
(gr. drōmena) (Dowden 2007: 320-333).  

Intenția de comunicare care animă și hrănește energiile 
predicii este aceea de a interacționa cu membrii comunității 
creștine, spre a le induce o mentalitate și spre a le dezvolta 
orizonturi noi de înțelegere și de comportament. Această 
schimbare de perspectivă asupra actului de a cuvânta, dinspre EU 
spre TU/VOI, va deveni, mai apoi, prin misiunile apostolice și prin 
activitatea cultural-religioasă a marilor spirite ale creștinătății, 
trăsătura definitorie a procesului de comunicare prin care s-a 
asigurat răspândirea Scripturii. Altfel spus, spre deosebire de 
oratorul antic (păgân), artizan pregătit și priceput în a explora 
potențialul persuasiv și expresiv al faptelor de limbaj, indiferent 
de valoarea de adevăr a acestora, oratorul medieval (creștin) 
angajează în discurs calitățile sale de interpret autorizat al textului 
biblic și de apărător al credinței (Clarke 1996: 153). Pătruns de 
adevărul revelat de textul sacru, predicatorul nu va mai pune atât 
de mult preț pe ornarea verbală a discursului, ci pe înțelegerea și 
comentarea eficientă a învățăturilor de credință, iar ceea ce 
profilează identitatea persuasivă și expresivă a predicii este triada 
Scriptură – predicator –credincioși (Kneidel, în Sloane 2006: 362). 

În opinia multor cercetători, primul tratat medieval de 
retorică creștină este lucrarea Sf. Augustin (354-430 d.Hr.), De 
doctrina christiana, elaborată în două etape, despărțite de un 
interval de trei decenii (396-426). Volumul „pune în prim plan 
problema elocinței creștine - legitimitatea, funcțiile și principiile 
ei și prezintă, în mod convingător, cu exemple și argumente, 
valențele literare și totodată pedagogice ale textului sacru” 
(Augustin 2002: 9). Alcătuită din patru părți, numite cărți, 
lucrarea are la bază experiența de profesor de retorică a autorului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:08:49 UTC)
BDD-B381-08 © 2014 Vasiliana ’98



130 
 

și bogata sa activitate de predicator. În privința reperului retoric 
valorificat, se știe că Sf. Augustin s-a raportat la lucrările lui 
Cicero. De altfel, pentru întemeietorii retoricii creștine de până în 
secolul al XIII-lea, perioadă în care învățații din Occident 
descoperă și traduc lucrările lui Aristotel, retorica ciceroniană 
este modelul par excellence (Murphy 2001: 106-107). Acest model 
clasic este prelucrat și acomodat unei sarcini de mare 
complexitate, relevarea doctrinei creștine, prin reliefarea 
modelelor de elocință din textul sacru și din apologetica 
fondatoare. Ampla operație de convertire a culturii clasice3 a 
presupus nu numai cercetarea critică a principiilor, regulilor și 
tehnicilor de uz curent în oratoria clasică, ci și instituirea de 
precepte noi și adecvate predicării cuvântului lui Dumnezeu. 

În epoca în care Sf. Augustin a definitivat De doctrina 
christiana, „se simțea necesitatea unei noi retorici, existând 
pericolul ca elocința sacră să fie impregnată de atmosfera sofistică 
și de un exces de erudiție” (Augustin 2002: 17), așa că ilustrul și 
luminatul învățat va fi simțit, probabil, nevoia să contracareze 
această alunecare către tehnicism prin alcătuirea unui manual de 
bune practici în arta de a predica, iar această întreprindere 
cărturărească s-a dovedit foarte rodnică și influentă4. De aceea, 
începând cu secolul al patrulea, în ciuda cunoștințelor solide de 
cultură clasică, se observă la marii retori creștini o preferință 
declarată pentru claritate, simplitate și accesibilitate. Termenul 
omilie, având ca etimon lat. bis. homilia - provenit, la rându-i, din 
gr. homilia, ‘tovărășie, conversație’ - trebuie înțeles ca ‘sermo 
familiaris in Evangelium’ și pune în valoare tocmai virtuțile 
                                                 
3 Un foarte bun exemplu de convertire este chiar textul lui Augustin, în care citatul 
biblic se învecinează cu fragmente din marii autori ai Antichității: Platon, Hesiod, 
Vergiliu, Cicero, Varro ș.a. 
4 „De doctrina christiana a fost inclusă în programul de studii al școlilor 
mânăstirești, a devenit un model și un ghid, atât sub aspect didactic, cât mai ales 
omiletic, lucrarea având un mare ecou și fiind o autoritate, în special în cursul 
Evului Mediu occidental, dar și în secolele care i-au urmat.” (Augustin 2002: 25). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:08:49 UTC)
BDD-B381-08 © 2014 Vasiliana ’98



131 
 

acestui stil eficient de a cuvânta, prin care preoții interpretează pe 
înțelesul credincioșilor semnificațiile fragmentelor biblice citite în 
timpul slujbei religioase. 

Din multitudinea de observații, comentarii și exemple pe 
care Sf. Augustin le aduce în sprijinul concepției sale, reținem 
doar trei aspecte importante pentru cercetările de stilistică: a) 
personalitatea retorului creștin și legăturile acestuia cu auditoriul, 
b) finalitățile urmărite de predicator și c) tipurile de elocuție de 
care el se poate servi pentru ca discursul să fie de impact. 

 
Personalitatea discursivă a oratorului creștin. Dacă retorii 

greci și latini recomandau ca oratorul să aibă o pregătire 
temeinică, deprinsă prin învățare și exercițiu, în viziunea Sf. 
Augustin elocința predicatorului este o mărturie de credință care 
se dezvoltă mai degrabă prin observație, imitare și punere în 
practică decât prin angrenare într-un proces formal de însușire de 
cunoștințe. Oratorul creștin deprinde mult mai eficient5 arta de a 
predica dacă stă în preajma unui maestru sau își hrănește spiritul 
cu scrierile și spusele învățaților decât dacă se lasă antrenat într-
un mecanism de asimilare de informații lipsite de resorturile vii 
ale omenescului aflat în slujba divinității. Așa cum copiii învață să 
vorbească urmărindu-i și imitându-i pe adulți, tot astfel cineva 
poate ajunge un bun orator „fără să fi luat lecții de elocință” 
(Augustin 2002: 279), doar dacă ascultă, citește și imită expunerile 
unor predicatori elocvenți și cu har. Această perspectivă asupra 
formării predicatorului este, fără îndoială, concordantă cu 
doctrina cuvântului revelat de Dumnezeu, așa cum este ea 

                                                 
5 „[…] dacă este abordată de un spirit pătrunzător și doritor să învețe, elocința se 
prinde mai ușor de cei care îi citesc și îi ascultă pe vorbitorii de frunte decât de 
aceia care urmează preceptele acestei arte.” (Augustin 2002: 279). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:08:49 UTC)
BDD-B381-08 © 2014 Vasiliana ’98



132 
 

formulată în textele evanghelice (Marcu 13:11, Matei 10: 19-206) 
și semnalează că, pentru oratorul creștin, regulile retorice au 
caracter intuitiv, nu prescriptiv (Augustin 2002: 427, nota 14). 

În personalitatea predicatorului, elocința și înțelepciunea se 
împletesc, primatul fiind acordat înțelepciunii. Grație 
înțelepciunii, un vorbitor lipsit de elocință se face util 
ascultătorilor săi, însă un vorbitor „care varsă șuvoaie de elocință 
nechibzuită este de evitat” (Augustin 2002: 283). În viziunea Sf. 
Augustin, adevărata înțelepciune provine de la Dumnezeu, iar 
cuvântarea predicatorului trebuie să fie expresia inspirației pe 
care vorbitorul o primește de la divinitate. Idealul discursiv de 
care retorul creștin trebuie să se lase călăuzit este textul biblic, în 
care există „toate calitățile și toate podoabele elocinței” (Augustin 
2002: 287). Ideea că naturalețea și spontaneitea expresiei nu se 
supun unor norme discursive predeterminate și rigide, ci le 
guvernează, este solidară cu inovația de a considera că substanța 
discursului este mai importantă decât forma acestuia. Ceea ce se 
spune este mai relevant decât felul în care se spune. Privilegierea 
conținutului comunicat aduce în prim plan o constantă a predicii, 
și anume grija față de ascultător. Acesta trebuie îndrumat să 
înțeleagă adevărul textului revelat7 și să îl urmeze în viața de zi cu 
zi. În viziunea primilor retori creștini, oratorul nu mai este un 
cuceritor al minților și inimilor ascultătorilor, ci un învățător care 
cultivă binele, se îngrijește de formarea credincioșilor și se află în 
slujba comunității. 

Prin felul său de a fi și de a vorbi, predicatorul trebuie să fie 
un exemplu demn de urmat și această mentalitate rezonează, de 
asemenea, cu preceptele retoricii greco-latine, potrivit cărora 

                                                 
6 „Iar când vă vor da în mâna lor, nu vă îngrijorați de cum sau ce veți vorbi, că în 
ceasul acela vi se va da vouă ce să vorbiți;/ fiindcă nu voi sunteți cei ce vorbiți, ci 
Duhul Tatălui vostru este Cel ce grăiește întru voi.” (Biblia, Anania 2009: 1471). 
7 „[...] cui îi folosește o exprimare corectă pe care intelectul ascultătorului nu o 
poate înțelege?”, se întreabă retoric Sf. Augustin (2002: 309). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:08:49 UTC)
BDD-B381-08 © 2014 Vasiliana ’98



133 
 

autoritatea și prestigiul oratorului decurg în mod firesc din 
noblețea de caracter a acestuia. Nu poate ajunge orator decât 
omul corect, concluzionează Quintilian (1974/III: 333), 
argumentând că „dacă frumosul talent al oratoriei ar ajunge la 
dispoziția răutății, nimic nu ar fi mai primejdios pentru interesele 
publice și private decât elocința” (idem). Sprijinindu-se pe 
cuvintele apostolului Pavel (I Tim. 4:12), Sf. Augustin nu vizează 
doar autoritatea morală a vorbitorului, ci toate aspectele vieții 
sale: „fă-te credincioșilor pildă în cuvânt, în purtare, în iubire, în 
duh, în credință, în curăție” (Biblia, Anania 2009: 1704). Se poate, 
deci, constata că retorica creștină s-a edificat pe credința că nu 
atât cuvintele cât exemplele de trăire umană care urmează 
modelul hristic au cea mai mare forță de convingere. 

 
Finalitățile urmărite de predicator. Prin raportare la 

tripticul clasic al scopurilor urmărite de orator (docere, delectare, 
movere), Sf. Augustin afirmă că niciun predicator nu ar trebui să 
neglijeze cele trei țeluri retorice și reformulează finalitățile astfel 
încât să fie adecvate specificului doctrinar și discursiv al 
creștinimului. Cuvântarea predicatorului se cuvine urmărită cu 
înțelegere, cu încântare și cu înduplecare8 (Augustin 2002: 313). 
Cele trei țeluri reflectă gradele de intensitate ale procesului 
persuasiv. Pentru cei ce ascultă predica, înțelegerea determină 
acceptare, aprobare, consimțământ și, mai apoi, favorizează 
convingeri în plan mentalitar și comportamental. 

Autorul lucrării De doctrina christiana dedică pagini 
memorabile celor trei scopuri expresiv-persuasive și impune 
câteva schimbări importante. 

                                                 
8 Un termen mai potrivit pentru a descrie comportamentul ce trebuie indus 
auditoriului este cel de ascultare. În sens creștin, ascultarea este făgăduința și 
totodată practica de a urma în chip neabătut calea către mântuire, de a-l urma pe 
Hristos. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:08:49 UTC)
BDD-B381-08 © 2014 Vasiliana ’98



134 
 

O primă inițiativă este de a simplifica arhitectura 
discursului, prin restrângerea etapelor de elaborare la invenție (ce 
se spune) și elocuție (cum se spune). În retorica antică, aceste 
operații erau considerate cele mai importante (Augustin 2002: 
426, nota 1), și pentru a valida teza oratorului inspirat, Sf. 
Augustin le statornicește ca etape de bază în realizarea unei 
predici9. Invenției îi este rezervat rolul de a pregăti transmiterea 
adecvată a unei interpretări autorizate a textului biblic, iar 
elocuția trebuie să pună în valoare adevărul revelat. 

Actul de a înțelege are, în elocința creștină, o dublă 
orientare, dinspre autoritatea textului sacru către predicator și, 
mai apoi, dinspre text și oratorul creștin către credincioșii cărora 
oratorul li se adresează. Pe de o parte, predicatorul, ca interpret 
autorizat, meditează la semnificațiile textului sacru și, în acest 
context, e important să semnalăm că, în Evul Mediu, exegeza 
biblică a instituit un canon hermeneutic cu patru nivele (Nate, în 
Sloane 2006: 24): a) literal (sensus literalis), b) alegoric (sensus 
allegoricus), c) moral sau tropologic (sensus 
moralis/tropologicus) și d) anagogic sau mistic/ eshatologic 

                                                 
9 „Începând cu secolul al XIII-lea, se acumulează evidențele referitoare la 
diversitatea activităților de a predica. În mare, există trei feluri de predici: 
prezentarea simplă și limpede a învățăturii biblice, recursul la tehnici de expunere 
și de divizare proprii stilului erudit de tip universitar și predica populară, cu 
exemple moralizatoare din pilde, snoave, legende ale sfinților și istorisiri de 
întâmplări miraculoase. […]  
Predica tipică are șase părți: 1. tema: un citat biblic (din liturghia zilei), urmat de o 
rugăciune; 2. protema, o secvență introductivă a temei (aceasta constă într-un citat 
dintr-un alt fragment biblic, pus în legătură cu primul); 3. antetema: introducerea 
propriu-zisă în temă, prin reafirmarea scopului predicii, 4. divizarea temei, în trei 
părți sau în multipli de câte trei, cu citate de autoritate care să susțină fiecare 
diviziune – aceasta este etapa-cheie de dezvoltare exegetică și comentativă; 5. 
subdivizarea temei și 6. amplificarea sau extinderea fiecărei diviziuni sau 
subdiviziuni.” (Copeland/Ziolkowski, în Sloane 2006: 495). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:08:49 UTC)
BDD-B381-08 © 2014 Vasiliana ’98



135 
 

(sensus anagogicus)10. Pe de altă parte, predicatorul are datoria de 
a le dezvălui credincioșilor semnificațiile secvențelor din 
Scriptură citite în timpul serviciului religios astfel încât 
ascultătorii să adere, prin conduita lor, la învățăturile de credință. 
Încântarea și determinarea la acțiune a ascultătorilor își au izvorul 
în actul de a înțelege și, prin înțelegere, în propensiunea 
ascultătorilor de a îmbrățișa și împărtăși adevărul biblic. 

Prin urmare, o a doua schimbare este de a separa rolul 
capital rezervat înțelegerii de rolurile, derivate, ale încântării și 
înduplecării. Înțelegerea este înfățișată ca necesitatea de a-i instrui 
pe credincioși în lumina adevărului biblic, de a-i determina să ia 
aminte la ceea ce se spune, în timp ce încântarea și înduplecarea 
sunt finalități ce pot fi atinse doar dacă înțelegerea este asigurată 
cu eficiență. 

Repertoriul de strategii ale delectării și mișcării 
ascultătorilor este alcătuit și exemplificat cu atenție. Ori de câte 
ori predicatorul „vrea să îl și încânte pe acela căruia îi vorbește 
sau să îl înduplece, nu o va face vorbind cum îi vine, ci este 
important cum vorbește ca să o facă. Or, după cum este necesar 
ca auditoriul să fie încântat, ca să fie ținut atent, tot așa, este 
necesar să fie înduplecat, ca să fie determinat spre acțiune. Și 
după cum este încântat dacă vorbești plăcut, tot așa este 
înduplecat dacă este atras de ce îi promiți, dacă se teme de 
amenințarea pe care i-o pui în față, dacă urăște ce critici, dacă ce 
susții aprobă, iar ce insiști că trebuie deplâns deplânge și el; când 
se bucură de bucuria pe care i-o predici; când se îndură de aceia 
pe care îi pui înaintea ochilor spunându-i că sunt vrednici de 
milă; când îi evită pe aceia pe care îi prezinți speriindu-l că trebuie 
să fugă de ei; și orice altceva se poate face cu elocință înaltă pentru 
                                                 
10 De exemplu, în viziunea Sf. Ioan Casian, numele „Ierusalim” poartă, în textul 
sacru, următoarele valori: istorică („oraș”), alegorică („Biserică a lui Hristos”), 
morală („suflet al omului”) și anagogică („Ierusalimul-cel-de-sus, mamă a tuturor”, 
cf. Galateni 4:26). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:08:49 UTC)
BDD-B381-08 © 2014 Vasiliana ’98



136 
 

a impresiona sufletul auditoriului, nu ca să știe ce este de făcut, ci 
ca să facă ceea ce știu deja că este necesar să facă.” (Augustin 
2002: 313, 315). 

Dacă admitem că, în concepția Sf. Augustin, funcția 
informativă a discursului potențează o funcție de tip formativ, 
putem considera că rolul de a instrui este de ordin obiectiv, adică 
referitor la ceea ce se spune, iar rolurile derivate, încântarea și 
înduplecarea, sunt de ordin (inter)subiectiv, adică reliefează 
personalitățile protagoniștilor comunicării (orator și ascultători) 
și relațiile dintre ei. Distincția este pertinentă și utilă în a sublinia 
că farmecul și puterea de convingere a elocinței decurg din 
capacitatea limbajului uman de a exprima ceea ce ființa umană 
percepe ca fiind esențial și adevărat. 

O a treia modificare promovată în De doctrina christiana 
este de a asocia energiile care animă procesul de persuasiune, 
respectiv logosul, ethosul și pathosul, cu triada scopurilor urmărite 
de predicator, înțelegerea, încântarea și înduplecarea, iar această 
împrospătare a tiparelor clasice se observă mai ales în 
reconfigurarea sistemului celor trei stiluri. 

 
Tipurile de elocuție. În descrierea retorică antică, 

conceperea, compunerea și rostirea discursului sunt guvernate de 
regulile genului retoric adoptat și potrivite cu situația de 
comunicare, nu numai cu cea reală, ci și cea reprezentată 
discursiv. De la caz la caz, oratorul poate recurge la tipuri 
distincte de elocuție (stil). Stilul simplu se folosește cu rol 
informativ, dezideratele recursului la stilul temperat sunt 
armonia, eleganța și măsura, iar stilul înalt are o bogată 
împodobire expresivă.  

Sf. Augustin adaptează modelele tradiționale la lumea nouă 
a realităților discursive ale creștinismului. În viziunea sa, 
predicatorul adoptă stilul simplu atunci când oferă învățături, pe 
cel temperat când face aprecieri și stilul înalt când auditoriul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:08:49 UTC)
BDD-B381-08 © 2014 Vasiliana ’98



137 
 

trebuie îndemnat cu insistență să trăiască în acord cu litera și 
spiritul textului sacru, să treacă de la înțelegere la acțiune, să 
sublimeze cuvântul de învățătură în comportament. În oratoria 
creștină, esența stilului simplu constă în profunzimea 
raționamentelor11, dominanta sa fiind logosul, stilul temperat este 
caracterizat de echilibrul reliefării12, dominanta sa fiind ethosul, 
iar principala proprietate a stilului înalt este vitalitatea13, 
dominanta sa fiind pathosul. Altfel spus, stilul simplu acționează 
„asupra minții sau a rațiunii, nu a sentimentelor sau a voinței, el 
vizează o modificare a raționamentului”, stilul temperat „poate, 
prin aptitudinea sa de laudă sau blam, să influențeze pe auditor și 
să-l determine să-și schimbe modul de viață, dar nu direct și nici 
în mod obligatoriu”, iar stilul înalt „atinge sufletul și poate 
provoca, în ultimă instanță, chiar o schimbare a modului de viață” 
(Augustin 2002: 441). 

Prin raportare la canoanele antice, luminatul învățat 
formulează două principii care dirijează eficacitatea persuasivă și 
expresivă a actului de a predica. Primul dintre acestea ar putea fi 
denumit principiul adecvării stilistice. Pentru a dobândi eficiență 
maximă, predicatorul este liber să fructifice în același discurs 
toate cele trei tipuri de elocuție14. Utilizarea variată și armonioasă 

                                                 
11 „Ține deci de obligația învățătorului nu doar să deschidă ceea ce este închis și să 
desfacă nodurile întrebărilor, ci și, în timp ce se face acest lucru, să preîntâmpine 
alte întrebări care pot apărea” (Augustin 2002: 335). 
12 În oratoria ecleziastică, ornamentele stilului temperat trebuie exploatate „nu cu 
emfază, ci cu măsură” (Augustin 2002: 365). 
13 Stilul înalt „se deosebește de stilul temperat, mai ales prin aceea că nu este atât 
împodobit cu ornamente verbale, cât impetuos prin trăirile interioare; căci de 
primit primește, desigur, acele ornamente, aproape toate, dar, dacă nu le are, nu le 
caută. De fapt, este purtat de propriul elan, iar frumusețea enunțului, dacă apare, o 
ia din forța subiectului, nu din grija pentru ornament; îi este deajuns, desigur ca, în 
vederea acestui scop, cuvintele potrivite să fie nu alese prin truda buzelor, ci să 
urmeze înflăcărarea inimii” (Augustin 2002: 339). 
14 „Și să nu se creadă că amestecul acestor trei stiluri ar fi contrar teoriei; 
dimpotrivă, trebuie ca, pe cât se pretează mai bine subiectul, enunțul să fie variat 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:08:49 UTC)
BDD-B381-08 © 2014 Vasiliana ’98



138 
 

a valențelor celor trei stiluri este consemnată de la Aristotel la 
Quintilian. Acesta din urmă afirmă că echilibrul conjuncției între 
tipurile de elocuție asigură succesul deplin al cuvântării: „Deci 
totul în discurs să fie mare, nu exagerat; sublim, nu abrupt; 
curajos, nu temerar; sever, dar nu trist; grav, dar nu greoi; vesel, 
nu luxuriant; plăcut, nu neînfrânat; grandios, nu emfatic. La fel, 
pentru tot restul. Și, în general, calea cea mai sigură este calea de 
mijloc, fiindcă în extreme constă greșeala” (Quintilian 1974/III: 
408).  

Sf. Augustin rafinează acest construct teoretic, arătând că 
cele trei finalități discursive: a înțelege, a încânta și a îndupleca se 
manifestă unitar în discurs. Conform acestui principiu, pe care l-
am putea numi al unității persuasive, a înțelege, a plăcea și a se 
supune se potențează reciproc: „cine nu știe că, dacă nu este 
înțeles, oratorul nu poate fi ascultat nici cu plăcere, nici cu 
supunere?”, se întreabă, retoric, Sf. Augustin (2002: 365), înainte 
de a avansa ideea că scopurile urmărite de predicator se 
organizează, de la un caz la altul, în jurul unei finalități 
dominante, celelalte două fiind subsumate centrului persuasiv. 
Astfel, deși stilul simplu are ca finalitate principală limpezimea 
raționamentelor (înțelegerea), încântarea și supunerea nu sunt 
excluse ca finalități de grad secund. În stilul temperat, întâietatea 
o deține încântarea, însă înțelegerea și supunerea se pot și ele 
actualiza. În sfârșit, în stilul înalt, înduplecarea unei inimi de 
piatră nu este posibilă dacă ceea ce se spune „nu este ascultat și cu 
înțelegere și cu încântare” (Augustin 2002: 367). 

Nu doar aspectele teoretice demonstrează că Sf. Augustin a 
avut o contribuție crucială la fondarea retoricii creștine, ci și 
analizele pe care autorul le propune pentru a dovedi că Scriptura 
                                                                                                           
prin utilizarea tuturor celor trei stiluri, deoarece întrebuințarea excesivă a unuia 
singur face să scadă atenția auditoriului. Când se trece însă de la un stil la altul, 
discursul progresează mai armonios, chiar dacă devine mai lung” (Augustin 2002: 
357). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:08:49 UTC)
BDD-B381-08 © 2014 Vasiliana ’98



139 
 

este prototip de elocvență. Dacă ținem cont de abundența de 
ilustrări, nu este greșit să considerăm că De doctrina christiana 
este un ghid foarte valoros de hermeneutică biblică și de retorică 
creștină.  

Sf. Augustin este întâiul mare învățat creștin „care discută 
pe larg despre utilitatea retoricii în misiunea creștină de 
interpretare și răspândire a cuvântului lui Dumnezeu” (Habinek 
2005: 89). Spre deosebire de gânditorii și retorii precreștini, în a 
căror concepție retorica era meșteșugul comunicativ de a 
interpreta în mod convingător o anumită realitate, pentru 
predicatorii creștini, și Sf. Augustin insistă asupra acestui fapt, ars 
bene dicendi este aservită comunicării adevărului revelat prin 
textul sacru. În concepția sa, „descoperirea sau invenția nu mai 
constă în căutarea celor mai bune argumente sau mijloace 
persuasive, ci în dezvăluirea adevărului biblic. Celelalte etape 
retorice (stilul, memoria, pronunțarea) sunt și ele considerate 
mijloace prin care respectivul adevăr este comunicat unui anumit 
auditoriu. De fapt, autorii creștini sunt, mai mult decât 
predecesorii lor pâgâni, cei ce impun viziunea conform căreia 
stilul este modalitatea electivă de a transmite un conținut 
prealabil, aflat mereu la dispoziție.” (idem). 

Patrimoniul retoric al creștinismului îmbogățește, așadar, 
moștenirea retorică a Antichității, prin impunerea unei 
perspective noi, a cărei importanță nu poate fi neglijată pe terenul 
cercetărilor de retorică și stilistică: 

a) prin adoptarea și adaptarea preceptelor retorice antice, 
fondatorii hermeneuticii și retoricii creștine dezvoltă o tradiție 
prescriptivă care a conferit artei oratorice și analizei textuale 
imbolduri noi (Murphy 2001: 61); 

b) în viziunea fondatorilor retoricii creștine, țelul suprem al 
artei de predica nu este cel de a mișca mințile și inimile 
auditoriului, așa cum recomandau învățații antici, ci de a călăuzi 
ființa umană către adevărul revelat de textul sacru;  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:08:49 UTC)
BDD-B381-08 © 2014 Vasiliana ’98



140 
 

c) pentru apologeții creștini, idealul de elocință trebuie 
căutat în litera și spiritul textului biblic; 

d) oratorul creștin trebuie să fie un exemplu viu, care 
convinge mai mult prin felul său de a fi în lume și mai puțin prin 
meșteșugul de a compune cuvântări frumos ornate și bine 
argumentate; 

e) eficacitatea discursivă a predicatorului se întemeiază pe 
adecvarea resurselor de limbaj la solicitările expresive și 
persuasive ale situației de comunicare și pe unitatea ierarhic 
actualizată a scopurilor urmărite de oratorul creștin. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:08:49 UTC)
BDD-B381-08 © 2014 Vasiliana ’98

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

