
113 
 

 
 
 

II.1. Moștenirea antică 
 
 
În cultura europeană, filosofilor presocratici le revine 

meritul de a fi fost primii care au dezbătut interdependența dintre 
limbă și gândire și rolul pe care limba îl are în cunoașterea și 
exprimarea evenimențialului. Lingvistul E. Coșeriu (1921-2002) 
afirmă că o primă interogare notabilă a rolului pe care limba îl 
joacă în procesul de cunoaștere și de exprimare a realității îi 
aparține lui Heraclit din Efes (cca. 550-480 î.Hr.). „Pentru 
Heraclit și școala sa, omul gândește ceea ce există și spune ceea ce 
gândește” (Coșeriu 2011: 56), iar în viziunea acestui filosof grec, 
„nivelul ontologic, cel logic și cel lingvistic alcătuiesc o unitate” 
(idem): „O anumită tradiție spune că Heraclit și-a imaginat logos-
ul ca pe un suflu a cărui prezență în lucruri structurează și 
ordonează realul și care, prin faptul că apare și în mintea celui 
care gândește, și pe buzele celui care vorbește, are grijă ca aceeași 
ordine să domnească și în gândire, și în vorbire.” (ibidem). 
Conceperea limbii ca mijloc de cunoaștere, cu alte cuvinte 
problematizarea funcției ei gnoseologice, devine una din 
problemele centrale ale filosofiei limbajului și constituie o temă 
recurentă în lingvistica generală.  

Mult mai nuanțată este perspectiva asumată de Platon (cca. 
427-347 î.Hr.), pentru care funcția de cunoaștere a limbajului este 
- după cum precizează Coșeriu (2011: 62-63) - discutată tripartit: 

a) limbajul în general: la acest nivel utilitatea limbajului ca 
mijloc de cunoaștere este privită cu scepticism, întrucât limbajul, 
ca instrument al gândirii, nu relevă adevărata esență a lucrurilor; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:10:06 UTC)
BDD-B381-07 © 2014 Vasiliana ’98



114 
 

b) limbajul ca enunț: la acest nivel se realizează 
interpretarea relației dintre enunțare și starea de lucruri despre 
care se enunță; 

c) limbajul în calitate de cuvânt: la acest nivel se examinează 
corespondența dintre cuvânt și ceea ce acesta desemnează. 

Pentru Platon, cunoașterea realității existente în mod 
independent de ființa umană deschide, în planul limbajului 
verbal, două posibilități (Law 2003: 20). Limba fie reflectă 
realitatea, aidoma unei oglinzi, fie este arbitrară în raport cu 
realitatea, neavând o legătură intrinsecă cu aceasta. Dacă limba ar 
reflecta în chip nemijlocit realitatea, atunci cunoașterea limbii ar 
fi suficientă pentru a cunoaște esența realului. Dacă între limbă și 
realitate nu ar exista o legătură directă, atunci ar trebui căutate 
alte căi pentru a cunoaște realul. Fiecare din cele două posibilități 
are implicații majore. Dacă limba ar oglindi realitatea în chip fidel 
și nemijlocit, atunci omul ar fi lipsit de libertatea de a o 
întrebuința după bunul plac, din moment ce ar fi obligat să 
exprime în permanență natura adevărată a lucrurilor. Pe de altă 
parte, dacă limba are caracter arbitrar, ea îi permite omului să se 
exprime și să acționeze liber, indiferent de valoarea de adevăr a 
spuselor și acțiunilor sale. 

Scepticismul platonician în privința capacității cuvintelor 
de a dezvălui ceva adevărat despre ființa lumii pune în prim plan 
una din cele mai durabile converse asupra naturii limbii, și anume 
disputa dintre naturaliști, adepți ai tezei că numele redau în mod 
natural esența lucrurilor, și convenționaliști, adepți ai tezei că 
numele sunt reprezentări arbitrare și convenționale ale lucrurilor.  

Contribuția capitală pe care Aristotel (384-322 î.Hr.) a avut-
o în dezvoltarea mai multor domenii de cunoaștere este 
semnalată în toate lucrările de specialitate. Discipol al lui Platon, 
Aristotel impune o nouă direcție în reflecțiile asupra limbajului 
pornind de la premisa că pentru ființa socială numită om 
atributul esențial al comunicării verbale constă în abilitatea de a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:10:06 UTC)
BDD-B381-07 © 2014 Vasiliana ’98



115 
 

emite complexe sonore purtătoare de semnificație pentru a 
denumi ceva. Așa cum argumentează E. Coșeriu (2011: 106), în 
interiorul raportului limbaj-realitate, Aristotel distinge trei tipuri 
de relații:  

a) o relație pur lingvistică între forma (complexul de sunete 
articulate) și conținutul (semnificația) cuvintelor; în terminologia 
lingvistică actuală, raportul arbitrar dintre o formă și un conținut 
lingvistic se numește raport de semnificare; 

b) o relație de natură ontologică între cuvânt și obiectul la 
care acesta face trimitere; actualmente, această relație se definește 
ca raport de desemnare;  

c) o relație logică între un subiect și un predicat, considerate 
ca elemente fundamentale ale enunțurilor. 

Văzută prin prisma celor trei tipuri de relații, semnificarea, 
desemnarea și predicația, funcția de comunicare a limbii se 
dezvoltă grație capacității de semnificare a limbajului verbal. Ca 
trăsătură „constantă și definitorie” (Coșeriu 2004: 250), 
semanticitatea limbajului verbal (logos semantikós) este însoțită 
de trei determinări ulterioare, adică de trei modalități de utilizare 
(Coșeriu 2011: 125): 

a) actualizarea apofantică (logos apophantikós), potrivit 
căreia enunțurile pot fi judecate ca fiind adevărate sau false; 

b) actualizarea pragmatică (logos pragmatikós), potrivit 
căreia enunțurile au finalitate practică; 

c) actualizarea poetică (logos poietikós), potrivit căreia 
enunțurile sunt expresii ale imaginației. 

Cele trei ipostaze ale forței de semnificare a cuvintelor 
cristalizează ideea că, în viziunea lui Aristotel, limba nu este doar 
un instrument apt să exprime gândurile, ci și mijlocul prin care 
dăm glas trăirilor și fanteziei noastre. Totodată, cele trei 
determinări subliniază atitudini ale vorbitorului atât față de 
propriul limbaj, cât și față de interlocutor. Pe terenul cercetărilor 
de stilistică, se poate aprecia că finalitățile distinse de Aristotel 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:10:06 UTC)
BDD-B381-07 © 2014 Vasiliana ’98



116 
 

conturează trei domenii de discurs, științific (logic), practic 
(utilitar) și estetic (poetic), iar această tripartiție profilată în acord 
cu scopurile vorbirii are note comune cu una din primele 
încercări moderne de clasificare științifică a stilurilor, realizată de 
lingviștii din cercul de la Praga (v. infra, capitolul II.3.). 

Acestor considerații de ordin general trebuie să le adăugăm 
afirmațiile și comentariile de factură retorică. Explorarea 
dimensiunii intersubiective a limbajului (Coșeriu 2011: 43-44) 
este, în Retorica lui Aristotel, evidentă. În concepția Stagiritului, 
„rolul retoricii este de a vedea ceea ce este capabil de a convinge și 
ceea ce pare capabil de a convinge” (Aristotel 2004: 89), iar forțele 
care animă procesul de persuasiune sunt caracterul vorbitorului1 
(ethosul), dispoziția ascultătorilor2 (pathosul) și resursele de 
limbaj3 (logosul). Altfel spus, în discursul oratoric, mecanismele 
persuasive sunt guvernate de corelații între personalitatea 
discursivă a locutorului, orizontul de așteptări al auditoriului și 
mijloacele de semnificare angajate în vorbire. Acest model de 
elocință subliniază faptul că edificiul discursiv al oratorului se 
întemeiază pe anumite intenții, urmărește atingerea unor efecte și 
presupune întrebuințarea unor resurse comunicative adecvate. 
Un discurs bine alcătuit și transmis cu pricepere de un orator 
talentat are potențialul de a produce schimbări în planul 
(pre)judecăților, credințelor și comportamentelor auditoriului. 

Deși cadrul este restrâns doar la activitatea discursivă a unui 
anumit tip de locutor (oratorul) și de interlocutor (auditoriul), 
modelul aristotelic stă la baza unor concepții moderne, precum 
                                                 
1 „Convingem, așadar, prin intermediul caracterului vorbitorului, atunci când 
discursul este rostit astfel încât să îl facă pe vorbitor demn de încredere” (Aristotel 
2004: 91). 
2 „Convingerea este produsă prin mijlocirea auditorilor, atunci când aceștia sunt 
împinși de discurs la o pasiune” (Aristotel 2004: 91). 
3 „În sfârșit, oamenii capătă încredere în noi prin intermediul discursului, când 
dovedim adevărul sau verosimilul din mijloacele de convingere potrivite cu fiecare 
caz în parte” (Aristotel 2004: 93). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:10:06 UTC)
BDD-B381-07 © 2014 Vasiliana ’98



117 
 

teoria actelor de limbaj. Această direcție, fondată de filosoful 
britanic John L. Austin (1911-1960) și rafinată de filosoful 
american John R. Searle (n. 1932), urmărește tocmai 
individualizarea intențiilor și consecințelor comunicative 
implicate în organizarea lingvistică a enunțurilor: „Rostind un 
anumit enunţ, vorbitorul emite anumite combinaţii de sunete, 
organizate sub forma unor secvenţe de structuri morfo-sintactice, 
care transmit anumite semnificaţii lexicale şi gramaticale (act 
locuţionar), dar, în acelaşi timp, exprimă o anumită intenţie 
comunicativă (act ilocuţionar) şi urmăreşte realizarea unui 
anumit efect asupra interlocutorului (act perlocuţionar).” (Bidu-
Vrănceanu et al., 2001: 18). 

Fără a intra în detalii4, se poate afirma că, în funcție de 
situația în care este rostit, un enunț poate actualiza forțe 
ilocuționare5 sau perlocuționare deosebite, iar acest aspect este de 
interes pentru cercetarea stilistică și nu numai. De pildă, în 
contexte diferite, enunțul „Ai grijă ce faci!” poate fi considerat ca 
sfat, ca avertisment sau ca amenințare, după cum o replică de 
tipul „Bravo! Ce frumos din partea ta!” poate avea efect pozitiv, în 
condițiile în care replica va fi interpretată de interlocutor ca 
expresie laudativă, sau, dimpotrivă, poate genera efect negativ, 
dacă replica este interpretată ca expresie a dezaprobării ironice. 

Revenind la modelul aristotelic, trebuie remarcat că 
potențialul persuasiv al actelor de limbaj este analizat în raport cu 
axa orator – discurs – auditoriu și în funcție de finalitatea 
discursului. Cele trei genuri retorice discutate de Aristotel - genul 
juridic (pledoariile în fața instanței de judecată), genul deliberativ 
(discursul politic și cel public) și genul demonstrativ (cuvântările 
protocolare) - oglindesc, așa cum constată Quintilian (1974/I: 
                                                 
4 Pentru amănunte, a se vedea Austin 2005 și Searle 1969. 
5 „Am văzut deja că aceeași propoziție poate fi comună mai multor acte 
ilocuționare și este evident că cineva poate spune ceva fără a realiza un enunț sau 
un act ilocuționar. (Cineva poate rosti cuvinte fără a spune ceva)” (Searle 1969: 24). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:10:06 UTC)
BDD-B381-07 © 2014 Vasiliana ’98



118 
 

238-239), existența unor categorii de discurs fixate prin tradiție și 
subliniază rolul activ asumat, pe de o parte, de orator, și, pe de 
altă parte, de ascultători, în realizarea finalităților discursive. Mai 
mult decât atât, se poate aprecia că Aristotel stabilește identitatea 
fiecărui gen retoric prin fixarea unei funcții dominante. Mai apoi, 
în interiorul fiecărei categorii de discurs, sunt precizate, prin 
opoziții, scopurile acțiunilor discursive ale oratorului. Astfel, 
deliberarea este genul retoric căruia îi este proprie funcția 
argumentativă, genului judiciar îi este proprie funcția probatorie, 
iar genului demonstrativ, numit și epidictic, îi este proprie funcția 
calificativă. 

Finalitățile specifice fiecărui gen retoric sunt explicit 
formulate de Aristotel6 (2004: 103). „Deliberării îi este proprie 
când susținerea, când combaterea”, iar cel ce deliberează se 
pronunță asupra unor fapte eventuale (viitoare) și are în vedere 
utilul sau dăunătorul. „De cauza judiciară ține, pe de o parte, 
acuzația, pe de altă parte, apărarea”, iar cei ce pledează, fie pentru 
a acuza, fie pentru a apăra o cauză, se referă la fapte deja petrecute 
(trecute). Finalitatea tipică acestui gen este de a deosebi ceea ce 
este drept de ceea ce este nedrept. „Genului demonstrativ îi este 
propriu, pe de o parte, elogiul, pe de altă parte, blamul.” Discursul 
epidictic constă în a arăta ceea ce este nobil și ceea ce este rușinos, 
iar faptele asupra cărora se pronunță oratorul țin îndeobște de 
prezent, cu toate că, adesea, vorbitorul se raportează la fapte 
trecute, evocându-le, și la fapte viitoare, presupunându-le. 

Perspectiva finalistă impusă de Aristotel („La ce servește 
limbajul ?”) a fost urmată și de marii retori latini (Cicero, 
Quintilian), care au sintetizat funcțiile principale ale oratoriei. 
Oratorul - scrie Quintilian (35-100 d.Hr.), urmându-l pe Cicero 
(106-43 î.Hr.) - trebuie „să informeze, să miște și să placă” 

                                                 
6 Aristotel ilustrează, în manieră opozitivă, scopurile fiecărui gen, accentuând 
totodată asupra faptului că opozițiile discutate nu sunt singulare. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:10:06 UTC)
BDD-B381-07 © 2014 Vasiliana ’98



119 
 

(1974/I: 242). Această „triadă retorică a efectelor” se referă la 
„existența morală, estetică și afectivă a omului” (Plett 1983: 22) și 
corespunde sistemului celor trei stiluri (cf. capitolul I.1.). 

Stilul simplu are menirea de a prezenta faptele și de a-l 
instrui pe ascultător. Discursul construit în stil temperat este 
elegant și plăcut astfel încât să producă încântare. Stilul înalt 
mișcă mințile și inimile ascultătorilor, determinând adeziunea la 
perspectiva susținută de orator (Kirchner, în Dominik/Hall 2007: 
193). Un orator priceput, consideră Cicero (1973/II: 336-337), 
trebuie să fie subtil în a informa, moderat în a încânta și impetuos 
în a câștiga auditoriul de partea sa. 

Observații utile pentru înțelegerea unor funcții discursive 
de interes în cercetarea stilistică se pot face și cu privire la părțile 
discursului, așa cum au fost ele stabilite de retorii greci și latini. 
Specialiștii sunt de acord că fiecărei părți îi reveneau roluri 
discursive distincte în procesul persuasiv (Brauw, în Worthington 
2007: 187-202). 

În retorica greacă, discursul era, de regulă, alcătuit din patru 
părți: prooimion (introducere), diēgēsis (narațiune), pistis 
(argumentare) și epilogos (perorația). Deși originea acestui tipar 
este obscură, funcțiile secvențelor sunt bine cunoscute, cu toate că 
organizarea discursului nu urma în mod fidel tiparul, ci se 
desfășura prin adaptare la situația de comunicare în care oratorul 
se afla sau pe care o evoca. 

Introducerea are ca scop să-i familiarizeze pe ascultători cu 
tema sau subiectul cuvântării, să le capteze atenția și să le câștige 
bunăvoința. Strategiile folosite de oratori pentru atingerea acestor 
obiective sunt dintre cele mai diverse (flatarea auditoriului, 
exagerarea importanței temei sau subiectului, implorarea 
ascultătorilor și elogierea simțului lor de judecată sau de 
apreciere, deplângerea propriei nepriceperi de a vorbi 
convingător etc.), iar istoria oratoriei înregistrează și situații în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:10:06 UTC)
BDD-B381-07 © 2014 Vasiliana ’98



120 
 

care oratorii renunță la introducere, considerând că, astfel, 
discursul câștigă în forță persuasivă. 

Narațiunea are sarcina de a contura cu claritate și coerență 
punctul de vedere al oratorului asupra faptelor sau ideilor supuse 
atenției ascultătorilor. Recursul la narațiune era, de regulă, etapa 
ce pregătea argumentarea. În viziunea lui Aristotel (2004: 355), 
narațiunea are rol etic, de a a pune în valoare caracterul, 
personalitatea discursivă a oratorului, iar Quintilian (1974/I: 349-
388) consideră că narațiunea trebuie să fie clară, limpede, 
verosimilă și bine structurată, dar nu în ordine cronologică, ci 
conform intereselor persuasive ale oratorului și în acord cu 
talentul său expresiv. 

Argumentarea este secvența de confirmare și de întărire a 
celor înfățișate în narațiune. Pentru Aristotel, argumentele 
(dovezile) invocate de orator sunt, în principal, de două feluri, 
extratehnice și tehnice7. Din moment ce categoria argumentelor 
tehnice constă în recurs la ethos, pathos și logos8, nu este greșit să 
afirmăm că această secvență discursivă solicită cel mai mult 
priceperea oratorului de a convinge auditoriul și, din acest punct 
de vedere, se poate remarca că potențialul stilistic și persuasiv al 
acestei părți de discurs este foarte înalt. 

Perorația este partea finală a discursului în care se reiau 
succint argumentele invocate și în care se intensifică preocuparea 
de a câștiga adeziunea auditoriului. Aristotel afirmă că perorația 

                                                 
7 „Dintre dovezi, unele sunt extratehnice, altele-tehnice. Numesc extratehnice toate 
câte nu au fost procurate de noi, ci existau înainte, ca de exemplu, martorii, 
mărturisirile smulse sub tortură, scrierile și altele de acest fel, pe de altă parte, 
numesc tehnice toate câte pot fi elaborate cu ajutorul metodei și al nostru, astfel 
încât, în privința dovezilor, trebuie să le folosim pe primele, să le invetăm, în 
schimb, pe ultimele.” (Aristotel 2004: 89-90). 
8 „Există trei feluri de dovezi procurate cu ajutorul discursului: primul constă în 
caracterul vorbitorului, al doilea – în punerea auditoriului într-o anume dispoziție, 
al treilea - în discursul însuși, datorită faptului că el demonstrează sau pare a 
demonstra.” (Aristotel 2004: 90). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:10:06 UTC)
BDD-B381-07 © 2014 Vasiliana ’98



121 
 

„se compune din patru elemente: din faptul de a-l dispune 
favorabil pe auditor pentru sine, iar pe adversar, nefavorabil, apoi 
din faptul de a amplifica, respectiv a atenua, precum și din faptul 
de a-l conduce pe auditor spre pasiuni și, în sfârșit, din 
recapitulare.” (Aristotel 2004: 367). Numită de retorii latini și 
încoronare sau concluzie, perorația este considerată de Quintilian 
secvența discursivă cea mai potrivită pentru ca oratorul să 
coreleze enumerarea faptelor și argumentelor expuse cu 
fructificarea meșteșugită a trăirilor ascultătorilor. 

Dacă acordăm atenție și canonului de construcție 
discursivă, adică etapelor de elaborare a unui discurs, se va 
observa cât de multă importanță acordau retorii antici 
caracterului rațional al edificiului discursiv și naturii 
intersubiective a comunicării verbale. Aidoma unui actor, doar 
oratorul înzestrat cu iscusința de a crea pentru ascultători 
impresia veridicității știa să înfățișeze faptele prinse în discurs ca 
și cum ar fi luat parte la săvârșirea lor și tocmai în acest mimesis 
persuasiv, declanșat prin forța imaginației9, rezidă dimensiunea 
spectaculară și impactul expresiv al cuvântării.  

Retorii greci și latini au atribuit roluri clare fiecăreia din 
etapele de elaborare a unui discurs. Astfel, invenția are, în 
principal, funcție proiectivă, întrucât oratorul identifică și adună 
dovezile (tehnice și extratehnice) potrivite cu intențiile sale 
persuasive și adecvate orizontului de așteptare al auditoriului. 

Fără dispoziție, invenția nu ar avea nicio valoare (Quintilian 
1974/II: 202), pentru că dispoziția este etapa în care discursul se 
articulează, căpătând unitate. Analogia pe care Quintilian o 
trasează între ordinea naturală, organizarea discursivă și cârmirea 
unei corăbii este sugestivă în a indica dimensiunea voluntară și 
                                                 
9 „Grecii numesc fant£siai (noi le-am putea denumi visiones - imaginație) 
facultatea de a reprezenta obiectele absente cu atâta fidelitate încât ne face impresia 
că le vedem cu ochii și că le avem prezente. Cine va putea crea aceste imagini, acela 
va excela în mânuirea sentimentelor” (Quintilian 1974/II: 154). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:10:06 UTC)
BDD-B381-07 © 2014 Vasiliana ’98



122 
 

rațională a elaborării discursive, adică în a semnala funcția 
structurantă a operației de organizare a dovezilor și argumentelor: 
„Mi se pare că nu greșesc acei care socot că natura însăși constă 
din ordine și că, dacă ordinea ar fi distrusă, toate ar pieri. La fel, 
discursul lipsit de această calitate merge inevitabil la întâmplare, 
ca o corabie fără cârmaci, nu formează un tot închegat, repetă 
multe, omite multe” (idem: 203). Atât invenția cât și dispoziția 
sunt, după cum remarcă Coșeriu (2013: 231), operații în care 
folosirea ca atare a limbii are rol secundar, mai importantă fiind 
structurarea cognitivă a ceea ce urmează a fi spus. 

Elocuția este stadiul în care cele gândite și simțite de orator 
capătă veșmânt verbal. Elocuția are, deci, funcție textologică, dacă 
ne referim la faptul că acum se încheagă organizarea linguală a 
discursului, sau funcție stilistică, dacă ne referim la faptul că prin 
această operație este conturată identitatea retorică a discursului. 
Din acest moment devin explicite nu doar genul și specia de 
apartenență a discursului, ci și valorile expresive care asigură 
impactul persuasiv al cuvântării. Comentând importanța 
elocuției, Quintilian notează, cu îndreptățire, că stilul pune în 
lumină personalitatea oratorului și eficiența adecvării resurselor 
de limbaj la cauza susținută de vorbitor: „frumusețea stilului nu 
va fi aceeași în cauzele demonstrative, deliberative sau judiciare. 
Într-adevăr, primul gen, cel demonstrativ, urmărește numai 
plăcerea auditorilor; de aceea oratorul face uz de toate resursele 
artei, desfășoară toate ornamentele de stil, pentru că nu întinde 
curse, nu țintește la vreo învingere, ci urmărește numai gloria și 
renumele. De aceea, toate câte pot fi plăcute ca idee, strălucite în 
cuvinte, agreabile în figuri, pompoase în metafore, îngrijite în 
așezarea cuvintelor, oratorul le va prezenta în așa fel încât să fie 
văzute și, aș zice, pipăite, întocmai cum face un negustor; căci 
succesul e pentru el, nu pentru cauză. 

Dar când se dezbate o cauză și când lupta este reală, grija de 
reputația personală trebuie să treacă pe planul ultim. Mai mult, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:10:06 UTC)
BDD-B381-07 © 2014 Vasiliana ’98



123 
 

când sunt în joc probleme de foarte mare importanță, nici nu se 
cuvine să fim preocupați de alegerea cuvintelor. Nu vreau să spun 
că stilul trebuie să fie lipsit de orice poboabă, ci că aceasta trebuie 
să fie mai sobră, mai severă, mai puțin indiscretă și, mai ales, 
potrivită subiectului. Într-adevăr, deliberările din senat cer un ton 
mai nobil, cuvântările în fața poporului, mai multă impetuozitate, 
procesele penale și capitale cer foarte multă atenție.” (Quintilian 
1974/II: 311-312).  

Același Quintilian apreciază că elocuția este etapa care 
solicită în cel mai înalt grad competența comunicativă a 
oratorului, atât în privința cunoașterii regulilor de structurare 
lingvistică a discursului cât și în privința abilității de ornamentare 
expresiv-persuasivă a cuvântării. 

Memoria este etapa cu funcție mnemotehnică. Meșteșugul, 
astăzi decăzut, al memorării discursului ce urmează a fi rostit, 
aparent spontan, în fața unui auditoriu, a început să-și piardă 
importanța pe măsură ce prestigiul scrisului a crescut. Totuși, 
Quintilian discută, în Arta oratorică (1974/III: 261-276), mai 
multe tehnici de memorare, între care memorarea pe părți10, 
fixarea de semne și repere mnemotehnice11, asocierile mentale pe 
bază de asemănări12, contemplarea textului scris13, repetarea cu 
voce14 ș.a. 

                                                 
10 „Dacă vrem să reținem un discurs prea lung, va fi bine să-l memorizăm pe părți, 
căci memoria se istovește dacă e supraîncărcată. Dar părțile să nu fie prea mici, căci 
vor deveni prea multe și vor fărâmița și chinui memoria.” (Quintilian 1974/III: 
269). 
11 „Nu este inutil să atașăm anumite semne de lucrurile pe care le memorizăm mai 
greu pentru ca, gândindu-ne la aceste semne, să putem deștepta și stimula 
amintirea lor [...]: o ancoră [...], dacă trebuie să vorbim de navigație, o lance, când e 
vorba de luptă.” (ibidem). 
12 „Un mijloc și mai sigur constă în a asocia în memorie ceea ce vrei să ții minte cu 
ceva similar. De exemplu, în cazuri de nume proprii, dacă trebuie să ținem minte 
numele de Fabius, ne referim la Fabius Cunctator, pe care nu-l putem uita, sau la 
vreun prieten cu același nume.” (Quintilian 1974/III: 270). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:10:06 UTC)
BDD-B381-07 © 2014 Vasiliana ’98



124 
 

Pronunțarea, adică rostirea propriu-zisă a discursului, este 
învestită cu funcție performativă. În această etapă, cuvântarea 
concepută și realizată de orator este pusă în act, iar împletirea 
verbalului cu nonverbalul asigură impactul expresiv și persuasiv 
al discursului (Hall, în Dominik/Hall 2007: 218-234). În oratorie, 
ca și în conversația cotidiană, vocea, mimica, gestica și proxemica 
sunt relevante din punct de vedere stilistic și toți marii autori 
antici de lucrări de retorică au recomandat valorificarea adecvată 
a respectivelor componente ale comportamentului discursiv. 
Dacă Aristotel (2004: 321-325) analizează necesitatea periodizării 
în rostirea frazelor, prezentând două varietăți de stil, stilul 
continuu și stilul periodic, Cicero subliniază capacitatea tonului 
de a stârni emoții și trăiri, iar Quintilian (1974/III: 276-330) 
alcătuiește un bogat inventar de comentarii asupra sintaxei mixte 
(voce15-mimică16-gestică-mișcare-vestimentație) ce caracterizează 
                                                                                                           
13 „Întotdeaua e bine să învățăm pe de rost chiar de pe tăblițele pe care am scris. 
Căci memoria vede oarecum urmele, privește, aș zice, cu ochii nu numai paginile, 
dar aproape fiecare rând și astfel, când pledezi, ai impresia că citești.” (ibidem). 
14 „[…] memoria trebuie ținută trează cu vocea, ca să fie ajutată prin dubla acțiune 
a vorbirii și a auzului. Dar vocea trebuie să fie domoală și mai mult un murmur.” 
(Quintilian 1974/III: 271). 
15 Potențialul expresiv al vocii este descris cu atenție de către Quintilian. În viziunea 
sa, vocea „arată starea sufletului nostru și se modifică după ea. Prin urmare, în 
împrejurări vesele este plină, egală și într-o oarecare măsură ea însăși veselă. În 
luptă e hotărâtă și își încordează toate puterile și, am putea zice, toți mușchii. 
Cumplită e în mânie și aspră și năvalnică și întretăiată de o respirație deasă; căci 
respirația nu poate fi lungă când emite prea des. În sentimentele de dușmănie 
trebuie s-o coborâm puțin, căci în general la aceste sentimente nu recurg decât 
oamenii inferiori. Din contră, când măgulim, când facem mărturisiri, când ne 
scuzăm, când ne rugăm, vocea e domoală și umilă. Când dăm sfaturi, când facem 
atenți pe alții, când promitem, când mângâiem, vocea trebuie să fie gravă. Când 
exprimăm frica sau rușinea, este reținută; când încurajăm e tare; în dispute, precisă; 
în trezirea milei modulată, plângătoare și, oarecum, intenționat mai ștearsă. 
Dimpotrivă, în digresiuni este amplă, clară și sigură;” (Quintilian 1974/III: 295). 
16 „Rolul dominant îl are însă fizionomia. Prin ea implorăm, prin ea amenințăm, 
prin ea măgulim, prin ea ne arătăm triști, prin ea ne arătăm veseli, prin ea suntem 
mândri, prin ea, umiliți. Spre ea se îndreaptă atenția oamenilor, la ea privesc ochii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:10:06 UTC)
BDD-B381-07 © 2014 Vasiliana ’98



125 
 

pronunțarea, arătând că arta oratorică și arta actorului au, în 
această privință, numeroase elemente comune. 

Sistematizarea libertăților și constrângerilor care 
guvernează personalitatea și comportamentul discursiv al 
oratorului dovedește că retoricienii antici au avut conștiința 
deplină a relevanței pe care faptele de stil, atât cele de ordin verbal 
cât și cele de ordin paraverbal sau nonverbal, o au în procesul de 
comunicare. Aceste eforturi de sistematizare a uzului au dublă 
identitate: normativă, întrucât se instituie reguli de conduită și de 
performanță comunicativă, și funcțională, deoarece sunt 
specificate finalitățile fructificării anumitor resurse de limbaj în 
anumite cadre de comunicare. 

Rafinamentul atins de filosofii și retorii Antichității în 
delimitarea unor funcții ale limbii și ale vorbirii constituie o 
moștenire ce va fi progresiv recuperată, pe măsură ce tratatele 
greco-latine de retorică vor reintra în circuitul cultural european. 
Nu este, deci, lipsit de importanță să observăm că în câmpul 
filosofiei și al retoricii au înflorit idei esențiale pentru dezvoltarea 
ulterioară a științelor limbajului, iar acestea sunt, în esență, 
următoarele: 

a) afirmarea naturii simbolice și semnificative a cuvântului, 
considerat ca semn cu organizare bipolară (formă - conținut) ce 
reprezintă un lucru real sau imaginar; 

b) problematizarea importanței cognitive a limbajului 
verbal și afirmarea calității sale de mijloc de exprimare a 
realităților de ordin material și spiritual; 

c) trasarea distincției între semnificare și desemnare; 

                                                                                                           
tuturor, pe ea o urmăresc, chiar înainte de a deschide gura. Pentru ea ne sunt dragi 
unii oratori, pentru ea nu ne plac alții. Prin ea înțelegem foarte mult și, de multe 
ori, ea suplinește toate cuvintele.” (Quintilian 1974/III: 298). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:10:06 UTC)
BDD-B381-07 © 2014 Vasiliana ’98



126 
 

d) diferențierea între problematica originii limbajului și 
problematica finalităților (funcțiilor) acestuia17; 

e) identificarea unităților fundamentale ale limbajului 
verbal (unitate sonoră, cuvânt, enunț, discurs); 

f) deosebirea funcției denominative, proprie cuvântului (un 
cuvânt denumește o realitate), de funcția predicațională, proprie 
enunțului (un enunț comunică ceva despre o realitate); 

g) delimitarea pe baze finaliste („La ce servește limbajul?”) a 
unor genuri și funcții discursive, în acord cu două axe, axa om - 
limbă – realitate, și axa vorbitor - discurs - ascultător. 

 

                                                 
17 „Ca și precursorii lor, stoicii au luat poziție în problema originii limbajului – mai 
exact, a cuvintelor; însă, spre deosebire de filozofii care i-au precedat, stoicii nu 
amestecă punctul de vedere genetic cu cel funcțional. Funcția unui cuvânt, care 
poate fi constatată în uz, nu trebuie neapărat să corespundă originii acestuia.” 
(Coșeriu 2011: 156). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:10:06 UTC)
BDD-B381-07 © 2014 Vasiliana ’98

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

