
 

II. Prefeţele 
 

Traducerea textului biblic în limbile vernaculare, din perioada 
Renaşterii, se face sub impulsul generat de filosofia Reformei. Chiar 
dacă avem a face cu texte care provin de la nativi români, traduse – cu 
sprijinul sau doar îngăduinţa vlădicilor şi domnilor români – pe 
teritoriul românesc şi de către indivizi care nu au aderat la Reformă, 
impulsul şi spiritul actului de traducere se datorează Reformei. 
Înţelegînd că nu se pot opune unui curent atît de puternic, deoarece 
traducerea textului sacru în limbile populare care consumă acel text 
rămîne, în esenţă, un tip de acţiune general umană, clerul şi clasa 
dominantă au putut imprima acestui tip de acţiune o amprentă ortodoxă, 
cu atît mai mult cu cît cei de la care plecase iniţiativa nu urmăreau 
neapărat convertirea formală. 

Caracterul esenţialmente universal al ideii de a traduce textul sacru 
se observă şi prin capacitatea acestei idei de a-şi topi componenta 
universală în variatele spirite ale diferitelor comunităţi, fără a produce 
obstrucţii ori distrucţii ale acestora. Succesul nu a fost al doctrinei, ci 
doar al ideii că o religie care se adresează oamenilor trebuie să ajungă 
la aceştia în modalităţi inteligibile acestora. 

Probabil că în încercarea de a afla care era destinatarul prim al 
vechilor traduceri româneşti care conţineau texte religioase, am fi mai 
aproape de adevăr dacă am considera că acesta nu era laicul de rînd, ci 
ecleziastul. Adică, aceste traduceri se adresează, în primul rînd, feţelor 
bisericeşti de toate rangurile, apoi diferitelor categorii de oameni culţi, 
unii dintre aceştia fiind iniţiatorii traducerilor şi răspîndirii acestora, 
mulţi dintre ei erau giranţii actului şi cei care aprobau existenţa şi 
circulaţia versiunii, şi abia apoi anumitor categorii de laici, din clasa 
medie. În general, în spaţiul românesc, textul sacru ajungea la marele 
public în mod mediat, prin lectura publică din biserică. 

 
În provinciile româneşti, în general, nu se poate presupune existenţa 
unei pături care să fie interesată sau sensibilă la texte. Probabil că în 
Transilvania, situaţia diferă, însă datorită saşilor şi maghiarilor, pe care 
Reforma i-a reorganizat destul de repede. Capabili de dinamism social, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:45 UTC)
BDD-B3-04 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



De la traducere la norma literară 
 

 

48 

avînd structuri mentale conforme ideii de comunitate organizată în mod 
liber, precum şi disponibilitate către discursul raţional, aceştia vor fi 
lesne pătrunşi de noile idei. Atît prin discursurile însoţitoare, cît şi prin 
ideea de bază, noile texte şi discursul misionarilor erau preponderent 
raţionale, destinate unui public avînd o structură mentală în concordanţă 
cu ceea ce se petrecuse în gîndirea Occidentală în ultimele sute de ani.  
În ceea ce-i priveşte pe români, însă, tradiţionalismul conservator şi 
relativa uniformitate socială nu puteau constitui un mediu propice pentru 
imboldul de a recepta textul sacru în alte modalităţi decît cele 
consacrate. Publicul românesc – imun la argumentaţia dialectică – era 
departe de mentalitatea occidentală, în care individul exista ca membru 
al unei comunităţi autonome, care trecuse de la legi naturale la legi 
raţionate, care se constituise şi funcţiona în baza unor principii, nefiind o 
simplă formă de existenţă gregară, aflată la dispoziţia unui stăpîn. 
Reticenţa omului de rînd faţă de contactul direct cu textul sacru, în 
general, este o caracteristică importantă a mentalităţii dominante în zona 
de influenţă slavă. În vreme ce, în Occident (nu atît în cel catolic, 
romanic, cît în cel protestant, anglo-saxon), individul era încurajat să 
intre în contact direct cu textul sacru, retorica şi convertirea urmînd 
momentului în care individul ajungea la un anumit nivel de cunoaştere 
(sau desfăşurîndu-se concomitent), dincoace, asupra comunităţii s-a 
exercitat dintru început un proces retoric care nu punea la îndoială 
adeziunea tuturor indivizilor la confesiune şi nici nu solicita mai mult 
decît urmarea unui cod comportamental. Practic, predica nu avea darul 
de a converti, de a explica din perspectivă religioasă aspectele unei vieţi 
sociale complexe, poate parţial de a întări periodic o credinţă, cu 
siguranţă de a oferi săptămînal credinciosului asigurarea face parte din 
propria comunitate. 
Lucrul acesta era (şi încă a rămas) unul definitoriu. Cutumele sociale şi 
cele religioase fiind strîns împletite şi concrescute la români, 
transmiterea intactă, de la o generaţie la alta, a întregului complex de 
comportamente sociale şi a mentalităţii care orînduiesc viaţa întregii 
comunităţi româneşti constituie moştenirea supremă, cea care asigură 
individualitatea, continuitatea şi buna relaţie a acestei comunităţi cu 
Divinitatea. 
În cele din urmă, însă, nu se va putea ocoli noul proces, adică traducerea 
Bibliei. Iniţial cu ajutor extern (direct, indirect, evident, camuflat, şi în 
diferite grade), apoi tot mai mult cu cărturari proprii, traducerea textului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:45 UTC)
BDD-B3-04 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Prefeţele 
 

 

49

sacru devine o activitate privită cu oarecare bunăvoinţă. Cu toate 
acestea, însă, chiar astăzi, mentalitatea populară nu concepe existenţa 
unei traduceri a Bibliei care să fie făcută de către traducători poligloţi 
specializaţi, adică a unei traduceri lipsite de „binecuvîntarea” 
sacerdotală, după cum nici lectura Bibliei nu este socotită printre 
necesităţi. Bisericile Occidentale s-au preocupat – încă din cele primele 
secole de creştinism – să coopteze şi să pregătească învăţaţi capabili să 
producă traduceri elaborate, încurajînd totodată lectura textului sacru de 
către credinciosul de rînd. 
De aceea, în Moldova şi în Muntenia instrumentul folosit de către 
Biserică au fost scrierile de tipul cazaniilor, în vreme ce în Transilvania 
mai degrabă s-au pus în circulaţie texte biblice. Cauza principală a 
acestui efect stă în felul în care a reacţionat iniţial Biserica Ortodoxă faţă 
de activitatea de traducere a textelor sacre. Nefiind pregătită să facă faţă 
asaltului diferitelor confesiuni şi modalităţi prin care Reforma încerca să 
se extindă pe teritoriul românesc, principala armă utilizată de Biserica 
Ortodoxă a fost boicotul. (Unul dintre argumentele importante în acest 
sens derivă din corecta interpretare a cauzelor pentru care destule 
tipografii care se ocupau cu traducerea şi tipărirea unor astfel de texte au 
dat faliment, existînd lacune importante în timp între apariţia a două 
texte româneşti, în vreme ce textele în slavonă continuau să apară!) Prin 
secolul al XVII-lea, Biserica Ortodoxă îşi va dezvolta instrumente de 
apărare mai elaborate, cum sînt cazaniile, vieţi de sfinţi, scrieri 
apocaliptice şi alte tipuri de texte care doar conţineau citate din textul 
biblic, cea mai mare parte a substanţei lor fiind constituită din discursuri 
explicative şi persuasive prin care se încerca consolidarea unei stări şi a 
unui nivel de credinţă la care poporul ajunsese. Astfel de scrieri, alături 
de modalităţile în care au fost executate unele traduceri de la sfîrşitul 
secolului al XVII-lea şi începutul secolului următor, prezintă elemente 
ce îndreptăţesc ideea unei Contrareforme. 
Contactul cultural cu lumea protestantă a făcut ca în Transilvania 
lucrurile să evolueze sensibil diferit, atît în ceea ce priveşte stimularea 
accesului direct la textul biblic, cît şi atitudinea faţă de Biblie şi faţă de 
chestiunile religioase în general. Sferele cultural-spirituale diferite, 
mentalităţile dominante diferite au generat diferenţe consistente sub 
multe aspecte, între cele două arii româneşti, delimitate conform sferelor 
de influenţă culturală în care se aflau. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:45 UTC)
BDD-B3-04 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



De la traducere la norma literară 
 

 

50 

II.1. Aparent, rolul prefeţelor era acela de a furniza cititorului 
felurite informaţii semnificative, cum ar fi cele legate de istoricul 
textului, de iniţiativa de a traduce respectivul text, de traducători, de 
revizori şi alte elemente implicate, de spaţiul şi timpul apariţiei 
traducerii, alte informaţii din cele mai variate. De asemenea, tot aici ar 
fi locul în care sînt menţionaţi (mai mult sau mai puţin encomiastic, şi 
aducîndu-se mulţumiri) patronii traducerii - protectori sau/şi iniţiatori. 

Cum se observă, prefaţa este locul în care cei ce conduc traducerea 
îşi creează posibilitatea de a se adresa ambelor categorii de 
„beneficiari”: celor care stapînesc traducerea – ca autorităţi ce şi-au dat 
girul şi sub al căror patronaj traducerea se află –, apoi celor care se vor 
lăsa stăpîniţi de ea – ca receptori direcţi şi indirecţi ai textului. Avînd în 
vedere importanţa receptorului în judecarea oricărui tip de discurs, 
judecata acestuia fiind hotărîtoare pentru soarta acelui discurs, a existat 
dintotdeauna tentaţia ca discursul să fie însoţit de un metadiscurs, de 
digresiuni explicative, de discursuri paralele, care înfăşoară discursul 
principal, încercînd să înlesnească la maximum acceptarea acestuia. 
Practic, prefeţele (şi postfeţele, eventual) sînt prilejuri create special 
pentru ca autorul traducerii sau compilaţiei să se adreseze receptorului 
în mod direct. Caracterul ideal al acestora este dat, în primul rînd, de 
faptul că, în mod convenţional, prefaţa îşi asumă rolul de a furniza 
informaţie pură, în cadrul unui discurs explicativ. Din acest motiv, 
receptorul are un anumit orizont de aşteptare – în ceea ce priveşte tipul 
şi calitatea informaţiei –, ceea ce înseamnă şi că el este mult mai 
deschis, aproape lipsit de reticenţe şi de spirit critic, într-o stare 
favorabilă preluării necritice şi nediscriminatorii a textului construit de 
prefaţator. Cel care scrie prefaţa va încerca sa profite de această 
situaţie, ştiind că discursul explicativ este uşor de convertit în discurs 
persuasiv. La un alt nivel, şi aici se întîmplă precum în anumite 
categorii de glose, unde traducătorul simte nevoia de a se justifica, de a 
orienta receptorul, inducîndu-i anumite opinii şi anumite stări, spre a 
şi–l face favorabil, în cele din urmă spre a-i obţine acordul. 

Desigur, nu toate textele cuprind prefeţe. Manuscrisele, în general, 
pot prezenta doar scurte note referitoare la cel care a tradus, revizuit sau 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:45 UTC)
BDD-B3-04 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Prefeţele 
 

 

51

copiat textul, precum şi la locul şi timpul respectiv. De regulă, 
tipăriturile au prefeţe, mai mult sau mai puţin întinse, centrate pe 
anumite aspecte. Ceea ce, însă, este comun tuturor acestor discursuri 
este dimensiunea persuasivă, prin care autorul respectivului segment 
încearcă să obţină bunăvoinţa şi acceptul cititorului. 

II.2. Acolo unde există, prefeţele vechilor traduceri româneşti pot 
furniza informaţii variate, legate de geneza respectivei traduceri. 
Conţinutul acestora, însă, nu este mereu de încredere. Din diferite 
motive, autorii prefeţelor omit cu bună ştiinţă sau falsifică felurite tipuri 
de informaţii, căci prefeţele erau destinate, în primul rînd, 
contemporanilor lor – destinatari direcţi sau indirecţi ai acelor traduceri 
–, celor de a căror atitudine depindea destinul respectivei traduceri. 

Avînd în vedere faptul că actul traducerii nu constituia un dat 
general acceptat, fiind un fapt supus feluritelor susceptibilităţi şi era, cel 
mult, tolerat, prudenţele traducătorilor textului biblic apar ca fiind 
justificate. Discursul prefeţelor se datorează faptului că actul de 
traducere a textului sacru în limbile vernaculare fusese, vreme de mai 
mult de o mie de ani, prohibit. În conştiinţa credincioşilor, o astfel de 
iniţiativă putea fi echivalentă cu o mică erezie. Ajungînd la o altă 
viziune asupra realităţii, protestantismul îşi construieşte un tip de 
argumentaţie care are rolul de a înlătura cealaltă modalitate de a privi 
lucrurile. Ideea traducerii textului sacru într-o limbă vernaculară, 
conotată negativ şi datorită provenienţei ei occidentale şi neortodoxe, 
avea de trecut două mari obstacole, care se reflectă în prefeţele scrise pe 
întreg teritoriul dacoromân şi adresate credincioşilor ortodocşi. 

II.2.1. Primul îl constituia însăşi ideea de traducere a textului 
sacru. Cei care preiau şi pun în act ideea traducerii acestuia vor 
împrumuta întregul eşafodaj persuasiv aferent, vor dezvolta unele 
argumente, pe altele le vor adapta la orizontul de aşteptare şi la 
structura mentală a comunităţilor în care vor promova traducerea 
textului sacru, şi chiar vor încerca să construiască noi argumente, în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:45 UTC)
BDD-B3-04 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



De la traducere la norma literară 
 

 

52 

aceeaşi direcţie. Faptul acesta poate fi observat şi în spaţiul românesc, 
unde se face apel la 1Cor., 14, 1925. 

În mod constant şi insistent, cu variate mijloace (raţionamente, apel 
la autoritate, demonstraţii de bunăvoinţă şi deschidere faţă de eventuale 
corecturi), cititorul este rugat, cu o condescendenţă retorică, să nu 
judece întreprinderea înainte de a face o lectură (care, fireşte, de cele 
mai multe ori are proprietatea de a se „converti” la ideea că traducerea 
este un act benefic în sine). Apelul este urmat de scuzele adresate, în 
mod anticipat, aceluiaşi cititor, care ar trebui să aibă în vedere că 
traducerea aparţine unor oameni supuşi greşelii26. Astfel se dezvoltă o 

                                         
25 La rigoare, trebuie subliniat că avem a face cu un caz tipic de extragere 

a unui enunţ din contextul său, apoi de utilizare a lui într-un cu totul alt sens 
decît cel pe care acel enunţ era destinat să-l construiască. În locul respectiv, 
Sfîntul Paul se referă la o problemă concretă a Bisericii din Corint, la 
dezechilibrul care se produsese între „vorbirea în limbi” şi „profeţie”. În acest 
context se pronunţă versetul pe care protestanţii, într-un act de apel la 
autoritate, l-au făcut celebru: ajllaV ejn ejkklhsiva/ qevlw pevnte lovgou" tw/ noi? 
mou lalh~sai, i{na kaiV a[llou" kathchvsw h# murivou" lovgou" ehn glwvssh/ 
(Sept.), „Sed in Ecclesia volo quinque verba sensu meo loqui, ut et alios 
instruam: quam decem millia verborum in lingua” (Vulg.). 

26 Deşi sub aspect raţional are două tăişuri, acest argument face apel la 
toleranţă din partea unei fiinţe cu înţelegere faţă de slăbiciunile omeneşti, 
situaţie în care – ca urmare a modalităţii retorice practicate şi în mod aparent 
paradoxal – se află traducătorul, dar care este perceput ca plasat într-o poziţie 
superioară celui la care se face apelul. De fapt, subiacent, avem a face cu o 
ameninţare: „nu judecaţi, pentru a nu fi judecaţi!”. Vezi, de exemplu: „Mai 
apoi de toate, rugăm pre cetitorii ceştii cărţi să nu ne giudece numaidecît, pînă 
nu vor socoti izvoadele şi veţi afla pre ce cale am îmblat. Adevăr, şi noi 
oameni sîntem şi am putut şi greşi, săva că am silit, den cît am putut, să nu 
greşim” (Prefaţă la NTB), „Pre tine, pravoslavnice cititoriu, cu umilinţă te 
rugăm, citind pre această sfîntă şi dumnezeiască carte, unde vei afla niscare 
lunecături în lucrul acesta al nostru, să nu bleastemi, ce, ca un bun şi cu buna 
inimă, îndireptează, şi nu pune întru ponos, ce iartă, că şi noi sîntem oameni 
aseamene, pătimaşi, ţinuţi de slaba fire carea nu lasă nici pre un om a rămînea 
fără greşală. Că pre cît am putut, cu nevoinţă am lucrat şi precum am aflat în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:45 UTC)
BDD-B3-04 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Prefeţele 
 

 

53

întreagă retorică pentru a persuada credincioşii în direcţia mai întîi a 
acceptării ideii că textul sacru poate fi tradus şi consultat în limba 
română. De la retorica transparentă a lui Coresi şi pînă la aluziile 
subtile din Biblia de la 1688, toată perioada veche românească prezintă 
astfel de prefeţe, fie că este vorba despre textul biblic propriu-zis, fie că 
avem a face cu scrieri religioase de alt tip. 

II.2.2. O dată tratată ideea posibilităţii de a traduce textul sacru 
într-o limbă vernaculară, rămînea problema sursei urmate. Fiind vorba 
despre o idee provenită din lumea occidentală, adică din acea parte a 
Europei în care limba de cultură era latina, de la nişte neortodocşi în a 
căror viziune slavona nu putea constitui nici pe departe un reper central, 
clerul şi cititorul trebuiau încredinţaţi că sursa traducerii era greacă, 
slavă sau ebraică, limbi acceptate în lumea ortodoxă. De asemenea, în 
conştiinţa publicului şi a ecleziaştilor – cel puţin la nivel aparent – nici 
o traducere dintr-o limbă vernaculară nu era acceptabilă ca sursă27. 

 

                                         
izvod, aşa am dat şi în tipariu. Ce te rugăm, iartă, că şi tu să dobîndeşti 
iertăciune de la preaputernicul Dumnezău, al căruia dar şi milă şi noi îl rugăm 
să fie cu tine pururea” (Postfaţa la BB). Vezi şi Prefaţa la PO: „şi le dăruim voo, 
fraţilor rumâni, şi cetiţi şi nu judecareţi necetind mainte, că veţi cu adevăr a 
afla mare vistiiariu sufletesc. Noi pentru dragoste lui Domnedzeu am ustenit; 
n-au, iară, întors mînă de înger, ce mînă grea păcătoasă; să veţi afla ceva greşit 
pre a ceriului Domnu, cum că el fie adevărătură că nu e cu voie noastră acea 
greşală, pentru aceaea cetind toţi vare în ce mînă va sosi, blagosloviţi cum şi 
Domnedzeu să blagoslovească pre voi. Amin. (...)”. 

27 „de te vei osteni a cerceta pre amăruntul înţelesul al aceştii Sfinte 
Scripturi şi de-l vei potrivi cu niscare izvoade, afară den ceale elineşti, 
lătineşti, au slavoneşti, au a altora limbi, şi nu să va potrivi, să nu te grăbeşti 
îndatăş cumva a defăima, ce să cauţi că, între alte izvoade elineşti, vei afla 
izvod ce au fost tipărit la Francofort, care izvod oaste dupre cel vechiu al 72 de 
dascali ovreai ce Ptolomeu Filadelful au făcut de au tălmăcit Scriptura Sfîntă 
cea Veache de pre limba ovreiască pre elinească. Tălmăcitorii, dară, ai aceştii 
Scripturi pre acela l-au ales mai adevărat şi dupre acela au şi tălmăcit” 
(Postfaţa la BB). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:45 UTC)
BDD-B3-04 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



De la traducere la norma literară 
 

 

54 

Fie că privim la postfaţa din BB, fie că privim la prefaţa din NTB, unde se 
spune: „Ce numai aceasta să ştiţi că noi n-am socotit pre un izvod, ce 
toate cîte am putut afla, greceşti şi sîrbeşti şi lătineşti, carele au fost 
izvodite de cărtulari mari şi înţelegători la carte grecească, le-am cetit şi 
le-am socotit; ce mai vîrtos ne-am ţinut de izvodul grecescu şi am 
socotit şi pre izvodul lui Eronim, carele au izvodit dintîiiu din limbă 
grecească, lătineaşte, şi am socotit şi izvodul slovenescu carele-i izvodit 
sloveneaşte din grecească şi e tipărit în Ţara Moscului. Şi socotind 
aceastia toate, varecarea au îmblat mai aproape de cartea greciască, de 
pre aceaia am socotit, însă de cea greciască nu ne-am depărtat, ştiind că 
Duhul Sfînt au îndemnat evanghelistii şi apostolii a scrie în limbă 
grecească Testamîntul cel Nou, şi cartea grecească iaste izvodul 
celorlalte” observăm două lucruri. În primul rînd, autorii vor să 
transmită ideea că, în concepţia lor, sursa grecească este de maximă 
autoritate, textul lor fiind conform cu acesta. Totuşi, de fiecare dată, ei 
menţionează şi traducerile altor limbi, pe care le-au consultat, comparat, 
cunoscut. De asemenea, cînd se adresează cititorilor (desigur, cei foarte 
competenţi şi, mai cu seamă, din rîndul clerului), discursul are în vedere 
ca pe ceva subînţeles practica consultării mai multor traduceri şi versiuni 
ale Bibliei. 
Aşadar, deşi se afirmă că sursa grecească orientează pe traducători, cel 
mult este vorba despre întîietate şi nu de exclusivitate. Practic, se afirmă 
că în spaţiul românesc al secolului al XVII-lea – şi nu doar în mediile 
traducătorilor – circulau mai multe versiuni ale textului biblic (ale 
limbilor considerate sacre, dar şi ale limbilor vernaculare) şi că 
traducătorii nu aveau în vedere o singură sursă. 
 

Indiferent de situaţia reală, nimeni nu putea afirma în mod deschis 
lipsa sursei slavone şi prezenţa celei latine sau a unei surse occidentale. 
Aproape de sfîrşitul secolului al XVI-lea, Palia de la Orăştie intră în 
categoria textelor exemplare sub acest aspect, în sensul că traducătorii 
acesteia nu au curajul de a-şi declara sursele reale: maghiară şi latină28. 

                                         
28 Deşi însuşi Luther declarase că latina (Vulgata, în speţă) nu poate 

constitui un model pentru o traducere reală a Bibliei, soluţia fiind întoarcerea la 
sursele prime, adică la ebraică şi la greacă, Vulgata a constituit, alături de 
textul german (de acelaşi rang cu textul latin, socotind din perspectiva 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:45 UTC)
BDD-B3-04 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Prefeţele 
 

 

55

Abia la mijlocul secolului următor, Noul Testament de la Bălgrad, text 
avînd o cu totul altă autoritate şi girat de către o înaltă faţă bisericească, 
va face acest pas29. 

II.3. Un text precum Palia de la Orăştie poate fi privit din 
numeroase perspective, ca act cultural, lingvistic, religios etc., fiecare 
dintre acestea evidenţiind anumite trăsături ale acestei tipărituri. Oricare 
dintre perspective, împreună cu concluziile ce decurg din respectivele 
focalizări ale cercetării şi ale discursului, trebuie să ţină seamă de 
caracteristica definitorie şi esenţială a Paliei de la Orăştie: aceasta este 
o traducere avînd la bază două surse, dar pe care nu le declară. 

 
Primul dintre lingviştii români care priveşte la textul Paliei de la Orăştie 
cu o mare luciditate şi cu spirit critic, ştiinţific, este Iosif Popovici, care, 
în anul 1911, publică pe această temă un articol polemic. Respectivul 
articol decurge dintr-o cercetare temeinică a textului, pe baza unei bune 
cunoaşteri a acestuia30. Reacţionînd cu fermitate la tot felul de aprecieri, 
mai mult sau mai puţin încărcate de entuziasm liric, şi care însoţeau 
Palia de la Orăştie ca o ie sărbătorească, Iosif Popovici arată cît de vagi 
pentru ştiinţă sînt elementele Prefeţei PO şi, mai ales, cît de nelalocul său 

                                         
lutheriană), una dintre sursele la care traducătorii din spaţiul maghiar şi din 
Transilvania au privit. 

29 Sursă latină va fi declarată, dar pe ultima poziţie, ceea ce nu concordă 
cu poziţia şi cu ponderea ei în cadrul traducerii. 

30 Articolul lui Iosif Popovici (Paliia de la Orăştie 1582, în AA, mem. 
secţ. lit., seria II, t. XXXIII, 1911, p. 517-538) arată cît de lipsite de 
credibilitate pot fi afirmaţiile din Prefaţa tipăriturii şi, mai cu seamă, cît de 
greşit este să se facă afirmaţii pe temeiul acestora, fără a se opera necesarele 
verificări. Opiniile aici vizate nu erau rezultat al unei consultări critice şi atente 
a Paliei de la Orăştie, ci doar nişte aprecieri de suprafaţă. Deşi veneau de la 
învăţaţi de marcă (precum Nicolae Iorga), întrucît respectivele consideraţii se 
bazau pe afirmaţiile, neverificate, aflate în Prefaţa tipăriturii, precum şi pe o 
imagine globală carenţială asupra culturii române vechi – imagine pe care 
tocmai cercetarea atentă şi imparţială a unor astfel de scrieri ar fi putut-o 
lumina –, toată încărcătura emoţională pozitivă şi toată buna-credinţă a unor 
astfel de consideraţii rămîn lipsite de orice valoare în plan ştiinţific. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:45 UTC)
BDD-B3-04 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



De la traducere la norma literară 
 

 

56 

ar fi actul de a face din ele un punct de plecare, în loc de a proceda la o 
verificare a acestora, prin datele furnizate de text. 
Studiul lui Iosif Popovici este important şi întrucît subliniază importanţa 
influenţei calvine (în mod direct, asupra unei zone a Transilvaniei, 
indirect, asupra unei zone foarte largi a teritoriului românesc), într–o 
anumită etapă a dezvoltării culturii şi civilizaţiei româneşti. Fără a 
exagera această interferenţă, învăţatul român arată că, neducîndu-şi pînă 
la capăt consecinţele în plan religios, curentul calvinist a reuşit, prin 
influenţă directă şi indirectă, să contribuie la dezvoltarea culturală, 
precum şi în planul mentalităţii. 
Cel mai asiduu şi mai competent cercetător care s-a ocupat cu studierea 
Paliei de la Orăştie a fost Mario Roques. Acesta a susţinut că PO 
reprezintă o traducere a unui text maghiar şi a unei ediţii a Vulgatei31. 
Concluzia acestui învăţat decurge dintr-o analiză atentă a textului, 
urmată de o argumentaţie solidă – model de cercetare ştiinţifică pentru 
primul sfert al secolului al XX-lea. El găseşte şi urmăreşte criterii 
relevante pe care le aplică în mod riguros, stabilind că sursele PO au fost 
Pentateuhul lui Heltai şi o ediţie a Vulgatei. 
 

II.3.1. Prefaţa PO este exemplară pentru a înţelege felul în care 
autorii unor astfel de texte înţelegeau să folosească prefeţele. Aceasta 
ne spune următoarele: „Cu mila lui Domnedzeu şi cu ajutoriul Fiiului şi 
cu săvîrşitul Duhului Sfînt, eu Tordaşi Mihaiu, ales piscopul 
românilor în Ardeal, şi cu Herce Ştefan, propoveduitoriul 
Evangheliei lu Hristos, în oraşul Căvăran Şebeşului, Zacan Efrem, 
dascalul de dăscălie a Şebeşului şi cu Peştişel Moisi, 
propoveduitorul Evangheliei în oraşul Logojului, şi cu Achirie, 
potropopul varmigiei Henedoriei, ţinum într-una pentru jelanie 
Scriptureei sfinte, că vădzum cum toate limbile au şi înfluresc întru 
cuvîntele slăvite a lui Domnedzeu, numai noi romănii pre limbă nu 
avem, pentru aceaea, cu mare muncă, scoasem den limbă 

                                         
31 Vezi M. Roques, L’original de Palia d’Orăştie, în Mélanges offertes à 

M. Émile Picot (...), tome second, Paris, 1913, p. 515-531, precum şi studiul 
introductiv la ediţia pe care acelaşi învăţat o întocmeşte pentru Palia de la 
Orăştie. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:45 UTC)
BDD-B3-04 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Prefeţele 
 

 

57

jidovească şi grecească şi sîrbească pre limbă românească 5 cărţi 
ale lui Moisi prorocul şi 4 cărţi ce se chemă Ţrstva şi alţi proroci 
cîţva, şi le dăruim voo, fraţilor rumâni, şi cetiţi şi nu judecareţi 
necetind mainte, că veţi cu adevăr a afla mare vistiiariu sufletesc. Noi 
pentru dragoste lui Domnedzeu am ustenit; n-au, iară, întors mînă 
de înger, ce mînă grea păcătoasă; să veţi afla ceva greşit pre a ceriului 
Domnu, cum că el fie adevărătură că nu e cu voie noastră acea greşală, 
pentru aceaea cetind toţi vare în ce mînă va sosi, blagosloviţi cum şi 
Domnedzeu să blagoslovească pre voi. Amin. Den mila lu Domnedzeu 
în dzilele lu Batăr Jigmon, voivodă Ardealului, dăruim den aceaste cărţi 
scris‹e› a nostre, ceaste doo de întîniu: Bitie şi Ishod‹u›l. 

Celui domn de steag şi vestit viteadz Ghesti Freanţi, alesu hotnogiu 
Ardelului şi Ţărîei Ungureşti, lăcuitoriu în Deva, cum aceaste doo cărţi 
să fie pîrgă pînă Domnedzeu va şi alalte tipări şi scoate. Şi măriia lu 
Ghesti Freanţi fu cu tot agiutoriul, şi le-au scris în cheltuială multă, 
şi cu alţi oameni buni încă lîngă sine, şi le-au dăruit voo, fraţi 
românilor, pentru aceaea rugaţi pre Domnedzeu prentru mărie lui. 

Den mila lui Domnedzeu, eu, Şerban diiacu, meşterul mare a 
tiparelor, şi cu Marien diiac, dîndu în mîna noastră ceaste cărţi, 
cetind şi ne plăcură şi le-am scris voo, fraţilor români (...)”. 

Cu alte cuvinte, cinci personaje istorice: un episcop, un predicator, 
un profesor, iarăşi un predicator şi un protopop prezentau preocuparea 
comună de a deplînge faptul că textul sacru nu fusese tradus în limba 
română. Nu se poate nicicum susţine ori argumenta că cei cinci ar fi 
traducătorii textului. Se poate crede că este vorba despre nişte stîlpi ai 
societăţii şi ai comunităţii, care au iniţiat, finanţat şi promovat 
întreprinderea. Deşi despre toţi cei menţionaţi se susţine, relativ la 
aceste cărţi, că „le-au scos”32, „le-au scris”33 şi le dăruiesc tuturor 
                                         

32 „cu mare muncă scoasem den limbă jidovească şi grecească şi 
sîrbească pre limbă românească 5 cărţi ale lui Moisi prorocul şi 4 cărţi ce se 
chemă Ţrstva şi alţi proroci cîţva, şi le dăruim voo, fraţilor rumâni”. 

33 „Şi măriia lu Ghesti Freanţi fu cu tot agiutoriul, şi le-au scris în 
cheltuială multă, şi cu alţi oameni buni încă lîngă sine, şi le-au dăruit voo, 
fraţi românilor”; „eu, Şerban diiacu, meşterul mare a tiparelor, şi cu Marien 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:45 UTC)
BDD-B3-04 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



De la traducere la norma literară 
 

 

58 

românilor, modalităţile acestea de exprimare sînt caracteristice unor 
astfel de situaţii şi nu arată că traducerea în sine s-ar fi făcut de cei care 
se adresează publicului, ci doar că le aparţine (ca animatori), truditorii 
adevăraţi fiind mai puţin importanţi decît iniţiatorii, finanţatorii, 
puternicii zilei care au acceptat (sau determinat) producerea actului de 
traducere a textului sacru în limba vernaculară34. 

Prefaţă susţine că grupul celor cinci: „scoasem den limbă 
jidovească şi grecească şi sîrbească pre limbă românească 5 cărţi ale 
lui Moisi prorocul şi 4 cărţi ce se chemă Ţrstva şi alţi proroci cîţva”. 

 
Informaţia legată de numărul cărţilor traduse (cel puţin douăsprezece)35 
poate fi considerată doar ca neverificabilă de către posteritate. Cu toate 
acestea, secvenţa: „Den mila lu Domnedzeu în dzilele lu Batăr Jigmon, 
voivodă Ardealului, dăruim den aceaste cărţi scris‹e› a nostre, ceaste 
doo de întîniu: Bitie şi Ishod‹u›l. Celui domn de steag şi vestit viteadz 

                                         
diiac, dîndu în mîna noastră ceaste cărţi, cetind şi ne plăcură şi le-am scris 
voo, fraţilor români, (...)”. 

34 În ceea ce priveşte traducătorii, neavînd încredere în Prefaţă, doar pe 
baza studiului traducerii este greu de spus care a fost numărul acestora. Dacă la 
acest text au lucrat mai mulţi traducători, atunci coordonatorul lucrării trebuie 
să fi fost o personalitate extrem de puternică şi de ascultată, care a reuşit să 
conducă colectivul ferindu-l de incoerenţe. Coerenţele şi incoerenţele 
traducerii pot arăta că un grup de traducători nu ar fi adus atîta unitate acolo 
unde ea există, şi nu ar fi creat diferenţierile care apar. Chiar felul şi locul unde 
textul cunoaşte unitate şi variabilitate constituie pledantul cel mai puternic în 
direcţia unui traducător şi a unui revizor sau a doi traducători ce-au lucrat 
împreună de-a lungul întregului text. Înfăţişarea textului, originile impulsurilor 
care au generat traducerea, precum şi măsura în care acest text este rodul unei 
munci atente de elaborare (fireşte, cu scăpările ce ţin de factorul uman şi de 
epocă), nu ar fi cu neputinţă ca, într-una dintre fazele finale, textul să fi fost 
citit în prezenţa mai multor persoane pentru ca acestea să opineze asupra 
aspectului românesc şi asupra inteligibilităţii, mai ales la lectură, a traducerii. 
Studiul textului ca traducere face uşor de acceptat această ipoteză. 

35 Cinci cărţi ale Pentateuhului, patru ale regilor, măcar trei proroci, 
pentru a fi „cîţva”. Vezi şi Iosif Popovici, Leviticul, în Scrieri lingvistice, p. 
287-290. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:45 UTC)
BDD-B3-04 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Prefeţele 
 

 

59

Ghesti Freanţi, alesu hotnogiu Ardelului şi Ţărîei Ungureşti, lăcuitoriu 
în Deva, cum aceaste doo cărţi să fie pîrgă pînă Domnedzeu va şi alalte 
tipări şi scoate”, spune că, dintre numeroasele cărţi pe care prefaţatorii 
afirmă a le fi tradus, se oferă lui Ghesti Freanţi primele două cărţi - 
eventual, pînă la momentul la care următoarele vor fi tipărite şi difuzate. 
Deci însăşi prefaţa oferă certitudini doar pentru cele două cărţi care au 
ajuns pînă la noi şi, lucru semnificativ, tipărirea şi difuzarea lucrării s-a 
referit doar la aceste cărţi36. 
 

După cum s-a înţeles şi arătat de către M. Roques şi I. Popovici, în 
prima parte a secvenţei, „scoasem den limbă jidovească şi grecească 
şi sîrbească pre limbă românească (...)”, se afirmă un neadevăr. 
Analiza lingvistică şi traductologică a PO arată clar că sursele au dost 
doar două: textul maghiar al Pentateuhului lui Heltai şi o ediţie a 
Vulgatei. Totuşi, neadevărul este învelit într-o aserţiune adevărată. 
Ceva mai sus se afirmase: „Cinci cărţi ale lui Moisi prorocul, carele 
sîmt întorse şi scose den limba jidovească pre greceaşte, de la greci, 
sîrbeaşte şi într-alte limbi, den acealea scose pre limbă 
rumânească”. Dacă în prima parte a secvenţei, în mod deschis, se 
spune că Pentateuhul a fost tradus din ebraică în greacă, iar din greacă 
în slavonă, atunci această afirmaţie cu caracter general corespunde 
realităţii. Dacă ea vrea să inducă ideea că referirea priveşte şi Palia de 
la Orăştie, atunci este o încercare de a induce un neadevăr. Procedeul 
devine mai subtil în ultima parte a secvenţei, unde se sugerează printr-o 
construcţie lingvistică ambiguă că Palia de la Orăştie decurge din 
punerea la contribuţie a surselor ebraică, grecească şi slavonă. În 
realitate, este firesc să se înţeleagă că – după ce receptorul a fost 
înştiinţat că Pentateuhul, ca text, a fost tradus din ebraică în greacă, iar 
din greacă în slavonă şi în alte limbi – se afirmă că din aceste alte limbi 
                                         

36 În opinia noastră aceasta este încă o dovadă indirectă, dar de mare 
siguranţă, că actul traducerii Paliei de la Orăştie nu se datorează Bisericii 
Ortodoxe, ci lumii protestante a Ardealului. Dacă celelalte cărţi se aflau deja 
traduse, tipărirea lor nu a fost împiedicată, în primul rînd de factori de ordin 
financiar, ci de slabul impact pe care PO l-a avut asupra enoriaşilor şi preoţilor 
români. Această cale a fost abandonată aici, încercîndu-se altele. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:45 UTC)
BDD-B3-04 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



De la traducere la norma literară 
 

 

60 

el a fost tradus în română. Deşi spus într-un mod care poate stîrni 
confuzie, lucrul acesta - care corespunde realităţii - poate fi dedus fără 
probleme din întreaga secvenţă37. Rămîne, totuşi, secvenţa de la sfîrşitul 
Prefeţei, în care se reia afirmaţia conform căreia: „scoasem den limbă 
jidovească şi grecească şi sîrbească pre limbă românească 5 cărţi ale 
lui Moisi prorocul (...)”. Lucrul acesta, susţinut cu maximă tărie este un 
neadevăr, calculat şi convenabil, într-o lume care, din motive de ordin 
confesional, nu putea accepta adevărul mediului determinat cultural. 

II.3.2. Studiul lingvistic al textelor din spaţiul transilvan arată că 
traducătorii nu au apelat la unele dintre limbile înşirate în prefeţe 
(slavonă, ebraică, greacă), ci au urmat calea pe care s-a mers în zonele 
în care se aflau factorii de influenţă culturală şi de unde provenea 
curentul traducerii textelor sacre. Maghiara, latina şi germana erau 
pilonii acestor texte. Din acest motiv nu surprind procedeele prin care 
se încearcă să se confere acestor traduceri un aspect ce-ar trebui să 
convingă că sursele lor sînt de extracţie ortodoxă (slavonă şi grecească). 

Presiunile de a traduce, dinspre Occidentul reformator, au fost 
modulate de severa reticenţă a Bisericii Ortodoxe faţă de o astfel de 
idee, precum şi de necesitatea ca sursele să fie cele acceptate în spaţiul 
cultural-spiritual ortodox. În secolul al XVI-lea, textele moldoveneşti şi 
munteneşti urmează surse slave, adică datorate influenţei culturale 
slavone, iar cele transilvane urmează surse latine, maghiare, germane, 
adică datorate influenţelor culturale maghiare şi germane. Coincidenţa, 
în est, dintre spaţiul cultural şi cultual nu este afectată decît de circulaţia 
unora dintre textele transilvane, care trec munţii şi devin (precum însăşi 
ideea traducerii textelor sacre) modele pentru autorii de aici. În spaţiul 
vestic, iniţiatorii traducerilor şi traducătorii au avut de căutat soluţii 
care să rezolve incompatibilitatea dintre apartenenţa cultuală şi cea 
culturală a românilor. 

 

                                         
37 Nu în totalitate, deoarece Vulgata nu decurge exclusiv din Septuaginta, 

iar Pentateuhul lui Heltai decurge din textul ebraic. Chiar astfel, însă, ceea ce 
interesează este că secvenţa nu afirmă în mod explicit că PO ar fi rezultatul 
traducerii textelor ebraic, grecesc şi slavon. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:45 UTC)
BDD-B3-04 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Prefeţele 
 

 

61

În spaţiul transilvan, traducerile urmează impulsurilor Reformei şi 
vizează categorii concrete de populaţie, punîndu-se la dispoziţie spre 
lectură, particulară şi publică (în Biserică). În zona estică şi sudică 
românească, cel mai adesea, principalii beneficiari avuţi în vedere erau 
textul propriu-zis, adică limba şi cultura română, apoi o categorie subţire 
de cititori şi utilizatori ai textului sacru. Aici, cînd traducerile nu decurg 
din ambiţia vreunui domn care voia să îşi asocieze numele unui act 
cultural de amploare (cazul BB), ele par a fi făcute, mai ales, pentru a 
contracara efectele circulaţiei de peste munţi a textelor religioase. Ca 
orice produs generat de nevoile de sincronizare cu spiritul şi realizările 
vremii, acesta răspundea nu unor nevoi organice imediate şi resimţite ca 
urmare a dezvoltării societăţii, ci unor calcule. 
 

II.3.3. Analiza Paliei de la Orăştie sub aspect lexical38 este în 
măsură să ofere evidenţe privind sursele ei. Numeroaselor elemente 
lexicale moştenite din latină li se alătură multe elemente de origine 
maghiară – fireşti într-o zonă în care contactelor directe dintre români şi 
maghiari li se adăuga dominaţia politică, socială şi culturală maghiară. 
Dar acest text conţine destul de multe elemente de origine slavă, adesea 
suspecte într-o arie în care influenţa slavă (cultă sau mai veche) nu 
poate fi considerată ca fiind definitorie ori, măcar, atractivă39. 

 
Analiza vechilor texte româneşti, mai cu seamă traduceri, arată că 
structuri caracteristice textelor redactate în slavonă pot fi prezente în 

                                         
38 Analiza la nivel sintactic nu evidenţiază decît relaţia textului românesc 

cu adevăratele sale surse. Dotat cu vizibilitate pronunţată, extrem de 
convingător, nivelul lexical este cel asupra căruia trebuia să-şi exercite 
presiunile un traducător care avea de convins un cititor de orientarea traducerii. 
De aceea, alături de simpla tăcere a nivelului sintactic, atunci cînd este vorba 
despre presupusa sursă slavă, nivelul lexical este ideal pentru a analiza nu doar 
influenţele reale pe care o sursă presupusă le-ar fi exercitat asupra unei 
traduceri, ci şi eventualele influenţe induse aici de către traducător. 

39 Pentru zona de provenienţă a Paliei de la Orăştie, se poate vorbi, pînă la 
un anumit punct, de existenţa unei influenţe dinspre sîrbocroată. Ţinînd seamă 
de această realitate, trebuie menţionat că nu se poate pune prea mult pe seama 
acesteia, astfel încît să devină marcantă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:45 UTC)
BDD-B3-04 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



De la traducere la norma literară 
 

 

62 

texte româneşti chiar dacă respectivele texte româneşti nu decurg 
nicicum din vreun text slavon. Fie că este vorba despre o traducere 
precum PO - efectuată din maghiară şi latină, într-un spaţiu românesc 
liber de influenţa slavă populară sau cultă - fie că este vorba despre 
Cronografele traduse din limba greacă sau de BB - text dator limbii 
greceşti -, prezenţa (cu o mai mare sau mai mică evidenţă), în aceste 
texte, a structurilor slavonei este o realitate explicabilă istoric. 
Toate acestea, însă, nu semnifică în mod necesar că printre sursele 
respectivelor texte s-ar fi aflat şi un text slavon. Fie că este vorba despre 
un text produs în zona românească aflată sub o puternică influenţă 
culturală slavonă (Moldova şi Ţara Românească), fie că textul aparţine 
spaţiului transilvan, fie că perioada în care textul a fost produs este, sau 
nu este, aceea a slavonismului cultural, prezenţa structurilor slavone în 
respectivul text se explică prin factori mult mai importanţi şi de o mai 
mare amploare decît relaţia - şi aceasta constrîngătoare - dintre două 
texte aflate la capetele actului de traducere. 
Spaţiul cultural românesc estic şi sudic s-a aflat, destulă vreme, sub 
influenţa culturii slavone. Chiar dacă românii din Transilvania erau 
separaţi politic de ceilalţi români, şi chiar dacă spiritul cultural străin 
implantat aici era profund diferit de spiritul cultural străin implantat 
peste munţi, cele două părţi ale unicei comunităţi româneşti se raportau 
permanent una la cealaltă. În Moldova şi în Ţara Românească, textele şi 
oamenii vor aduce numeroase elemente lexicale de origine maghiară, 
care vor dubla termenii uzuali acolo şi, în unele cazuri, vor sfîrşi prin a 
se impune. Tot astfel, în Transilvania, textele vor prelua structuri şi 
elemente de exprimare caracteristice textelor moldoveneşti şi 
munteneşti, împrumutate din slavonă sau create de către români pe baza 
acelui model. În general, pe întregul teritoriu românesc va avea loc un 
amplu proces de asimilare a unora dintre structurile de provenienţă 
slavonă. Avînd în vedere situaţia creată prin promovarea ideii de 
traducere a textului sacru în limbile vernaculare, într-o primă etapă, pînă 
spre sfîrşitul secolului al XVII-lea, chiar dacă amprenta dotată cu 
acţiune eficientă a fost de ordin cultural, factorul religios-cultual a 
constituit un important element de referinţă pentru astfel de texte. Deşi 
dinspre spaţiul transilvan spre cele moldovenesc şi muntenesc au 
circulat oameni, texte, limbă, mentalitate, de natură să ajusteze multe 
dintre particularităţile românilor din spaţiul cultural-spiritual din sfera de 
influenţă slavă, raportarea indivizilor şi a comunităţilor la confesiunea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:45 UTC)
BDD-B3-04 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Prefeţele 
 

 

63

ortodoxă a fost una de rang identitar, confesiunea ortodoxă din spaţiul 
românesc de pînă în secolul al XVII-lea fiind marcată de caracterul slav. 
La nivelul textelor, presiunile factorului religios cereau legitimarea 
limbii acestora prin prezenţa elementului slavon. Indiferent de limba din 
care se traduce, textele vechi româneşti pot prezenta structuri lexicale 
(sintagme, locuţiuni, expresii, elemente de terminologie) şi chiar 
structuri sintactice provenite din slavonă, dominantă care, în acest spaţiu 
creştin, a caracterizat un popor romanic orientat către ortodoxie. 
 

În acest context, destul de mulţi termeni de origine slavă, mai rar 
grecească, umplu textele transilvane în mod nefiresc, rupînd coerenţa 
lingvistică a acestor texte. Alături de textele al căror conţinut era dat de 
traducerea textelor slavone, secolul al XVI-lea românesc prezintă 
destule alte texte al căror conţinut era generat şi orientat de texte de 
extracţie vestică; toate, însă, purtau o etichetă şi un ambalaj slavon. 

II.3.3.1. Alături de termenii de origine latină şi cei de origine 
maghiară, Palia de la Orăştie conţine o cantitate însemnată de material 
lexical de origine slavă: beli, blagoslovi, boală, bogat, bogăţie, cinste, 
cinsti, clădi, clăti, destoinic, destoinicie, dihanie, dobitoc, dobîndă, 
dobîndi, drag, dragoste, duh, folos, folosi, găsi, găti, glas, gloată, goni, 
grăbi, grăi, grădină, grămadă, grămădi, greşeală, greşi, grijă, groază, 
grozav, har, hrană, hrăni, idol, iscoadă, ispiti, isprăvi, iubi, izbîndă, 
izvor, împrotivă, jale, jar, jelui, jirtvă, jivină, lesne, lovi, meni, milă, 
milostiv, mir, mirosi, mîndrie, mlădiţă, mohorît, muncă, munci, 
năpăstui, năpastă, nărav, năroci, nărod, năsip, nemeri, nevoie, obicei, 
obidi, obraz, ocărî, odihni, omorî, osîndă, pagubă, părăsi, păzi, pită, 
plăti, plod, pod, podoabă, poftă, pofti, pojar, pomeană, pomeni, potop, 
prah, prigoni, pripă, privi, proroc, pustiu, rană, scump, scumpete, 
sfădi, sfat, sfătui, sfeşnic, sfinţi, sfînt, sili, slăbi, slei, slobod, tăvăli, 
temniţă, tocmeală, tocmi, uliţă, usebi, vesti, voinic, voivodă, vraci, 
vrăji, vreame, vîrh, vîrstă, zăbovi, zdrobi, zid, zidi, zori etc. 

Aceste elemente lexicale nu fac parte din uzul unei comunităţi 
restrînse, ci sînt larg cunoscute şi este imperios ca ele să fie utilizate 
într-un text destinat „tuturor românilor”. Ele nu au relevanţă pentru 
discuţia de faţă, datorîndu-se stratului de elemente care a pătruns limba 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:45 UTC)
BDD-B3-04 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



De la traducere la norma literară 
 

 

64 

română încă înainte de pătrunderea maghiarilor în Transilvania, adică 
din suprastrat40. Unele pătrund în limba română după primele contacte 
cu slavii (secolul al VII-lea), după care se vor stabiliza în perioada în 
care alte elemente lexicale (mai cu seamă termeni de creştinism) vor 
pătrunde, din aceeaşi direcţie, după creştinarea primilor slavi (a doua 
jumătate a secolului al IX-lea). Astfel de elemente sînt la fel de 
irelevante în a demonstra o relaţie cultă cu slavona, pe cît de irelevante 
ar fi elementele moştenite din latină în a demonstra că o anumită carte 
biblică ar fi tradusă după Vulgata. 

II.3.3.2. Termeni precum: dosadă, dosădi, dver, hrăborie, izvodi, 
de iznoavă, milcui41, milosîrd, nămisti, nepotrebnic, niştotă, peasnă, 

                                         
40 Chiar dacă avem în vedere procesul - destul de asiduu condus şi 

desfăşurat, caracteristic zonei în care au existat contacte între români şi 
maghiari - prin care elementul slav a fost concurat de către cel maghiar, fiind 
învins sau doar trecut în zonele „rarefiate” ale sistemului paradigmatic al 
limbii (proces similar cu cel exercitat de elementul slav asupra elementului 
latin moştenit), nu putem considera că astfel de termeni erau necunoscuţi 
traducătorului şi că pentru aducerea lor în text ar fi fost nevoie de un efort 
special sau de urmarea unei surse slavone. Dimpotrivă, avînd în vedere 
procesul schiţat, prezenţa, în textul Paliei de la Orăştie, a termenilor de origine 
slavă care nu mai aveau curs sau deveniseră rari pe teritoriul pe care PO a fost 
elaborată, este un indice relevant al dorinţei traducătorului de a utiliza astfel de 
termeni. Faptul că receptorul local şi de rînd al unei astfel de traduceri ar fi 
putut fi uşor descumpănit va fi compensat prin aceleaşi procedee. 

41 În ciuda prezenţei acestui verb în PO [„Plecă capul acel bărbat şi se 
milcui Domnului” (Gen., 24, 26), „Feyet hayta a firfiu es imada az WRat”, dar: 
„Et benedicens homo adoravit Dominum, et dixit”], prin toate celelalte 
caracteristici ale sale, versetul urmează textului maghiar. De altfel, prezenţa 
verbului a (se) milcui în textele munteneşti şi moldoveneşti ale secolelor al 
XVI-lea şi al XVII-lea se datorează influenţei slavone culte. [El se mai 
înregistrează, spre exemplu, în: „Să cînte ţie slava mea nu milcuescu-mă” 
(PS.C., 30, 13); „Unde auziră milcuiră-se cu inima” (CB, FA, 2, 37). De 
asemenea, dintr-un motiv identic cu cel pentru care termenul este utilizat în PO, 
el mai apare şi în: „Milcuiţi-vă şi jeliţi şi plîngeţi, că rîsul vostru să va întoarce 
întru jiale, şi bucuriia voastră, întru amărăciune” (NTB, Iac., 4, 9)]. Prezenţa, în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:45 UTC)
BDD-B3-04 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Prefeţele 
 

 

65

pocrov, poroboc, preastol, priiatnic, prietnicie, proceti, proidi42, 
proslavă, calcuri precum: acoperimînt, apleca etc. nu erau fireşti în 
spaţiul transilvan. Fără a fi des întrebuinţaţi, ei apar în alte textele 
româneşti ale epocii (cele coresiene, CB, CV, CS, Psaltirile secolului al 
XVI-lea etc.). Prezenţa lor într-un text precum PO indică orientarea 
voită către slavonă, traducătorul afirmînd şi întărind astfel aserţiunile 
din Prefaţă, unde se indică, printre surse, textul slavon („sîrbesc”). 
Frecvenţi în textele moldoveneşti şi munteneşti (zone aflate sub 
influenţă culturală slavă), constituind o marcă (şi o garanţie) a 
traducerii urmînd modelul slavon, aceşti termeni servesc traducătorului 
PO pentru a crea imaginea că textul său se edifică pe o bază ortodoxă, 
stînd în rînd cu cele avînd sursă slavă. 

 
Prezenţa, alături de: buduşlău pentru Budoso (Gen., 4, 12) şi a buduşlui 
pentru budoség (Gen., 21, 14), a unor termeni precum: proslava pentru 
dichöseg (Gen., 29, 43) şi: să proidesc pentru budossam (Gen., 20, 13) 
arată cît se poate de limpede că traducătorul a fost determinat să 
utilizeze elementul uşor recognoscibil ca fiind slav şi conotat într-un 
anumit fel din punct de vedere religios în lumea ortodoxă. La fel se 
întîmplă şi cu slavonismul poroboc, prezent şi în NTB, în vreme ce 
textele de peste munţi prezintă prunc (CB), cocon (CP) sau copil (BB)43. 

                                         
textul românesc, a acestui termen slavon cult arată că traducătorii voiau să 
transmită un anumit semnal: al caracterului ortodox al textului. 

42 În PH apar: „Văduole şi săracii omorriră şi proiditul uciseră” (Ps. 93, 6); 
„Domnul ţinre proiditul; săracul şi văduoa lua-o-va şi calea greşiţilor piiarde-
o-va” (Ps. 145, 9), în PS.C.: „Ca duh proideaşte într-însu şi nu iaste” (103, 16); 
„Pus-ai untunearec şi fu noapte, în ia proidesc toate fierile lunciei” (PS.C., 104, 
20). 

43 Pe de altă parte, introducerea, în text, a anumitor termeni de origine 
maghiară (precum alnic, alnicie, buduşlău şi alţi cîţiva), alături de evidenta 
calchiere a unor construcţii caracteristice textului maghiar, precum şi de 
orientarea, în anumite puncte ale traducerii, către textul maghiar (deşi, credem 
că era evident pentru un traducător care demonstrează în mod constant că 
stăpîneşte tehnica traducerii şi este capabil să găsească soluţii chiar foarte 
bune), cu toate că era limpede că respectiva soluţie nu suportă comparaţie cu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:45 UTC)
BDD-B3-04 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



De la traducere la norma literară 
 

 

66 

II.3.3.3. Faptul că traducătorul PO introduce material lexical de 
origine slavă în text, încercînd astfel să atingă un anumit scop, iar nu 
datorită unor deprinderi ori datorită prezenţei fireşti a acelor cuvinte în 
limba română utilizată în spaţiul transilvan, se observă şi pe altă cale. În 
PO, numele cărţilor biblice apar cu denumirea lor slavonă, acesta fiind, 
probabil, singurul nivel la care traducătorul şi revizorii au privit în 
textul slavon. Un traducător care căuta mereu expresia românească, 
limpede şi care să deschidă accesul cititorului la conţinutul textului fără 
prea mare efort, nu avea un motiv mai bun – decît cel mai sus arătat – 
pentru care ar fi numit cele două cărţi traduse Bitiia şi Ishodul. Astfel 
de forme sînt dotate cu o vizibilitate semnificativă: Bitiia (4/6, 11/4, 
60/1, 132/1 etc.), deanie (notă, p. 159), Ishod (4/23), Levia (5/2, 11/4), 
Cisla (5/5), Torozacon (5/20)44, „aceaste patru se chema sîrbeşte 
Ţrstva” (2/23), „vă leato 7090 rojdestv Hristovo” (1/15), „Porojdestva 
Hristovo 1582, mesţa” (11/26). Fie că este vorba despre nume de cărţi 
biblice, fie că sînt formule curente, înşirarea lor în text este aproape 
ostentativă, dacă observăm că, adeseori, textele moldoveneşti şi cele 
munteneşti evită sau reduc la minimum astfel de ocazii.  

II.3.3.4. Vizibile, penetrante şi relevante sînt şi unele mărci grafice 
şi fonetice. Conform unor deprinderi date de utilizarea alfabetului 
chirilic, vechile texte româneşti prezintă nume precum Abel, Iacob, etc., 
cu grafii precum Av el, Yacov , adică cu v  şi nu cu b. Deşi situaţia îşi are 
complexitatea ei, trebuie arătat că utilizarea grafiilor cu b ar fi trădat o 
sursă scrisă cu caractere latine. Totuşi, consecvenţa dată de un astfel de 
autocontrol nu poate merge pînă la capăt. De aceea, alături de situaţiile, 
majoritare de altfel, în care, în PO, apar nume precum: Tuvalcaim 
alături de lat. Thubalcain şi magh. Tubalkain; Tuval pentru Tubal, 
                                         
ceea ce ar decurge din urmarea textului latin, nu constituie, în opinia noastră, 
decît un semnal transmis deliberat anumitor categorii de cititori, inclusiv celor 
ce au iniţiat şi sprijinit întreprinderea. 

44 Pare de mirare că, dînd nume slavoneşti cărţilor biblice, pentru întreaga 
culegere se optează pentru numele grecesc: Paleia. Nu este decît o slabă 
mişcare ce are rolul să întărească ideea că una dintre sursele traducerii a fost 
grecească. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:45 UTC)
BDD-B3-04 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Prefeţele 
 

 

67

respectiv Thubal; Joval pentru, Sobal şi Sobal; Ziveon pentru Zibeon şi 
Sebeon; Vilhan pentru Bilhan şi Balaan; „Vala, ficiorul lu Veor”, 
pentru „Bale filius Beor” şi „Bela Beornac fia”; Iovav pentru Iobab şi 
Iobab; Ahaliav pentru Ahaliab şi Hooliab; Vilha alături de Bilha şi de 
Bala, apar şi: Hebal, alături de lat. Ebal şi de magh. Obalt; Iebusim 
alături de Ebuzim; Eber alături de Eber; Nebaiot pentru Nebaiot. 

Sub Ex., 30, 30, o grafie aarwna, pentru Aaron, indică o „scăpare”, 
mai degrabă intenţionată, prin care cititorul capabil să urmărească 
provenienţa surselor şi-ar întări convingerea privind caracterul real al 
aserţiunilor privitoare la contribuţia sursei slavone. În fapt, acuzativul 
slavon nu avea cum să apară astfel. 

II.3.3.5. Simpla comparare a ceea ce apare sub Gen., 2, 10 arată că 
versiunea latină este cea aleasă aici: „Şi un riu iase den locul dulceţiei 
spre udarea raiului, ce se împarte acela pre patru capete” urmînd: „et 
fluvius egrediebatur de loco voluptatis ad inrigandum paradisum qui 
inde dividitur in quattuor capita”, iar nu: „Es Edenbol Folyouiz io~ vala 
ki a Kertnec neduesitesére, es ott oszlic négy fö Vizre”. Textul maghiar 
s-ar reda mai curînd prin: ‘şi din Eden o apă curgătoare ieşea spre 
udarea grădinii, şi acolo se despărţea în patru ape principale (sau de 
căpetenie)’. 

Atrage atenţia şi situaţia conceptului ‘paradis’. Deşi are prilejul şi 
chiar unele motive, traducătorul român nu împrumută termenul 
paradis45 din textul latin. Faptul este deosebit de semnificativ, furnizînd 
premise cu valoare de certitudine pentru cercetarea noastră privitor la 
comportamentul pe care traducătorul îl face vizibil, în ceea ce priveşte 
sursele sale. Sub Gen., 2, 15 apare „raiul dulceţiei”, pentru lat. 
„paradiso voluptatis”, în maghiară apărînd „Eden Kert”; apoi: rai 
pentru lat. paradis, şi magh. „eden Kert” mai apare sub Gen., 2, 9 şi 

                                         
45 Termenul paradis provind din v.pers. paridaida şi avest. pairidaeza 

‘loc încadrat de un zid, la interiorul căruia se află un parc (regal, desigur) în 
care se poate vîna’. Eden provine din ebr.   Jēdem ‘cîmpie’, apoi ‘locul în care 
Yahweh a plantat o grădină pentru creaţia sa supremă, omul’, apoi ‘grădină 
minunată’, apoi, după pierderea acelui spaţiu, ‘loc al desfătărilor’. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:45 UTC)
BDD-B3-04 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



De la traducere la norma literară 
 

 

68 

Gen., 2, 16. Alături de sintagma „locul dulceţiei”, de sub Gen., 2, 10, 
este de remarcat şi sintagma „raiul dulceţiei” de sub Gen., 2, 8, unde se 
redă astfel lat. „paradisum voluptatis”, şi nu magh. „Eden kert”. 
Cazurile acestea arată că traducătorul român evită forma din textul latin 
(sursă nedeclarată în Prefaţă), care ar fi arătat oricui, fără nici un dubiu, 
că textul latin a fost implicat în traducerea PO. Considerînd, cu temei, că 
din motive de ordin cultural, ebr. Eden nu ar spune mare lucru 
receptorului român, el a preferat un termen cunoscut, rai, care, în plus, 
putea fi în măsură să ateste că una dintre sursele declarate în Prefaţă 
(sursa „sîrbească”) a fost, realmente, pusă la contribuţie, asigurîndu-se 
astfel caracterul ortodox, neprotestant şi necatolic al traducerii. 

II.3.4. Aceste situaţii constituie argumente care – alături de cele ce 
arată că sursele Paliei de la Orăştie au fost un text maghiar şi unul latin, 
şi de cele ce arată că textul slavon nu s-a aflat printre sursele textului 
românesc – demonstrează că aceia care au scris prefaţa şi au lucrat PO 
au desfăşurat un amplu proces persuasiv în direcţia convingerii 
cititorului că textul slavon s-a aflat printre sursele PO. Fără a fi prea 
solicitant ori de natură să împiedice actul traducerii, un astfel de proces 
a vizat introducerea, în rezultatul traducerii, a unor elemente care să se 
constituie în mărci relevante, vizibile, şi incontestabile într-o logică 
comună, ale implicării reale a textului „sîrbesc” în traducerea PO. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 09:49:45 UTC)
BDD-B3-04 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

