
7BARGUMENT

Dacă e „să spunem lucrurile aşa cum sînt”, atunci trebuie să afirmăm
foarte clar că, în perioada postsaussuriană, Eugeniu Coşeriu este cea
mai importantă şi mai complexă personalitate a ştiinţelor limbajului din
secolul al XX-lea iar opera sa, aşa cum remarca Mircea Borcilă, a
însemnat „o mutaţie radicală a orizonturilor teoretice ale lingvisticii
contemporane şi, ca atare, o adevărată ‘revoluţie’, mult mai profundă şi
mai vastă decît oricare alta efectuată sau numai produsă în această
‘disciplină pilot’ a ştiinţelor umane”. Prin temeinica sa pregătire filozofică,
prin fabuloasa cunoaştere a cîtorva zeci de limbi clasice şi moderne,
prin anvergura deschiderii către tot ceea ce înseamnă cultură, printr-o
viziune totală asupra limbajului, care îmbină originaritatea cu
originalitatea, tradiţia cu noutatea, Coşeriu nu poate fi integrat în nici o
orientare, şcoală sau curent aflate succesiv la modă şi cu care nu a ezitat
să polemizeze, cel mai adesea reproşul vizînd excesiva îngustare a
perspectivei. Din acest punct de vedere lingvistul român este figura
dominantă a unei pleiade de mari lingvişti din care fac parte, printre alţii,
E. Sapir, L. Bloomfield, R. Jakobson, A. Pagliaro, L. Hjelmslev, A.
Martinet sau N. Chomsky. Situat peste mode şi timp, Eugeniu Coşeriu este
autorul unei opere care, pe cît se poate omeneşte prevedea, va infuenţa
decisiv lingvistica şi ştiinţele limbajului pentru multe secole de acum
înainte.

Spre deosebire de alţi lingvişti, care se concentrează de obicei asupra
unui domeniu sau a altuia, Coşeriu a abordat, practic, toate domeniile
ştiinţelor limbajului: filozofia limbajului, teoria limbii şi lingvistica
generală; fonologia, teoria gramaticală, semantica lexicală; lingvistica
„aplicată” (traducere, corectitudine idiomatică, învăţarea limbilor,
politică lingvistică) şi lingvistica comparată (în special lingvistica
romanică); lingvistica vorbirii şi lingvistica textului; metalimbajul şi
discursul repetat; dialectologia, sociolingvistica şi stilistica limbii;

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:17:06 UTC)
BDD-B239-01 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Eugeniu Coşeriu

8

teoria lingvisticii istorice, gramatica istorică şi istoria limbilor, istoria
filozofiei limbajului şi a lingvisticii istorice, gramatica istorică.

Eugeniu Coşeriu este un „uomo universale”, dar nu în sensul
renascentist al sintagmei, ci prin faptul că aşază propriul domeniu de
cercetare în perspectivă universală şi în strînsă legătură cu toate
domeniile cunoaşterii: „Nu mai este posibil, astăzi, omul Renaşterii,
pentru că, între timp, cultura a devenit mult mai vastă. În zilele noastre
universalitatea omului de cultură este dată, mai curînd, de faptul că se
realizează într-un anumit domeniu, dar cu deschideri universale. Este
vorba de a situa propriul domeniu de cunoaştere în această perspectivă
şi de a înţelege legătura cu celelalte domenii ale cunoaşterii. De a înţelege,
de exemplu, care este poziţia limbajului în raport cu arta, filozofia, mitul
etc. Dacă vrei să ajungi la o definiţie a limbajului, trebuie să vezi care e
legătura lui cu arta şi filozofia. Cred că în special lingvistica – atunci
cînd nu se limitează la informaţia măruntă – este disciplina care
deschide cele mai multe perspective, deoarece are cele mai multe legături
cu modul de a fi al omului, cu toate activităţile umane în general. Din
perspectiva universalităţii culturii, limbajul ocupă poziţia centrală”.

Spre deosebire de alţi lingvişti, creatori de şcoli ajunse la modă, Coşeriu
nu pregetă să-şi recunoască sursele şi predecesorii. „Sînt lingvişti, afirma
el, care se cred unici şi înălţători, care afirmă sau cred că nu datorează
nimic altor lingvişti şi pretind că la alţi învăţaţi nu au întîlnit, eventual,
decît confirmarea propriilor idei şi convingeri. Dar se înşală”. El îşi
recunoaşte în mod constant „izvoarele”, influenţele şi „maeştrii ideali”.

În lingvistică e vorba, în primul rînd, de Saussure şi Hjelmslev dar şi
de Antonino Pagliaro, Ramón Menéndez Pidal sau chiar Hermann Paul
şi Leonard Bloomfield. La toţi a găsit „intuiţii care pot fi dezvoltate”
sau „nuclee de formulări importante.” Nu se poate vorbi însă de un
eclectism al operei coşeriene pentru că „nu e vorba de o sinteză făcută
din diferite bucăţi, ci de o confirmare a acestor orizonturi ale lingvisticii,
care au fost construite, în realitate, de mine însumi, încetul cu încetul,
însă în această colaborare cu toată tradiţia.” Mereu a identificat „los
alcances y los límites”, anvergura, dar şi limitele anumitor teorii, teze sau
concepţii.

În plan filozofic şi epistemologic influenţele vin de la Platon,
Aristotel, Leibniz, Vico, Kant, Hegel, Humboldt, Husserl şi Croce, însă
deasupra tuturor stau Aristotel, Hegel şi Humboldt.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:17:06 UTC)
BDD-B239-01 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Argument

9

Principala problemă a perspectivei filozofice şi epistemologice e cea
a esenţei însăşi a limbajului, concepţie pe care Eugeniu Coşeriu şi-a
rezumat-o într-un text-sinteză extrem de dens, intitulat Zece teze despre
esenţa limbajului şi a semnificaţiei, şi pe care îl reproducem în
continuareF


F:

„1. Prioritatea absolută a limbajului
Eroarea fundamentală a celor mai multe teorii (sau filozofii) ale

limbajului e de a dori să reducă limbajul la o altă facultate sau la o
activitate printre facultăţile (sau activităţi libere) ale omului: la
înţelegere (gîndire raţională), la spiritul practic sau la artă. Limbajul nu
se lasă redus la altceva. Limbajul – Hegel a văzut bine acest lucru – este
una dintre cele două dimensiuni ale existenţei omului; cealaltă fiind
munca. Omul este singura fiinţă care munceşte şi care vorbeşte, în
sensul propriu al acestor termeni. Prin muncă, omul îşi construieşte
neîncetat o lume potrivită existenţei sale fizice. Prin limbaj, el îşi
construieşte o lume potrivită existenţei sale spirituale: o lume care
poate fi gîndită (lumea experienţei sensibile poate fi reprezentată, însă
nu poate fi gîndită). Limbajul este, astfel, deschiderea tuturor posibi-
lităţilor culturale ale omului (aici fiind incluse gîndirea discursivă,
ştiinţa, filozofia, poezia). Tocmai în acest sens constata Hegel F


F că

limbajul este „voreilig” F


F, întrucît conţine dinainte toate formele

dezvoltării spiritului. Toate celelalte aspecte referitoare la trăsăturile
caracteristice ale limbajului decurg din acest fapt fundamental.

2. Limbaj şi cultură
Limbajul este activitate creatoare şi, prin aceasta, activitate

culturală infinită. El este în acelaşi timp o formă a culturii şi baza
acestei culturi, îndeosebi ca tradiţie culturală.

3. Universaliile limbajului
Limbajul este caracterizat prin cinci universalii, dintre care trei sînt

primare: creativitate, semanticitate, alteritate iar două sînt secundare
sau derivate: istoricitate şi materialitate. Creativitatea (enérgeia)F


F

 Textul, în limba franceză, ne-a fost oferit de autor la ediţia a VI-a, 2001, a CISL
de la Suceava. Traducerea este realizată de noi în colaborare cu Nicoleta Moroşan.

 În Filozofia istoriei.
 grăbit, prematur.
 La Aristotel prin Humboldt.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:17:06 UTC)
BDD-B239-01 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Eugeniu Coşeriu

10

caracterizează toate formele culturii. Printre aceste forme, limbajul este
activitatea care creează semnificate, creînd semne cu semnificaţii, şi în
acest fapt constă semanticitatea sa. Aceste semne sînt întotdeauna
create pentru altul sau, mai bine zis, ca fiind dinainte şi ale altuia, şi în
aceasta constă alteritatea sa. În acest sens, limbajul este manifestarea
primară a alterităţii, a existenţei împreună cu altul, caracteristică
omului. Istoricitatea rezultă din creativitate şi alteritate. Ea înseamnă
că tehnica activităţii lingvistice apare întotdeauna sub forma unor sisteme
tradiţionale proprii comunităţilor istorice, sisteme care se numesc limbi:
ceea ce se creează în limbaj se creează întotdeauna într-o limbă.
Materialitatea rezultă din semanticitate şi din alteritate. Într-adevăr,
semanticitatea este un fapt ce ţine de conştiinţă şi nu părăseşte
conştiinţa: pentru ca ea să fie pentru altcineva, trebuie să fie reprezentată în
lumea sensibilă prin semnificanţi materiali. Bineînţeles că aceasta este
situaţia şi în cazul celorlalte activităţi culturale, ale căror conţinuturi, se
ştie, se constituie doar în conştiinţă şi trebuie să fie toate reprezentate în
lumea sensibilă. Totuşi, materialitatea limbajului este diferită de cea a
altor activităţi culturale, deoarece ea este întotdeauna materialitate
specifică unei limbi. Acelaşi lucru se întîmplă şi în cazul specific
caracterului istoricităţii lingvistice faţă de cea a altor activităţi culturale;
în acest sens, stilurile, în artă, nu sînt analoge limbilor. Vom remarca, de
asemeni, că limbajul este singura activitate culturală (deci creatoare ca
atare) definită de două universalii (semanticitate şi alteritate), şi nu de una
singură, şi că alteritatea apare aici de trei ori, avînd în vedere că ea
condiţionează istoricitatea şi materialitatea.

4. Comunicare şi comunitate
Limbajul (ca spunere) este, cu certitudine, comunicare. Însă trebuie

să facem diferenţa între comunicarea a ceva, fapt practic care pur şi
simplu poate să nu existe, fără ca limbajul să fie, prin aceasta, abolit, şi
comunicarea cu altul, fără de care limbajul nu mai este limbaj şi care
există întotdeauna (ea este prezentă deja în crearea semnificaţiilor),
deoarece corespunde alterităţii funciare a limbajului. Din punctul de
vedere al comunităţii, limbajul nu este doar un fapt social, un produs al
societăţii comparabil cu instituţiile sociale, ci, dimpotrivă, el este, prin
alteritate (şi Aristotel a surprins foarte bine acest lucru în Politeia),
fundamentul oricărei asocieri umane.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:17:06 UTC)
BDD-B239-01 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Argument

11

5. A numi şi a spune
Cele două funcţii fundamentale ale limbajului sînt onomázein şi légein

(Platon): a numi şi a spune, ceea ce corespunde aproximativ distincţiei
între lexic şi gramatică. Dar, în timp ce în numirea (primară) totul este
limbaj (pentru că e vorba de organizarea lumii în categorii şi specii), în
spunere (unde se pune problema stabilirii de relaţii în această lume şi cu
această lume) doar forma generică – modalitatea semantică a acestor
relaţii – este, propriu-zis, limbaj, căci, din perspectiva substanţei sale,
spunerea este de asemenea ştiinţă, activitate practică, sentiment, artă
(poezie) etc.

6. Conţinutul lui a spune
În conţinutul exprimat şi comunicat de spunere, trebuie să distingem

desemnarea, semnificaţia şi sensul. Desemnarea este referinţa la lucruri
(stări de lucruri, evenimente, procese) extralingvistice (sau, mai bine
spus, exterioare semnelor). Semnificaţia este posibilitatea obiectivă de
desemnare dată în semnele unei limbi. Sensul este finalitatea fiecărei
spuneri, conţinutul propriu unui discurs ca atare (sau unui fragment de
discurs). Astfel, constatarea, replica, răspunsul, întrebarea, obiecţia,
acordul, dezacordul, rugămintea etc. (toţi acei lógoi ai stoicilor) sînt
unităţi de sens şi nu de semnificaţie. Din punct de vedere lingvistic,
sensul este finalitatea discursului dat (exprimat) prin semnificat (lexical,
categorial, gramatical, ontic) şi prin desemnare; la constituirea sa con-
tribuie şi cunoaşterea lucrurilor şi a cadrelor (contextelor). Conţinutul
exclusiv (şi propriu-zis) lingvistic este, în consecinţă, semnificaţia.

7. Limbaj şi poezie
Ca identificare a unei modalităţi a existenţei, semnificaţia este un act

de cunoaştere, mai precis, asemeni poeziei (şi artei în general), de
cunoaştere intuitivă. Aceasta i-a făcut pe unii filozofi să identifice limbajul
cu poezia, cel puţin în ceea ce priveşte actele imaginare de creaţie. Cu
toate acestea, semnificaţia (şi, în consecinţă, limbajul) nu este identică
cu poezia. Pe de o parte, semnificaţia este întotdeauna opera unui subiect
înzestrat cu alteritate, în timp ce poezia (ca şi arta în general) este opera
unui subiect absolut (care se instituie ca absolut). Pe de altă parte,
limbajul ca atare nu este decît semnificat (lexical, categorial, gramatical,
ontic), în timp ce poezia este o spunere cu substanţa sa proprie. Filozofii
care identifică limbajul şi poezia nu consideră limbajul decît ca spunere
(a unui subiect absolut). Noi afirmăm, dimpotrivă, prioritatea limbajului

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:17:06 UTC)
BDD-B239-01 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Eugeniu Coşeriu

12

şi faţă de poezie. E cu totul altceva a spune că limbajul poetic este
limbajul în plenitudinea sa funcţională.

8. Semnificaţie şi fiinţare
Semnificaţia unui nume este diacriticon tes ousias (Platon): delimitare

şi, prin aceasta, constituire a unei modalităţi (tot virtuale) a fiinţării. În
sine, semnificaţia unui nume este întotdeauna universală, deoarece ea
nu numeşte entităţi recunoscute ca atare, ci o posibilitate infinită a
fiinţării. Ea se găseşte nu la sfîrşitul, ci la începutul constituirii unei
clase (care, în raport cu lumea reală, poate să fie şi o clasă cu un singur
membru cunoscut – de exemplu soare, lună – sau chiar o clasă vidă).
De aceea, desemnarea nu este faptul primar al limbajului, ci un fapt
secundar, subordonat semnificaţiei: este faptul de a raporta un lucru
constatat la o semnificaţie deja dată. Numele propriu este, în limbaj, un
fapt secundar: este un nume de identificare istorică a unei entităţi în
interiorul unei clase deja recunoscute ca atare.

9. Semnificaţie, adevăr, existenţă
Semnificaţia (şi, prin ea, limbajul ca atare) nu este nici adevărată,

nici falsă: ea este anterioară distincţiei înseşi între adevărat şi fals. La
fel, nereprezentînd decît o modalitate virtuală (posibilitate) a fiinţării,
ea este anterioară distincţiei între existenţă şi inexistenţă (Aristotel).
Adevărată sau falsă nu poate fi decît spunerea înţeleasă ca propoziţie
(logos apofantikos). La fel, doar cunoscînd o semnificaţie putem
constata existenţa entităţilor desemnabile care îi corespund. Este ceea
ce eu numesc caracterul deictic al limbajului: un nume „arată” o
modalitate a fiinţării (sau, mai bine zis, el o constituie şi o reprezintă),
dar nu ne spune nimic despre ea. (Derivatele şi compusele îl conţin deja
pe a spune, i.e. corespund din punct de vedere lingvistic unei anumite
„gramaticalizări”).

10. Limbaj şi lucruri
Limbajul e cel care conferă existenţă „lucrurilor”: el nu este o

nomenclatură pentru clase de „lucruri” recunoscute dinainte ca atare.
Bineînţeles, limbajul nu creează entităţile, ci le creează fiinţarea: le
face să fie într-un fel sau altul, le face să fie acesta sau acela. Astfel,
limbajul nu creează arborii, ci îl creează pe a fi arbore (şi nu, de
exemplu, plante în general sau reprezentînd o altă specie). Acesta este
modul în care limbajul ne conduce spre o lume ordonată de lucruri.
Delimitînd modalităţi ale existenţei, el ne permite să constatăm sau să

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:17:06 UTC)
BDD-B239-01 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Argument

13

recunoaştem în lume entităţi corespunzînd acestor modalităţi oferindu-ne,
în acest fel, posibilitatea de a cerceta lucrurile în ele însele şi, în
consecinţă, posibilitatea unor noi delimitări: delimitări de data aceasta
obiective, avînd în vedere că sînt realizate în chiar lumea lucrurilor şi
pentru care se pot crea nume (termeni). Orice ştiinţă începe în mod
necesar prin clasificări operate de limbaj, însă nu se opreşte la aceste
clasificări. Astfel se formează limbajul tehnic (sau terminologia). Orice
terminologie (chiar terminologia cunoaşterii comune) este, în acest
sens, inversul limbajului originar non-terminologic: ea merge de la
desemnare la semnificare şi numeşte în mod efectiv clase recunoscute
dinainte ca atare. Însă limbajul tehnic nu poate fi constituit decît în plan
secundar dacă se pleacă de la delimitări deja realizate în şi prin limbajul
non-tehnic.”

*
*     *

S-a afirmat că lingvistica lui Coşeriu ar putea fi considerată o
încercare (cu rezultate remarcabile) de a concilia viziunea saussuriană a
limbii ca sistem de opoziţii funcţionale cu viziunea humboldtiană, de
sorginte aristotelică, a limbajului ca enérgeia, ca activitate creatoare, ca
sistem dinamic.

Acestea sînt însă doar punctele de plecare în edificarea, pe funda-
mentele filozofiei limbajului, a unei lingvistici „totale”, pe care Coşeriu
o numeşte „lingvistică integrală”. Parametrii săi au fost sintetizaţi de cel
mai important exeget român al operei coşeriene, Mircea Borcilă, sub
forma unui „pentalog al integralismului lingvistic”:

1. întemeierea întregii lingvistici pe un fundament epistemologic
antipozitivist;

2. schimbarea radicală a perspectivei de abordare şi constituirea
lingvisticii, pe această bază, ca ştiinţă integrală a vorbirii şi nu
doar a limbilor;

3. definirea obiectului noii lingvistici ca fiind reprezentat de „funcţia
semnificativă”, i.e., a creaţiei de semnificaţii şi/sau de „competenţa
lingvistică”, în sensul coşerian;

4. delimitarea subdomeniilor fundamentale („vorbirea în general”,
limbile, textul), corespunzătoare celor trei planuri ale competenţei
(elocuţională, idiomatică, expresivă) şi straturi de conţinut
(designaţie, semnificaţie, sens);

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:17:06 UTC)
BDD-B239-01 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Eugeniu Coşeriu

14

5. dezvoltarea, în acest cadru, a investigaţiilor sistematice preponderent
descriptive sau „empirice”.

Coşeriu fundamentează impresionantul edificiu al lingvisticii integrale
pe propria filozofie a limbajului, în special pe conceptul de „funcţie
semnificativă” (prin care înţelege, în primul rînd, „creaţie de semnificaţii”),
concept prin care afirmă atît autonomia funcţională a limbajului, cît şi
trăsăturile sale primare: creativitatea, semanticitatea şi alteritatea.

Funcţia semnificativă se manifestă în trei planuri distincte ale
limbajului: universal, istoric-idiomatic şi individual. E o distincţie pe
care o fac intuitiv şi vorbitorii oricărei limbi între vorbire în general, a
vorbi o limbă şi discurs (text) şi corespunde la trei tipuri de conţinut:
desemnare, semnificaţie şi sens. În consecinţă, alături de binecunoscuta
şi tradiţionala „lingvistică a limbilor” (ca lingvistică a semnificaţiei),
Coşeriu a întemeiat altele două: o lingvistică a vorbirii (ca lingvistică a
desemnării) şi o lingvistică a textului (ca lingvistică a sensului).

Simplificînd sever complexa arhitectură a edificiului coşerian, să
amintim doar cîteva dintre consecinţele acestei viziuni exhaustive:

- înlăturarea permanentelor confuzii anterioare între planul
universal şi cel idiomatic;

- distingerea a trei niveluri ale limbii funcţionale: tipul lingvistic
(stratul principiilor de structurare materială şi semantică); siste-
mul de opoziţii distinctive; norma limbii (ca normă de realizare a
sistemului funcţional). Această trihotomie face necesare, alături
de lingvistica structurală a sistemului, o lingvistică a normei şi o
tipologie lingvistică, aceasta din urmă văzută nu ca o clasificare a
limbilor după anumite trăsături comune, ci ca studiu şi descriere a
limbilor în planul principiilor structurante;

- limba istorică nu înseamnă doar omogenitate, ci şi diversitate,
varietate de cel puţin trei tipuri: în spaţiu, în straturile socio-
culturale ale comunităţii şi după circumstanţele şi finalităţile
vorbirii – tipuri pentru care Eugeniu Coşeriu foloseşte termenii
de varietate diatopică, diastratică şi diafazică (sau varietate
„stilistică”). În consecinţă, alături de lingvistica structurală a
omogenităţii se justifică alte trei discipline ca „lingvistici ale
varietăţii”, tot sincronice ori descriptive şi analitice: dialectologia
şi sociolingvistica, deja existente, însă refundamentate de cadrul

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:17:06 UTC)
BDD-B239-01 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Argument

15

teoretic al lingvisticii integrale, dar şi o „stilistică a limbii”, o
disciplină incipientă ce urmează să se dezvolte;

- lingvistica istorică nu mai este, ca la Saussure, o ştiinţă incoerentă
a unei diacronii atomiste, ci o ştiinţă globală a dezvoltării limbilor
istorice, o parte concretă şi unitară a lingvisticii integrale;

- este avut în vedere nu doar limbajul primar (referitor la
„extralingvistic”), ci şi metalimbajul: vorbirea şi ştiinţa de a
vorbi despre vorbirea însăşi, şi de aici necesitatea unei lingvistici
a metalimbajului;

- vorbirea nu e doar „tehnică liberă”, ci şi „discurs repetat”
(construcţii fixe de diferite tipuri). E necesară, prin urmare, o
lingvistică a acestui tip de discurs, foarte diferită însă de studiile
curente de „frazeologie”;

- „competenţa expresivă” manifestată în planul individual al
limbajului, căruia îi corespunde stratul semantic al sensului,
fundamentează lingvistica textului şi/sau analiza discursului,
văzută ca o „creaţie de sens” în toate tipurile de discurs.

*
*     *

O viitoare monografie românească despre opera lui Eugeniu Coşeriu
nu ar trebui să evite discutarea unor aspecte ale „stilului Coşeriu”.
Contactul cu textul său dă cititorului impresia de transparenţă şi, în acelaşi
timp, de profunzime. Această impresie de „profunzime limpede” vine,
poate, din simplitatea formală a discursului care îmbracă, însă, o
complexitate ideatică nebănuită la prima vedere. Trebuie amintită apoi
logica impecabilă a mecanismelor argumentative. De exemplu,
capodopera intitulată Teze despre tema „limbaj şi poezie” este
structurată formal pe etapele dialecticii hegeliene, un proces logico-
ontologic în care determinarea abstractă este întîi afirmată („teza”),
apoi negată („antiteza”) pentru ca în final să fie reabilitată într-o unitate
mai profundă („sinteza”):

Teză: Poezia este identică cu limbajul-ca-atare pentru că reprezintă
realizarea tuturor posibilităţilor limbajului, fiind spaţiul desfăşurării
integrale, al plenitudinii funcţionale a acestuia. Poezia este limbajul
absolut.

Antiteză: Identificarea dintre limbaj şi poezie nu este acceptabilă
pentru că limbajul nu este absolut (el înseamnă înţelegere şi structurare

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:17:06 UTC)
BDD-B239-01 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Eugeniu Coşeriu

16

a „lumii”, dar nu este interpretare a ei, nici creator de lumi posibile, ca
poezia) şi, în plus, are dimensiunea „alterităţii” (care lipseşte poeziei).

Sinteză: Poezia este „absolutizare” a limbajului, dar numai în planul
„sensului” textului, acesta din urmă fiind o modalitate superioară a
faptului lingvistic (semnificant-semnificat-desemnare) în care limbajul
ca atare devine expresie pentru conţinuturi de nivel superior.

Nu ar trebui uitat în această viitoare monografie nici umorul
coşerian. „Eugenio es un genio” – spunea uneori despre sine, zîmbind
cu un amestec de orgoliu şi autoironie –, dar un geniu care le reamintea
confraţilor lingvişti că „lingvistul nu trebuie să uite niciodată că
limbajul există prin şi pentru vorbitori, şi nu prin şi pentru lingvişti”.
„Lingviştii de meserie se aventurează, de fapt, destul de rar pe tărîmul
filozofiei limbajului, deşi nu arareori ei cred că fac asta”; „un lingvist
onest, conştient de graniţele posibilităţilor sale, ar putea preciza, la
finalul lucrării sale: Aici se sfîrşeşte contribuţia mea. Tot ceea ce ar mai
fi de spus este o problemă de filozofie a limbajului”. Acest umor,
provenit dintr-o superioară îngăduinţă sau compătimire se transformă
uneori într-o ironie polemică devastatoare: vorbind despre
imposibilitatea de a interpreta limbajul în termeni cauzali, de stimuli şi
reacţii fizice, Coşeriu observă că, de fapt, „comportamentul care ar fi de
studiat este cel al lui Pavlov, nu al cîinelui”; Noam Chomsky pur şi
simplu nu îl înţelege pe Humboldt şi îi echivalează, nejustificat, unele
concepte cu propriile concepte. Rezultatul e un fel de „Struţocămilă”:
„Humboldt-ul despre care se vorbeşte atît de des în zilele noastre în
publicaţiile transformaţionaliste nu este acel Wilhelm von Humboldt
istoric, ci un hibrid Noam von Humboldt”.

*
*     *

Opera lui Coşeriu a creat adevărate „şcoli lingvistice coşeriene” în
Germania, în Spania sau în Japonia. În România – cu excepţia Centrului
de Studii „Eugeniu Coşeriu” de la Cluj (coordonat de Mircea Borcilă şi
ai cărui membri au obţinut unele rezultate cu totul remarcabile în
traducerea, interpretarea şi aplicarea concepţiei coşeriene asupra
limbajului şi lingvisticii în diferite domenii de cercetare ale ştiinţelor
limbajului) – nu putem vorbi astăzi decît de „afinităţi”, „atitudini” sau
„orientări coşeriene” individuale, plasate îndeosebi în principalele
centre universitare din România şi din Republica Moldova. Trebuie

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:17:06 UTC)
BDD-B239-01 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Argument

17

totuşi amintite şi concretizările, extrem de importante, în cunoaşterea
creaţiei coşeriene, înfăptuite de Andrei A. Avram, Nicolae Saramandu
şi Eugenia Bojoga, sau importanţa Colocviului Internaţional de Ştiinţe
ale Limbajului „Eugeniu Coşeriu” de la Suceava, ajuns la a X-a ediţie
(colocviu al cărui întemeietor şi patron spiritual a fost şi rămîne Coşeriu
însuşi).

Faptul că astăzi marele lingvist şi filozof al limbajului este mai bine
cunoscut în Japonia, de pildă, decît în România, unde nu s-a tradus nici
măcar un sfert din creaţia sa, sau faptul că nu avem încă o monografie
românească despre opera sa – ar trebui să ne îngrijoreze. Un prim şi
necesar remediu ar putea fi acţiunea, coordonată, de traducere şi editare
în limba română a operei sale integrale.

După traducerea volumelor Limba română în faţa occidentului,
Lingvistică din perspectivă spaţială şi antropologică, Introducere în
lingvistică, Sincronie, diacronie şi istorie, Lecţii de lingvistică generală,
Teoria limbajului şi lingvistică generală şi publicarea cîtorva volume
de prelegeri şi conferinţe, prezenta antologie vrea să însemne un alt pas
înainte în cunoaşterea operei de dimensiuni impresionante şi cu
adevărat geniale a lui Eugeniu Coşeriu.

Apariţia prezentului volum nu ar fi fost posibilă fără munca, extrem
de anevoioasă, a peste 20 de traducători şi fără sprijinul constant şi
substanţial primit de la Eugenia Bojoga, Cristinel Munteanu, Nicolae
Saramandu, Eugen Munteanu şi Dumitru Irimia. Tuturor le adresăm
mulţumirile noastre.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.106 (2026-02-01 16:17:06 UTC)
BDD-B239-01 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

