
„Philologica Jassyensia”, An IV, Nr. 1, 2008, p. 129-145 

 
 
 

Consideraţii privind dispariţia limbilor  
cu trimitere la romanitatea balcanică 

 
Thede KAHL 

 
„Forţa unei limbi nu rezidă în faptul că respinge orice 

elemente străine, ci în faptul că le devorează”. 
(Johann Wolfgang von Goethe) 

1. Procesul dispariţiei limbilor 

Idiomurile pot pierde din particularităţi, expresivitate şi vocabular sub 
puternica influenţă superstratică a limbii de stat şi administrative. Aceasta se 
întâmplă mai cu seamă în cazul comunităţilor mici de limbă, în cazul aşa numitelor 
limbi minoritare. Idiomul influenţat nu posedă îndeajuns de multă forţă integratoare 
de lungă durată pentru vorbitorii tineri, el nu este în stare să adapteze morfologic 
diferitele lexeme împrumutate din superstrat. Limbile îngrijite şi promovate prin 
standardizare, scriere, administraţie, şcoli şi mass-media au şanse mai mari de 
supravieţuire decât cele minoritare în care limba scrisă şi cea administrativă sunt 
slab dezvoltate. Întocmai cum o limbă poate fi îngrijită cu ajutorul a nenumărate 
instituţii şi măsuri, la fel este posibilă şi accelerarea procesului de dispariţie prin 
interdicţie, oprimare sau neglijenţă. Dispariţia limbilor şi a dialectelor apare în unele 
cazuri ca fenomen natural, independent de orice fel de restricţii de ordin politic. 
Procese precum transformarea şi globalizarea pot influenţa concepte schimbătoare 
cum sunt identitatea şi cultura, acţionând astfel şi asupra limbilor. Ele regresează 
deseori, ajungând să fie folosite doar în cercul familiei, căci sunt dependente de 
vârsta informatorului, de poziţia localităţii din care provine, de compunerea etnică şi 
de gradul de educaţie al localnicilor.  

O mare parte a limbilor şi a dialectelor vorbite azi va dispărea pe parcursul 
acestui secol. Termenul de moarte a limbii (language death) este înţeles de către 
majoritatea autorilor ca proces care începe a se derula cu mult timp înainte de 
momentul dispariţiei în sine (Thomason 2001: 223-225). De aceea ni se pare mai 
potrivit să vorbim despre dispariţia limbilor. Pornind de la teoria lui Sasse (1992: 
19) despre dispariţia limbilor, bazată pe cercetarea rămăşiţelor de albaneză în Grecia 
şi pe a galezei vorbite în East Sutherland, putem descrie dispariţia limbilor 
minoritare după cum urmează: 

1. Prima etapă se deduce din factorii externi, care conduc la distribuţia 
inegală a diferitelor limbi. Astfel se ajunge la presiuni asupra populaţiei minoritare 
şi la atitudini negative faţă de limba acesteia, ceea ce favorizează dispoziţia sau chiar 
hotărârea de a renunţa la propria limbă, în favoarea limbii vorbite de către populaţia 
majoritară. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:28 UTC)
BDD-A849 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Thede KAHL 

 130 

2. A doua etapă stă sub imperiul evenimentelor istorice, care impun restricţii 
asupra diferitelor limbi vorbite într-o anumită societate, ajungându-se astfel la 
distincţii tot mai diferenţiate, privind momentul şi persoana cu care poate fi vorbită o 
anumită limbă. Stigmatizarea limbii minoritare îi determină pe vorbitorii acesteia să-
şi îmbunătăţească cunoştinţele de limbă a majorităţii. Astfel limba majorităţii 
cunoaşte o tot mai largă răspândire în rândul minorităţilor. Pentru că părinţii nu mai 
pot transmite copiilor limba maternă, aceasta ajunge să nu mai fie folosită decât de 
generaţia mai în vârstă. Limba majorităţii începe să domine chiar şi în sferele în care 
înainte fusese folosită exclusiv limba minorităţii. Momentele în care cea din urmă 
poate fi vorbită devin tot mai rare, până când ea nu va mai fi folosită în situaţii 
cotidiene. Doar un număr redus de persoane vor mai păstra nişte cunoştinţe de 
limbă, rezumându-se de obicei la fraze din câteva domenii şi funcţionând acum ca 
limbă secretă ori pentru a denumi practici religioase.  

3. A treia etapă rezidă în pierderea vocabularului şi în incapacitatea de a 
forma cuvinte noi în acele domenii, în care limba majorităţii s-a impus deja. Chiar 
dacă limba minorităţii este încă folosită în mod regulat în anumite domenii, ea nu va 
putea supravieţui fără tot mai multe împrumuturi. Procesul de împrumut al 
cuvintelor (borrowing), al structurilor sintactice şi morfologice, se intensifică odată 
cu creşterea numărului de vorbitori bilingvi din cadrul grupului minoritar. Deoarece 
limba nu mai este transmisă copiilor, pierderea rapidă a aptitudinilor în limba 
respectivă este iminentă şi în cazul semi-speaker-ilor. Dacă limba minoritară are o 
dimensiune socială şi religioasă, se vor păstra cuvinte şi fraze. Pe de altă parte vom 
asista la formarea unei varietăţi a limbii majoritare, cu influenţe din limba 
minoritară, procesul datorându-se tocmai dispariţiei celei din urmă. 

Experimentele repetate ale lui Labov (1976: 237) demonstrează că, 
ajungându-se la o tot mai mare simplificare a semnificaţiilor cuvintelor, ritmul de 
dispariţie a unei limbi devine tot mai accelerat. Împrumuturile lexicale nu afectează 
de regulă doar o singură limbă, putând fi urmărite în mai multe limbi (Sanfeld 1930, 
²1968). Exemplele de împrumuturi reciproce în terminologia profesională (vezi, spre 
exemplu, Kahl 2007) arată că influenţele nu merg niciodată într-o singură direcţie. 

Există câţiva factori care determină intensitatea procesului de dispariţie a 
limbilor şi rapiditatea cu care acestea mor: 

a. Stilul de viaţă şi modul de aşezare 

Dintr-o perspectivă diacronică atât constituirea statelor naţionale, cu 
impunerea omogenităţii lingvistice pe care o implică, cât şi fondarea unui sistem 
educaţional în limba naţională, urbanizarea tot mai pregnantă şi idustrializarea, 
exodul de la sat la oraş şi inovaţiile în domeniul economic, dar mai ales în mass-
media, conduc la modificarea rapidă a limbii şi la dispariţia ei. Impunerea limbilor 
literare are loc cu un grad mai mare sau mai mic de eficienţă şi rapiditate de la o ţară 
şi de la o ideologie la alta. Căsniciile mixte, mutarea în altă regiune şi destrămarea 
societăţilor tradiţionale accelerează şi ele acest proces. În schimb, păstrarea modului 
vechi de viaţă (cultivarea pământului, creşterea animalelor) contribuie la 
conservarea limbii. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:28 UTC)
BDD-A849 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Consideraţii privind dispariţia limbilor cu trimitere la romanitatea balcanică 

 131 

În aşezările periferice, în ciuda globalizării, a dominaţiei mass-mediei, se 
păstrează limbi vorbite de grupări etnice mici, părând a fi aproape neatinse de 
cultura modernă, scrisă. Vocabularul rămâne constant, mai ales în ceea ce priveşte 
terminologia, iar vocabularul inovativ este unul redus, în comparaţie cu schimbările 
tehnice survenite în anumite domenii ale vieţii cotidiene. Parţial, cunoştinţele de 
limbă ale indivizilor diferă în funcţie de gradul în care aceştia sunt încă angajaţi într-
o profesie tradiţională. 

În cazul grupurilor mobile (de ex. nomazi), se observă că tradiţiile şi limbile 
se păstrează mai bine decât în cazul populaţiei sedentare, atâta timp cât mişcarea are 
loc în grup închis. Membrii grupului sunt dispuşi însă, în momentul sedentarizării, 
să-şi părăsească cultura şi să se alăture alteia cu mai mare prestigiu (vezi „Prestigiul 
limbii”). Mai ales culturile urbane, preluate în parte şi de către populaţia rurală, pot 
acţiona asupra limbii. 

b. Intensitatea situaţiei de contact 

În regiunile cu o populaţie mixtă pe un teritoriu comun, avem de a face după 
definiţia lui Sala (1997: 33) cu situaţii de contact directe, care au, prin existenţa unor 
relaţii economico-politice şi prin intensitatea întâlnirii cotidiene, un efect mai 
puternic asupra vorbitorilor, decât cele indirecte. Relaţiile de dependenţă pe plan 
socio-profesional duc, uneori, la situaţii de contact, care creează o bază pentru 
elemente comune în cultura populară, reflectate, la rândul lor, în noţiuni 
asemănătoare. Anumiţi termeni ajung astfel să fie înţeleşi în mai multe limbi, făcând 
posibilă, independent de barierele lingvistice, o anumită comunicare, cel puţin în 
câteva domenii importante economic. Cu cât contactul lingvistic este mai intens 
(mai „direct”), cu atât mai multe împrumuturi reciproce se vor înregistra. Multiplele 
calcuri condiţionate de interferenţă consolidează polisemia lexicală. În cadrul acestui 
proces observăm tendinţa de a aduna sensurile unui lexem într-un singur cuvânt. 

Putem privi coexistenţa trăsăturilor inovative şi conservative ale unei limbi şi 
din perspectiva dezvoltării demografice a diferitelor etnii, ca tactică de ordin 
lingvistic pentru a întări sau a demonta graniţele etnice. Conservatorismul lingvistic 
parţial poate funcţiona ca marcator etnic, în sensul menţinerii tradiţionaliste a 
coerenţei grupului. Fenomenul apare mai ales în cazul etniilor ce se confruntă 
continuu cu asimilarea, fiind nevoite să facă unele concesii în spaţiul multietnic în 
care trăiesc, şi să vină în întâmpinarea vorbitorilor altor limbi, chiar şi doar pentru o 
scurtă întrevedere de afaceri, spre exemplu.  

Existenţa paralelă a mai multor limbi de acelaşi rang duce la apropieri 
reciproce, la bilingvism şi Sprachbund, în timp ce existenţa unei limbi de cultură 
dominante, standardizate ameninţă formele lingvistice nestandardizate, putând duce 
la asimilare.  

Trebuie însă observat că, două sau mai multe limbi diferă semnificativ, dacă 
sunt folosite în sisteme sociale diferite. Alta este situaţia dacă funcţionează regulat 
în cadrul aceluiaşi sistem social (Gumperz 1982: 66, 99). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:28 UTC)
BDD-A849 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Thede KAHL 

 132 

c. Religia 

Unul dintre răspunsurile la întrebarea privind uzul limbilor minoritare şi 
regionale este legat de apartenenţa religioasă şi de intensitatea cu care este trăită 
religiozitatea. Ne identificăm de regulă mai uşor cu cei de aceeaşi confesiune. Hamp 
(1978: 155-162) constată că şansele de supravieţuire ale unei limbi minoritare cresc 
odată cu gradul de diferenţiere religioasă a grupului minoritar faţă de majoritate. 
Apartenenţa la o anumită confesiune poate juca, prin urmare, un rol hotărâtor din 
punct de vedere diacronic şi socio-lingvistic în procesul de dispariţie al limbilor. În 
ţările în care religia constituie un element integrativ important, cei de aceeaşi 
confesiune, care vorbesc însă o limbă diferită, au, mai degrabă, tendinţa de a renunţa 
la limba maternă, lucru care nu se întâmplă în ţările în care comunităţi lingvistice 
diferite sunt şi de confesiuni diferite. 

d. Prestigiul limbii 

Vorbitorii unei limbi aflate pe cale de dispariţie vor evita formele „evaluate 
socio-lingvistic negativ” (Hamp 1989: 197-201) în limba dominantă, înlocuindu-le 
prin variante mai prestigioase. În multe cazuri se observă gradul redus de respect 
faţă de munca rurală comparativ cu respectul acordat modului urban de viaţă. 
Moştenirea culturală nu mai este privită cu mândrie, ci mai degrabă cu ruşine, iar 
vorbitorii încep să prefere „limbile moderne”. Vorbitorii îşi pot judeca propria limbă 
după mai multe criterii, câteva dintre acestea fiind vechimea, corectitudinea şi 
puritatea acesteia. Limbile vechi, sau doar considerate a fi vechi, sunt apreciate în 
mod deosebit de către vorbitori, la fel ca şi cele despre care se presupune că nu ar fi 
primit influenţe străine. 

Conotaţia negativă pe care a primit-o, cel puţin la sfârşitul secolului al XIX-
lea, orice formă lingvistică mixtă sau hibridizare (Kremnitz 1994: 21), nu şi-a 
pierdut încă efectul, mai ales asupra limbilor minoritare. Unele persoane consideră 
până şi bilingvismul nu ca potenţial avantaj, ci ca dezavantaj.  

Atitudinea negativă a tinerei generaţii faţă de limba strămoşilor este în mare 
măsură responsabilă pentru moartea idiomurilor. Dressler şi Wodak-Leodolter 
(1977: 33-44) remarcă modul în care stereotipurile negative şi prejudecăţile duc la 
complexe de inferioritate în rândul populaţiei minoritare, având ca rezultat dorinţa 
membrilor acesteia de a-şi abandona identitatea. În timp ce sexul, etnia şi aspectul 
fizic nu pot fi schimbate, renunţarea la limbă sau limitarea folosirii ei oferă soluţia 
cea mai comodă în rezolvarea acestei probleme. 

e. Funcţia de cod a limbilor minoritare  

De ce limbile minoritare au putut supravieţui până în prezent, fiind folosite 
încă în multe situaţii de comunicare, în pofida prestigiului lor de cele mai multe ori 
redus? Cel puţin pentru trecut, explicaţia rezidă în funcţia lor de cod şi în importanţa 
ca limbă de comunicare în familie. Folosirea tot mai redusă a limbilor minoritare nu 
constituie o oprelişte în continuarea uzitării lor în istorisirea poveştilor, smalltalk-ul, 
salutul neoficial, cântecul şi proverbul, în situaţii specifice.  

Limbile minoritare pot avea următoarele funcţii comunicative: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:28 UTC)
BDD-A849 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Consideraţii privind dispariţia limbilor cu trimitere la romanitatea balcanică 

 133 

– cod de solidaritate (Solidaritätscode) între membrii unei comunităţi, în 
opoziţie cu limba de stat, aşa-numitul cod al puterii (power code); 

– mijloc de delimitare faţă de persoanele monolingve. Cea mai importantă în 
acest caz fiind funcţia aşa-zisă criptolală (kryptolalische Funktion) a limbii locale, ca 
mijloc de apărare împotriva bârfei, dispreţului sau complotului, cum arată Kazazis 
(1976: 50), analizând exemplul limbii albaneze (arvanita) în Corint. Această funcţie 
îşi pierde importanţa pentru generaţia tânără sau se păstrează redusă în scurte forme 
de salut. 

– mijloc emblematic şi simbol al apartenenţei la o grupare etnică. În situaţiile 
de contact cu străinii, diferenţa de limbă poate fi ascunsă uşor, putând fi însă la fel 
de bine şi accentuată în anumite momente. 

– limbaj profesional sau limbă secretă. Croitorii, zidarii, cerşetorii, hoţii sau 
membrii diferitelor bresle foloseau între ei un cod necunoscut persoanelor de alte 
meserii. Împrumuturile intenţionate de cuvinte din alte limbi se practicau în situaţii 
politice nesigure pentru ca cei iniţiaţi să nu poată fi înţeleşi de ceilalţi. 

f. Dependenţa economică 

Apartenenţa la forme statale diferite, la alianţe internaţionale, la alianţe 
economice şi blocuri politico-ideologice poate influenţa comunităţile de limbă. 
Limbile şi dialectele care nu joacă un rol economic important în astfel de uniuni, 
reuşesc doar foarte greu să-şi depăşească statutul de idiom local sau familial. Limba 
pe care trebuie s-o folosim pentru a ne câştiga pâinea va fi cea de care ne vom 
îngriji, chiar şi doar pe motiv că ne asigură existenţa materială. În funcţie de statutul 
şi starea limbilor minoritare, „limba pâinii” va fi în stare să dea la o parte alte limbi. 
În procesul mai mult sau mai puţin conştient al renunţării la o limbă, observăm o 
logică a costurilor şi beneficiilor, care presupune convingerea vorbitorului că limba 
sa poate funcţiona efectiv în comunicare şi că îi aduce anumite beneficii. Moartea 
limbii poate fi explicată din acest punct de vedere ca luptă concurenţială între două 
structuri pentru dominanţie şi pentru îndeplinirea anumitor funcţii. 

 2. Unde se află romanitatea balcanică în acest proces?  

Încă din secolul al XVII-lea romanitatea sud-est europeană a pierdut mai 
multe limbi şi dialecte: prin asimilarea morlacilor sau maurovlahilor de grupuri ale 
slavilor de sud, a dispărut limba morlacă ce avusese relaţii strânse cu (daco)româna 
şi istroromâna, fiind vorbită până la începutul secolului al XVIII-lea în zonele de 
coastă ale Bosniei, Croaţiei şi Muntenegrului. La dalmata vorbită în Dalmaţia 
istorică, cu variantele sale raguza (vorbită în oraşul Ragusa = Dubrovnic) şi la 
vegliota (folosită pe insula Veglia = Krk), s-a renunţat în cursul secolului al XIX-lea 
(Bartoli 2000, Muljacić 2000). Aceasta se situează între limbile italoromane şi 
străromâna, aparţinând doar în sens limitat romanităţii balcanice. Celelalte variante 
care au ca origine străromâna apar sub denumirea de „vlahă” în documentele 
istorice, ceea ce nu se întâmplă în cazul dalmatei. 

Dintre cele patru variante încă existente ale romanităţii balcanice sau sud-est 
europene – (daco)româna, aromâna, meglenoromâna şi istroromâna – doar 
(daco)româna a reuşit să se impună ca limbă naţională. Majoritatea aromânilor nu-şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:28 UTC)
BDD-A849 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Thede KAHL 

 134 

folosesc limba în scris, deşi aromâna exista în formă scrisă deja din secolul al 
XVIII-lea. Situaţia meglenoromânei şi istroromânei este şi mai grea din cauza 
numărului mic de vorbitori. UNESCO a declarat, în anul 1999, (daco)româna ca 
limbă nepericlitată, aromâna ca limbă periclitată, iar istro – şi meglenoromâna ca 
limbi puternic periclitate.  

(Daco)Româna este limba de stat a României. Peste 22 de milioane de 
oameni o vorbesc doar în „ţara mamă”. În cadrul evoluţiei ei ca limbă modernă, ea a 
trecut printr-o fază intensivă de uniformizare, care a avut ca scop, printre altele, 
eliminarea influenţelor nelatine, activarea fondului latin şi „îmbogăţirea” limbii prin 
împrumuturi masive din italiană şi franceză. În niciuna dintre celelalte variante nu 
găsim un proces asemănător. Încercările de a crea o limbă română standard, care să 
cuprindă şi variantele de la sudul Dunării, mai ales aromâna, au eşuat. Româna e azi 
limbă de stat, e stabilă şi standardizată, putându-se impune în toate domeniile 
importante cum sunt literatura, mass-media, educaţia, în domeniul tehnic şi în cel 
ştiinţific, existenţa ei nefiind astfel periclitată între graniţele României. Doar în 
anumite zone rurale ale Transilvaniei, în care majoritatea absolută a populaţiei o 
constituie maghiarii, locuitorii se pot descurca în situaţii cotidiene fără a face uz de 
limba oficială. 

Deşi limba română, resp. Vlahă, avea deja în Evul Mediu o deosebită putere 
de asimilare, există încă în România minorităţi, care nu stăpânesc întotdeauna foarte 
bine limba de stat. Societatea românească priveşte azi pluralitatea etnică şi 
lingvistică mai degrabă ca pe o problemă, ca pe un potenţial motiv de discordie şi nu 
ca pe o bogăţie culturală. Deşi sunt oficial recunoscute 20 de minorităţi, ideea unui 
stat naţional omogen nu a fost abandonată. Conform constituţiei din 1991, 
minorităţile se bucură de o mulţime de drepturi, de câte un reprezentant în parlament 
şi de posibilitatea de a urma şcoala în limba maternă. Nu doar România are o mare 
populaţie minoritară, ci şi statele vecine înregistrează un procent ridicat de etnici 
români: 

În Republica Moldova trăiesc cei mai mulţi vorbitori de română din afara 
graniţelor ţării. Moldovenii nu sunt consideraţi români din punct de vedere etno-
politic. Lingvistic, însă, îi putem considera vorbitori de limbă română, care se 
aseamănă în Moldova cu româna standard, deşi poartă oficial numele de „limbă 
moldovenească”. Moldovenii formează majoritatea absolută în republică. Statutul şi 
starea românei în Republica Moldova se îmbină strâns cu discuţia despre statutul 
oficial al limbii moldoveneşti. Faptul că limba de stat se numeşte altfel, nu schimbă 
cu nimic situaţia, căci limba naţională este fixată, standardizată şi în afara oricărui 
pericol de a se pierde. Îngrijorător este doar faptul că influenţa limbii standard din 
România va duce cândva la înlocuirea unor forme locale ale „limbii” moldoveneşti.  

Cetăţenii de limbă română din Serbia pot alege la recensământuri între 
denumirea de „român” (sârbă rumuni) sau „vlah” (sârbă vlasi). Din cauza emigrării 
şi asimilării, numărul românilor scade aici rapid: în 2002, 30.419 de persoane s-au 
declarat ca fiind de naţionalitate română, 29.512 considerând româna limbă maternă. 
Aşezările româneşti se întind până în centrul şi sudul Banatului sârbesc, independent 
de graniţele statale fixate în 1919, care au împărţit Banatul istoric. În Valea 
Timocului din estul Serbiei populaţia se declară „vlahă” (denumire istorică în cadrul 
romanităţii balcanice), iar gradul de identificare cu poporul român este scăzut. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:28 UTC)
BDD-A849 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Consideraţii privind dispariţia limbilor cu trimitere la romanitatea balcanică 

 135 

Vlahii sunt mai degrabă dispuşi să se declare sârbi, motiv pentru care numărul lor 
oficial a scăzut de la 198.00 în 1953 la 54.700 în 2002. Cei ce se declară rumuni şi 
cei ce se consideră vlasi au atitudini diferite faţă de cultura română. Locuitorii 
Banatului sârbesc consideră ajutorul din partea statului român ca fiind binevenit, în 
timp ce încercările unor organizaţii de a păstra identitatea şi cultura românească în 
rândul populaţiei vlasi au rămas fără ecou, stârnind uneori chiar împotrivire. Pentru 
că încercările de promovare organizate de către statul român nu dau rezultate unde 
nu sunt dorite, ar trebui să se treacă la căutarea unor soluţii (pe plan lingvistic de 
pildă) pentru a eradica complexul de inferioritate al populaţiei vlasi, îmbunătăţind 
imaginea dialectului lor, considerat a fi incult şi ţărănesc.  

Cei 151.000 de români din Ucraina (AOS 2007, 2.9 – G9) trăiesc cu 
precădere în regiunea Cernăuţi (ucr. Černivici). În trei judeţe din sudul ţării, ei 
formeaza chiar majoritatea, împreună cu populaţia moldovenească. Deşi numărul 
vorbitorilor se află în scădere, limba nu este în primejdie, căci populaţia este 
numeroasă şi beneficiază de sprijin instituţional. 

14.781 de cetăţeni din Ungaria, reprezentând 0,1 % din populaţia totală, s-au 
declarat la ultimul recensământ, români. Marea majoritate trăiesc în sud-estul ţării. 
Din cauza acestui număr foarte scăzut de vorbitori, limba, care nu pare a fi încă 
periclitată, va avea mare nevoie de protecţie în perioada următoare. 

Azi există doar în jur de 1000 de vorbitori de istroromână, motiv pentru care 
nu ar trebui să deranjeze pe nimeni lupta lor pentru conservarea propriului idiom. 
Elementele croate folosite atât de pregnant fac aproape imposibilă comunicarea doar 
în istroromână. Motivul dispariţiei acestui idiom nu este doar numărul tot mai scăzut 
de vorbitori, ci în primul rând exodul populaţiei din satele de baştină, care 
adăpostiseră cândva comunităţi numeroase. Cele mai importante localităţi, Jeiane 
(cr. Žejane) şi Şuşnieviţa (cr. Šušnjevica), sunt azi nişte sate fără importanţă 
demografică şi economică, fiind locuite doar în anumite perioade ale anului. Chiar 
cu ocazia anumitor evenimente folclorice specific istroromâne (spre exemplu, 
carnavalul), care exprimă identitatea acestei minorităţi, sunt mici şansele să auzi 
vorbindu-se istroromâna. Încercarea de salvare a limbii este probabil prea tardivă, iar 
cei interesaţi ar trebui să se grăbească să completeze studiile deja existente (Kovačec 
1971, Filipi 2002).  

În cazul meglenoromânei avem un număr simţitor mai mare de vorbitori 
(detalii în Atanasov 1990), dar pentru că aceştia trăiesc atât de dispersaţi pe teritoriul 
Greciei, al Macedoniei, al Turciei şi al României, lipseşte factorul unităţii. 
Comunităţile lingvistice atât de îndepărtate nu sunt uneori nici măcar conştiente de 
existenţa celorlalte, astfel încât orice resuscitare a identităţii lor şi orice încercare de 
sprijinire a limbii ar fi cu totul lipsite de importanţă politică. Datorită asemănării atât 
de pregnante cu (daco)româna, vorbitorilor de meglenoromână din interiorul 
României le este aproape imposibil să folosească în paralel consecvent ambele 
variante. Populaţia din singurul sat meglenoromân de pe teritoriul Macedoniei 
(Uma) a migrat în Gevgelija, păstrându-şi bine dialectul. Cei mai mulţi 
meglenoromâni trăiesc în nordul Greciei, în regiunea Meglen (gr. Almōpia), care a 
suferit şi ea pierderi datorită migraţiei populaţiei. Language shift-ul de la 
meglenoromâna maternă la greacă, macedoneană sau (daco)română nu poate fi oprit, 
vorbitorii ne mai simţind nicio motivaţie de a-şi conserva idiomul, reacţie 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:28 UTC)
BDD-A849 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Thede KAHL 

 136 

condiţionată de gradul scăzut de valoare atribuită propriei etnii. Deşi se pare că 
meglenoromâna va dispărea în curând de pe teritoriul Turciei, e uimitor faptul că ea 
este încă vorbită acolo (Kahl 2002: 31-55). Fără a da glas unui pesimism excesiv, 
trebuie spus că menţinerea în viaţă a meglenoromânei este în momentul de faţă, 
oricât de mari ar fi eforturile depuse, greu de imaginat.  

România şi ţările vecine au elaborat programe pentru îngrijirea şi salvarea 
limbilor minorităţilor (daco)române. Doar cazul populaţiei vlasi din estul Serbiei 
impune anumite probleme. Situaţia se schimbă, evident, în momentul în care o limbă 
minoritară sau un dialect aflat pe cale de dispariţie e foarte ‚îndepărtat’ (fie prin 
diferenţe lingvistice obiective sau subiective, fie prin asimilare) de limba (daco-
)română, astfel încât vorbitorii nu s-ar înţelege reciproc deloc sau ar întâmpina mari 
greutăţi în comunicare, şi unde populaţia minoritară nu doreşte sprijinul României. 
Aceasta este situaţia aromânilor, asupra cărora ne vom opri în continuare. Deşi ne 
vom limita la exemplul aromânei, se poate observa că multe constatări pot fi aplicate 
şi în cazul altor comunităţi. 

3. Cazul aromânei: Controverse şi încercări de soluţionare 

Cei aproape o jumătate de milion de potenţiali vorbitori de aromână constituie 
grupul cel mai numeros de exponenţi ai romanităţii sud dunărene. Numărul mare al 
activităţilor de îngrijire a limbii lasă impresia că cel puţin în anumite locuri aromâna 
va reuşi să se conserve. Principala problemă în acest caz, numită foarte potrivit de 
Peyfuss (1974) „chestiunea aromână”, este una de ordin politic, căci reprezentanţii 
acestei minorităţi sunt consideraţi de populaţiile majoritare cu care convieţuiesc, ca 
aparţinând acestora. Aromânii au jucat un rol important în istoria, politica şi 
economia ţărilor sud-est europene pe al căror teritoriu au trăit atât de dispersaţi, 
astfel că se iveşte o dilemă: pot fi consideraţi „marii bărbaţi” precum George Sina, 
Pitu Guli şi Andrei Şaguna ca aparţinând unei minorităţi în Grecia, Republica 
Macedonia respectiv România? Indignarea este în toate aceste ţări la fel de mare. 

Aromâna are doar în Republica Macedonia statutul de limbă minoritară 
sprijinită de stat, motiv pentru care aici au loc majoritatea activităţilor culturale 
(emisiuni la radio şi televiziune, învăţământ în limba maternă, festivaluri). În Grecia 
şi Albania, unde aromâna este folosită în mod uzual de un număr mare de vorbitori, 
nu există instituţii de învăţamânt cu predare în această limbă (singura excepţie fiind 
localitatea albaneză Divjakë unde se ţin cursuri facultative de aromână). 
Deasemenea aromâna nu este folosită în biserică. Puţinii aromâni de pe teritoriul 
Serbiei, Bulgariei şi României sunt comunităţi mici de imigranţi, în România 
existând însă, începând cu anii ’90, emisiuni la radio în aromână şi posibilitatea 
frecventării unor cursuri facultative de aromână la Bucureşti şi Constanţa.  

Factorii amintiţi mai sus apar astfel în cazul aromânei: 

a. Stilul de viaţă şi modul de aşezare 

Renunţarea la sisteme economice vechi cum e nomadismul, grăbeşte mult 
procesul asimilării lingvistice. Comunităţile de păstori, odinioară închise din punct 
de vedere social, se transformă, cel puţin parţial, în comunităţi urbane moderne cu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:28 UTC)
BDD-A849 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Consideraţii privind dispariţia limbilor cu trimitere la romanitatea balcanică 

 137 

un număr ridicat de căsătorii mixte. Faptul că aromânii locuiesc în comunităţi foarte 
dispersate favorizează de asemenea asimilarea. Întinderea pe spaţii vaste ale Europei 
de sud-est a impus o existenţă „insulară”, ducând la pierderea contactului între 
comunităţi şi la necesitatea unor relaţii strânse cu mai numeroasele popoare vecine. 
Aici se adaugă faptul că cele mai puternice dialecte, rrămăneşti (fărşeroteşte) şi 
armâneaşti (aromâna din Pind) sunt şi ele vorbite în comunităţi extrem de 
dispersate. Vom regăsi dialecte aproape identice în localităţi aflate la sute de 
kilometri distanţă, în vreme ce avem multe exemple de sate vecine care vorbesc 
dialecte diferite. 

Atât asimilarea mai târzie de către români, cât şi procesul mai timpuriu de 
asimilare în cadrul populaţiei greceşti urbanizate, se explică prin sedentarizarea 
populaţiei asimilate, care implică accesul direct la educaţie şi participarea la 
administraţie. 

b. Intensitatea situaţiei de contact 

Atât activitatea par excellence a aromânilor de păstori nomazi, cât şi cea de 
comercianţi şi transportatori de mărfuri implică un grad maxim de mobilitate. Mulţi 
comercianţi îşi petreceau cea mai mare parte a timpului în afara graniţelor spaţiului 
lor lingvistic. Relaţiile economice cu piaţa grecească, de care aromânii depindeau în 
mare parte, s-au intensificat cu timpul. În familia cu trei generaţii se ajunge la un 
situational code switching, în vreme ce măsura în care se recurge la un 
conversational code switching (Gumperz 1982) variază în funcţie de identitatea 
etnică şi convingerea politică a vorbitorului. Pentru a media contactul cu alte 
popoare, sunt folosite respectivele limbi de stat, aromâna nejucând azi nici un rol în 
comunicarea interetnică, motiv pentru care o regăsim aproape doar în familie.  

c. Religia 

Pornind de la ideea că şansele de supravieţuire ale unei limbi minoritare cresc, 
dacă vorbitorii sunt de altă religie decât cea a majorităţii, în cazul aromânilor din 
Albania nu ne-ar mira să observăm cum conştiinţa diferenţei religioase faţă de 
populaţia majoritar musulmană, ar avea efecte pozitive pe termen lung asupra limbii, 
conservând-o. În Grecia, în schimb, unde ortodoxia reprezintă un element integrator 
important, unitatea religioasă favorizează asimilarea. Acelaşi fenomen îl observăm 
în celelalte ţări majoritar ortodoxe.  

d. Prestigiul limbii 

Vorbitorii de aromână, mai ales cei de pe teritoriul Greciei, îşi dispreţuiesc 
deseori limba, considerând-o o mixtură de mai multe limbi. Această „bastardizare“ 
este invocată ca argument pentru lipsa de valoare a limbii şi pentru absurditatea 
deprinderii ei. Se presupune că stăpânirea limbii materne ar fi un impediment în 
calea învăţării limbii greceşti, albanezei etc., iar pentru că în trecut vorbitorii de 
aromână avuseseră probleme cu exprimarea în limba de stat (un fenomen demult 
depăşit), s-a format obiceiul de a renunţa din principiu la limba maternă. Tendinţa 
puternică de a abandona aromâna este determinată, în Grecia, de prestigiul scăzut de 
care aceasta se bucură. Ea va dispărea aici dacă nu va câştiga în popularitate în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:28 UTC)
BDD-A849 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Thede KAHL 

 138 

viitorul apropiat sau dacă nu se va găsi un mod acceptat şi de vorbitori de a o 
sprijini. În Albania, aromâna se bucură de mai mult prestigiu, având astfel, în pofida 
dispersării vorbitorilor, şanse de supravieţuire, dacă se vor lua măsuri pentru a o 
păstra. Aromânii sunt priviţi cu simpatie în România, deoarece se consideră că au 
păstrat prin limba pe care o vorbesc, deşi aflaţi la mare distanţă, moştenirea culturală 
românească. De aceea nu le este înţeles demersul de a impune recunoaşterea 
aromânei ca limbă de sine stătătoare. Prestigiul lor public în România este încă 
influenţat de rolul pe care l-au jucat aromânii legionari în lupta anticomunistă. Cel 
mai puternic clişeu despre aromâni este însă, în imaginarul tuturor etniilor sud-est 
europene, cel legat de meseria de păstor. De aici provine asocierea limbii aromânilor 
cu ideea de argou ciobănesc, un stereotip ce influenţează negativ imaginea de sine a 
acestei minorităţi.  

e. Funcţia de cod a limbilor minoritare 

Persoanele bilingve pot folosi divergenţa ca tactică de divizare în grupuri şi 
pentru a-şi semnaliza apartenenţa la unul dintre ele (Sachdev & Giles 2004: 358), 
motiv pentru care limba poate funcţiona ca marcă etnică. Aromâna, fiind lipsită de 
importanţă economică şi ne mai jucând deseori nici măcar un rol în mediul familial, 
a pierdut din valoarea de cod, stăpânirea ei nefiind necesară pentru vorbitori. 
Funcţiile de cod (descrise mai sus) nu mai pot acţiona astăzi ca promotori în cazul 
aromânei. Dacă viitorul va aduce o îmbunătăţire a prestigiului limbii şi mai multă 
încredere de sine în rândul vorbitorilor, vom înregistra şi efecte pozitive privitoare la 
funcţia de cod a acesteia.  

f. Dependenţa economică 

Cauza principală a pierderii din importanţă a aromânei este lipsa atractivităţii 
ei din punct de vedere economic. Stăpânirea aromânei nu pare să aducă nici un 
avantaj în meseriile moderne, de viitor. Astfel regăsim următoarea situaţie: în 
majoritatea localităţilor cu populaţie aromână persoanele de peste 60 de ani sunt de 
regulă vorbitori activi bilingvi (limba maternă şi cea de stat), cei între 40 şi 60 de ani 
sunt vorbitori pasivi sau potenţiali ai limbii materne, în timp ce generaţiei tinere îi 
lipsesc în totalitate cunoştinţele de limbă minoritară. Deseori întâlnim familii în care 
vârstnicii stăpânesc mai puţin limba standard, în timp ce tinerii nu o cunosc deloc pe 
cea minoritară. Pentru că nu se mai învaţă din copilărie, nu mai poate fi considerată 
limbă maternă în adevăratul sens al cuvântului. S-a renunţat la forma iniţială de 
bilingvism, prima limbă jucând acum doar rolul de limbă secundară de familie. 
Cazurile de bilingvism timpuriu sunt foarte rare. Aromâna nu mai e azi niciunde în 
stare să asimileze alte grupuri de vorbitori, deşi se pare că ea a avut până în secolul 
al XVIII-lea o importantă forţă asimilatoare în aşezările bogate de munte. Densitatea 
interferenţelor scade o dată cu gradul de educaţie. Stadiul asimilării totale de către 
respectivele limbi de stat cu putere economică, implicând excluderea diatopică, la fel 
ca şi diferenţierea diastratică şi diafazică (Haarmann 1979: 284-285), se apropie. 

 
Trei mari controverse (statutul minorităţii, problematica limbii şi cea a 

ortografiei) domină discuţia despre aromâni şi limba lor. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:28 UTC)
BDD-A849 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Consideraţii privind dispariţia limbilor cu trimitere la romanitatea balcanică 

 139 

3.1 Controversa 1: Sunt aromânii o minoritate sau aparţin respectivei naţiuni 
pe a cărui teritoriu trăiesc? În cel de al doilea caz: care dintre aceste ţări poate fi 
atunci considerată „ţara mamă” a aromânilor?  

România a încercat începând din anii ‘60 ai secolului al XIX-lea să 
construiască şi să susţină un sistem de învăţământ românesc în localităţile aromâne 
din zona sudică a Balcanilor. Pe la 1900 funcţionau în jur de 100 de şcoli româneşti 
în Macedonia şi Epirus. Încercările nu s-au bucurat de mare succes în rândul 
populaţiei, deoarece scopul României nu era cel de a ajuta impunerea aromânei ca 
limbă scrisă, ci doar de a româniza vorbitorii de aromână. Conflictul ideatic a sporit 
chiar grecizarea aromânilor, majoritatea trimiţându-şi copiii mai degrabă la şcolile 
greceşti. Popularitatea scăzută de care se bucură (daco)româna printre aromânii 
stabiliţi în Grecia şi teama încă existentă faţă de „propaganda românească” va 
îngreuna orice iniţiativă de conservare a limbii venită din partea României. Nici 
încercările instituţiilor vest-europene nu sunt însă bine venite, după cum 
demonstrează scrisorile Uniunii Panelene a Asociaţiilor Culturale Aromâne adresate 
politicienilor şi cercetătorilor europeni (vezi http://vlahos.xan.duth.gr/). Având în 
vedere aceste reacţii, se poate considera că o despărţire a aromânei de română i-ar 
garanta acesteia mai multe şanse de supravieţuire.  

La întrebarea legată de existenţa unei „ţări mamă” a aromânilor, trebuie spus 
foarte clar că deşi păstrarea limbii ţine în primul rând de etnicii aromâni, stă în 
atribuţiile fiecărui stat să apere, în măsura posibilităţilor, moştenirea culturală 
existentă pe teritoriul său. Statele ce adăpostesc o minoritate aromână nu au nici un 
motiv să se teamă de poziţii iredentiste din partea acestora, nu doar din cauza 
numărului mic de etnici, ci, în primul rând, datorită loialităţii demonstrate de aceştia 
de-a lungul timpului şi a legăturii puternice cu patria, astfel încât ar trebui chiar 
încurajaţi să-şi păstreze limba. Ar fi de dorit ca politicienii celor două ţări (România 
şi Grecia) care încearcă cel mai insistent să-i „însuşească” pe aromâni, să adopte o 
poziţie mai relaxată faţă de problema identităţii la aromâni. La această problemă ar 
trebui să reflecteze întâi de toate politicienii de etnie aromână, care au pledat chiar 
mai activ pentru asimilare decât reprezentanţii populaţiilor majoritare.  

3.2 Controversa 2: Este aromâna o limbă sau un dialect? 

Mulţi autori înţeleg aromâna ca pe dialect al românei (mai ales cercetători din 
România ca Papahagi 1974, Caragiu Marioţeanu 1975, Carageani 2002, Turculeţ 
2002, Saramandu 1984, 2003). Datorită dezvoltării paralele, de sine stătătoare, şi 
datorită diferenţelor de structură, numărul celor care văd în ea o limbă separată 
(printre alţii Černajak 1990, Bara 2007) creşte însă.  

Critica cercetătorilor şi politicienilor români a continuat să se intensifice în 
ultimul deceniu pe măsură ce aromânii au început să-şi considere tot mai des limba 
ca fiind una de sine stătătoare, trecându-se cu vederea că, de fapt, e vorba doar de 
simple definiţii, folosite în scopuri politice. Este uşor să găseşti multiple exemple de 
limbi standardizate care se apropie mai mult decât aromâna de română (spre ex. 
macedoneana şi bulgara), la fel de simplu este însă să dai exemple de dialecte ale 
aceleiaşi limbi care diferă mai mult decât cele două (de ex. greaca cipriotă şi greaca 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:28 UTC)
BDD-A849 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Thede KAHL 

 140 

de la Marea Neagră). Aromânei îi va fi mai uşor să se impună pe termen lung ca 
limbă standardizată a unei minorităţi recunoscute. 

Ar trebui luate nişte decizii legate de existenţa diferitelor dialecte şi 
subdialecte, cât şi legat de diferitele stadii ale asimilării. Pe de o parte se simte 
necesitatea cercetării şi documentării dialectelor rare, pe de alta, nu trebuie nici 
exagerată importanţa acestor forme, deoarece doar sprijinirea unei limbi unitare, 
scrise, ajută la păstrarea ei.  

3.3 Controversa 3: Ce ortografie ar trebui folosită în aromână?  

Deşi există ca limbă scrisă încă din secolul al XVIII-lea, aromâna s-a păstrat 
mai ales ca limbă de familie, nedezvoltându-şi forma literară scrisă, motiv pentru 
care nu a cunoscut nicio standardizare instituţionalizată, ca în cazul limbilor de stat. 
Primele încercări de a transforma aromâna într-o limbă scrisă, datând din secolul al 
XVIII-lea, sunt marcate de o dispută ideologică: pe de o parte se aflau autori precum 
Daniil Moscopoleanu şi Teodor Cavalioti care scriau în aromână, folosind alfabetul 
grecesc, doar pentru a propaga greaca, pe de alta, scriitori ca Mihail Boiagi sau 
Gheorghe Roja, care, fiind conştienţi de rădăcinile romanice ale limbii, o scriu cu 
caractere latine şi încearcă românizarea ei. Din cauza existenţei mai multor orientări, 
nu s-a ajuns până azi la un consens în legătură cu ortografia limbii. Multitudinea 
publicaţiilor aromâne (vezi Kahl 2005: 9–118) oferă însă motive credibile că 
procesul de dezvoltare de la limba populară vorbită, la cea standardizată, a început 
demult. Ortografia rămâne însă controversată. În Grecia s-a răspândit ideea că 
aromâna nu poate exista în formă scrisă, iar cel care foloseşte în acest scop alfabetul 
latin este denunţat de îndată ca românofil. Orice abatere de la alfabetul standard 
românesc, în schimb, se loveşte în România de neînţelegere, ba chiar de indignare. 

În ceea ce priveşte problema ortografiei „corecte”, trebuie spus că alfabetul 
latin este probabil cel mai potrivit pentru redarea în scris a unei limbi romanice. 
Simpatizanţilor alfabetului românesc li se poate răspunde că renunţarea la 
diacriticele specifice românei are totuşi o tradiţie lungă, această formă fiind folosită 
deja la 1813 de Boiagi. Folosirea unor combinaţii alternative de litere se practică şi 
în alte limbi, fără a fi politizată. În germană, de pildă, obiceiul nu ridică nici un fel 
de probleme, cuvinte ca „Maßeinheit”, „Märchen”, „Mörder” şi „München”, putând 
fi redate alternativ, din motive tehnice, ca „Masseinheit”, „Maerchen”, „Moerder” şi 
„Muenchen”. O toleranţă asemănatoare în ceea ce priveşte folosirea paralelă a lui ş 
şi sh, ţ şi ts, n’ şi nj, l’ şi lj, nu s-a făcut încă simţită printre aromânii din sud-estul 
Europei. Toţi cei care încearcă să dea acestei limbi o formă scrisă, folosind fie 
ortografia românească, fie pe cea a lui Boiagi, pe cea albaneză sau chiar alfabetul 
grecesc sau chirilic, au de regulă un scop comun: păstrarea aromânei ca limbă scrisă, 
iar acolo unde există un interes real pentru menţinerea unui idiom, problemele de 
definire nu trebuie să împiedice. Evident că scopul este să se ajungă la o limbă scrisă 
unitară. Cel care declară război însă, persoanelor sau grupărilor care folosesc sisteme 
diferite, uită ţelul comun. Cea mai simplă rezolvare a problemei ar fi impunerea 
formei standard, hotărâte la conferinţa de la Bitolia (Cunia 1999). 

Cel mai mult ar trebui însă muncit la îmbunătăţirea prestigiului limbii – la 
imaginea sa publică şi la încrederea de sine a vorbitorilor. Documentele scrise, mai 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:28 UTC)
BDD-A849 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Consideraţii privind dispariţia limbilor cu trimitere la romanitatea balcanică 

 141 

ales valoroasele texte în aromână, concepute în secolele al XVIII-lea şi al XIX-lea, 
ar trebui făcute cunoscute publicului larg. Accesul tuturor la aceste documente va 
influenţa pe termen lung clişeele despre limba aromână ca „idiom sărăcăcios” şi „de 
nescris”. Ca urmare a opţiunii pentru o formă scrisă unitară, ar putea fi redactate 
manuale, apoi ar trebui oferită posibilitatea de a urma facultativ şcoala în aromână şi 
ar putea fi organizate evenimente culturale (concursuri de lectură, serate literare, 
întâlniri la care se citesc poveşti etc.). Pentru a fi bine primite în comunitate, 
iniţiativele trebuie să plece de la localnici şi nu să fie impuse din afară. 

3.4. Alte propuneri de soluţionare 

În toate încercările de păstrare a unei limbi minoritare, e recomandabil un 
demers sincer şi modest: încercările disperate de a reconstitui şi demonstra o tradiţie 
scrisă cât mai lungă a limbii şi o istorie cât mai nobilă clachează deseori, ajungându-
se la rezultate ciudate sau chiar periculoase. Se produce literatură în dialectul sau 
limba respectivă, fără a se ţine seama de conţinut sau de calitatea exprimării, doar 
pentru a putea spune că Biblia, Odiseea, Shakespeare sau Goethe au fost traduşi. 
Oamenii tind să uite atunci că le lipsesc poate cărţi mai potrivite pentru păstrarea şi 
popularizarea limbii, cum ar fi abecedarul, o gramatică scrisă pe înţelesul tuturor, o 
geografie, o istorie. Starea proastă în care se află limba îndeamnă la paşi mult prea 
mari şi prea repeziţi. Cum să poată citi aromânii din Grecia (căci acolo trăiesc 
majoritatea) Biblia în aromână, când avem, spre exemplu, o încercare de traducere 
ca cea a lui Cuvata (Ucam 2004), în care toate grecismele limbii bisericeşti intrate pe 
cale naturală în limbă sunt ocolite forţat? Realizăm rapid, răsfoind dicţionarele lui 
Daniil Moscopoleanu (1802), Kavalliōtīs (1770) sau Nikolaidīs (1909), că la fel cum 
în (daco)română a fost împrumutată terminologia religioasă din slava veche, 
aromânii au preluat în asemenea cazuri termeni din greacă. Publicaţiile în care se 
susţine pretinsa provenienţă pelasgică sau veche macedoneană a aromânilor 
întâmpină în primul rând reacţii agresive din partea altor etnii, reacţii care duc, la 
rândul lor, la slăbirea încrederii în sine a acestei minorităţi. 

Tendinţa de a absorbi elemente străine, percepută de vorbitorii aromâni ca 
insuficienţă verbală, nu constituie o slăbiciune din punct de vedere al formării 
cunvintelor, ea putând fi folosită pentru a consolida şi îmbogăţi limba, cum susţinea, 
spre exemplu Goethe, citat la începutul articolului. Acest fapt este uşor de 
demonstrat deja în momentele de început ale actului comunicării când, depinzând de 
regiunea din care provin, aromânii vor folosi cuvinte diferite pentru a transmite un 
mesaj simplu ca „înţeleg” sau „nu înţeleg”. Diferenţele se explică prin obiceiul de a 
împrumuta, deseori, când vine vorba de un termen abstract, cuvinte din limbile 
vecine. Avem, în acest caz, la dispoziţie următorii termeni moşteniţi din latină: 
prindu (< lat. apprendere a afla), acaţu (< lat. *accaptiare ‘a apuca’, ‘a prinde’, ‘a 
înţelege’), (a)nţilegu (< lat. intelligere ‘a înţelege’), cuvânt pe care îl auzim în 
Meţovo sau l’au (< lat. levare ‘a lua’, ‘a cuprinde’) şi l’au di hābari (< lat. levare + 
trk. haber wörtl. ‘a prelua o veste’). Foarte des auzim termenul duchescu care are 
legătură cu albanezul ndjek (‘a urma’), după părerea lui Papahagi (1974: 505) cu 
dukem şi cu termenii dialectali greceşti δοκάω, αδουκώ şi δουκειούµι (‘a aminti’, ‘a 
înţelege’). Tot de origine albaneză este şi neologismul cuptescu (< alb. kuptoj ‘a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:28 UTC)
BDD-A849 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Thede KAHL 

 142 

înţelege’), folosit de către aromânii din Albania. Regăsim verbul de factură 
grecească achichāsescu (< gr. απεικάζω ‘a înţelege’) în vocabularul aromânilor din 
zona Gramostea, în timp ce termenul angāldāsescu (< turcă dialectal angıldamak, ‘a 
chema bivolul’), din câte ştim necuprins încă lexicografic, este folosit de către aşa-
numiţii vārghāreni, aromâni ajunşi în România prin Bulgaria. Am subliniat deja că 
această capacitate de „a devora” termeni străini nu trebuie interpretată ca slăbiciune. 
Problema este mai degrabă că aceste variante nu sunt cunoscute majorităţii 
vorbitorilor, deoarece nu sunt nici popularizate, nici învăţate în şcoală. 

Aromâna nu a fost studiată îndeajuns până astăzi din cauza poziţiei periferice 
a zonelor în care e folosită dar şi datorită situaţiei politice şi economice nefavorabile 
desfăşurării cercetărilor. În Grecia, ţara cu numărul cel mai mare de aromâni, s-au 
întreprins extrem de puţine studii, căci lipseşte romanistica, în vreme ce aromâna în 
forma ei scrisă cunoaşte doar reacţii de respingere. Populaţia ţărilor respective abia 
dacă e conştientă de existenţa aromânei. Faptul că se ştie în general atât de puţin 
despre aromâni determină situaţia actuală în care cercetători amatori dau tonul în 
domenii ca istoria şi cultura acestui popor. Se impune, deci, atât o participare mai 
solidă din punct de vedere ştiinţific la cercetările în aceste domenii, cât şi 
răspândirea unor cunoştinţe de bază despre minoritatea aromână la publicul larg.  

Bineînţeles că şi relaţiile între etnicii aromâni din diferitele ţări s-ar putea 
înbunătăţi. Nu trebuie ignorate, în momentul întâlnirii unor vorbitori din state 
diferite, problemele legate de provenienţa şi de convingerea politică, fiind aproape 
imposibil să găseşti persoane care se definesc doar prin identitatea lor etnică 
minoritară. Identificarea cu diferite popoare cauzează, pe plan internaţional, probleme 
în relaţiile intra-minoritare. Doar în momentul în care acea identitate suplimentară, 
care depinde de apartenenţa statală, va fi şi ea acceptată şi respectată, se va putea 
ajunge la o colaborare reuşită.  

La fel de clar este că unii factori care determină dispariţia limbii nu pot fi 
influenţaţi sau că influenţarea lor este uneori complet lipsită de sens. Nu vom putea 
face nimic, spre exemplu, pentru a schimba modul de aşezare a unei minorităţi, 
distribuirea ei într-un spaţiu, structurile sociale din interiorul ei, pentru a influenţa 
procesul globalizării, relaţiile economice internaţionale sau rolul tot mai important al 
englezei. Toţi aceşti factori contribuie la dispariţia unei limbi, fără ca cineva să poată 
opri acest proces natural. Să nu uităm deci că vorbitorii limbilor oficiale, statele 
respective şi sistemele lor de învăţământ nu sunt singurii vinovaţi în asemenea 
situaţii. Vorbitorii unei limbi minoritare vor invoca întâi de toate discriminarea, 
uitând că asimilarea şi dispariţia limbilor sunt fenomene naturale care pot apărea şi 
în absenţa oricărei forme de represalii. Nenumărate limbi dispar doar pentru că 
vorbitorii, aflaţi la periferie, nu au reuşit să construiască un sistem care ar fi putut 
asigura supravieţuirea dialectului lor, pentru că acesta şi-a pierdut complet 
importanţa economică sau pur şi simplu pentru că o altă limbă se bucură de mai mult 
prestigiu. În pofida statutului ei ca a patra limbă de stat în Elveţia, existenţa 
retoromanei, de pildă, este şi ea periclitată. Agresiunea faţă de populaţia majoritară 
nefiind o alternativă viabilă. Nici temerile acestora nu pot fi în schimb trecute cu 
vederea, căci multe limbi încă majoritare se pot transforma în decurs de doar câţiva 
ani în limbi minoritare. În timp ce dezbatem situaţia aromânei în Balcani şi cea a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:28 UTC)
BDD-A849 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Consideraţii privind dispariţia limbilor cu trimitere la romanitatea balcanică 

 143 

retoromanei în Elveţia, uităm că fenomene ca globalizarea, asimilarea şi adaptarea la 
engleză pot duce în câteva generaţii la periclitarea unei limbi oficiale încă azi. 
Nimeni nu va mai lupta atunci pentru salvarea limbilor mici, lipsite oricum de orice 
şansă, ci vor trebui făcute demersuri pentru păstrarea românei, albanezei etc. 

Bibliografie 

Alatis 1978: James E. Alatis (ed.), International dimensions of bilingual education, 
Georgetown University Round Table on Languages and Linguistics. 

AOS = Atlas of Eastern and Southeastern Europe 2007. Ethnic Consciousness in Southeast 
Europe in 2000, Map 2.9–G9, Vienna.  

Asenova 2002: Petja Asenova, Balkansko jezikoznanie. Osnovni problemi na balkanskija 
ezikov săjuz, Sofija. 

Atanasov 1990: Petar Atanasov, Le mégléno-roumain de nos jours. Une approche 
linguistique, „Balkan-Archiv. Neue Folge, Beiheft”, 7, Hamburg. 

Bara et alii 2005: Maria Bara, Thede Kahl, Andrej N. Sobolev, Južnoarumynskij govor sela 
Turja (Pind). Sintaksis, leksika, etnolingvistika, teksty, „Materialien zum 
Balkansprachatlas”, 4, München.  

Bara 2007: Mariana Bara, Limba aromână, Cartea Universitară, Bucureşti. 
Bartoli 2000: Matteo G. Bartoli, Il Dalmatico. Resti di un’antica lingua romanza parlata da 

Veglia a Ragusa e sua collocazione nella Romània appennino-balcanica, Roma. 
[Original: Das Dalmatische. Altromanische Sprachreste von Veglia bis Ragusa und 
ihre Stellung in der Apennino-balkanischen Romania, Schriften der Balkankommission, 
Wien, 1906]. 

Bhatia, Ritchie 2004: Tej K. Bhatia, William C. Ritchie (ed.), The Handbook of bilingualism, Oxford. 
Boiagi 1988: Mihail G. Boiagi, Gramatică aromână ică macedonovlahă. Γραµµατική ρωµανική, 

ήτοι µακεδονοβλαχική, Freiburg (Nachdruck der Auflage von 1915). [Original: 
Bojadschi, M., Romanische oder Macedonowlachische Sprachlehre, Wien, 1813]. 

Brenzinger 1992: M. Brenzinger (ed.), Language death: Factual and theoretical explorations 
with special reference to East Africa, Berlin.  

Carageani 2002: Gheorghe Carageani, Studi linguistici sull’ aromeno, Clusium, Cluj-Napoca.  
Caragiu Marioţeanu 1975: Matilda Caragiu Marioţeanu, Compendiu de dialectologie 

română, Bucureşti, Editura ştiinţifică şi enciclopedică.  
Caragiu Marioţeanu et alii 1977: Matilda Caragiu Marioţeanu, Ştefan Giosu, Liliana Ionescu 

Ruxăndoiu, Romulus Tudoran, Dialectologie română, Bucureşti, Editura didactică şi 
pedagogică. 

Cavalioti, vezi Kavalliōtīs.  
Černjak 1990: Aleksandr B. Černjak, Arumynskij jazyk, in (Desnickaja 1990: 192−220).  
Cunia 1999: Tiberius Cunia, On the Standardization of the Aromunian System of Writing, 

The Bituli-Macedonia Symposium of August 1997, Vortrag auf dem 5. 
Internationalen Kongress für aromunische Sprache und Kultur, 25.−26. Juni. 

Dahmen 1995: Wolfgang Dahmen, Die süddanubischen Varianten des Rumänischen im 
Kontakt mit den Nachbarsprachen, in (Viereck 1990: 163−171). 

Dahmen et alii 2006: Wolfgang Dahmen/ Günter Holtus/ Johannes Kramer/ Michael 
Metzeltin/ Wolfgang Schweickard/ Otto Winkelmann (Hrsg.), Lexikalischer 
Sprachkontakt in Südosteuropa, Romanistisches Kolloquium XII, „Tübinger Beiträge 
zur Linguistik 447”, Tübingen, Narr.  

Desnickaja 1990: Agnija V. Desnickaja, Osnovyj balkanskogo jazykoznanija: Jazyki 
balkanskogo regiona, vol. 1, Leningrad/ Sankt-Peterburg. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:28 UTC)
BDD-A849 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Thede KAHL 

 144 

Dorian 1989: Nancy C. Dorian, Investigating Obsolescence. Studies in Language Contraction and 
Death, „Studies in the Social and Cultural Foundations of Language”, 7, Cambridge, CUP. 

Dressler,  Wodak-Leodolter 1977: Wolfgang U. Dressler, Ruth Wodak-Leodolter (eds.), Language 
death, „International Journal of Sociology of Language”, 12, Paris, New York, The Hague.  

Filipi 2002: Goran Filipi, Istrorumänisch, in (Okuka 2002: 91−96). 
Gumperz 1982:  John Gumperz, Discourse Strategies, Cambridge, CUP. 
Haarmann 1979: Harald Haarman, Elemente einer Soziologie der kleinen Sprachen Europas, 

Bd. 2, Hamburg. 
Haarmann 1999: Harald Haarman, Zur Theorie des Sprachkontaktes, in (Hinrichs 1999: 117−142). 
Haarmann ²2004: Harald Haarman, Lexikon der untergegangenen Sprachen, München. 
Hamp 1978: Eric P. Hamp, Problems of multinlingualism in small linguistic communities, in 

Alatis 1978: 155−162.  
Hamp 1989: Eric P. Hamp, On signs of health and death, in Dorian 1989: 197−210.  
Hinrichs 1999: Uwe Hinrichs  (ed.), Handbuch der Südosteuropa-Linguistik, Wiesbaden, 

Harrassowitz Verlag. 
Kahl 2002: Thede Kahl, Zur Islamisierung der meglenitischen Vlachen (Meglenorumänen): 

Das Dorf Nânti (Nótia) und die „Nântinets“ in der heutigen Türkei, „Zeitschrift für 
Balkanologie”, 38/1−2, Wiesbaden, p. 31−55. 

Kahl 2005: Thede Kahl, Aromunen und meglenitische Vlachen: Wachsendes Interesse in 
Südosteuropa. Kommentierte Bibliographie 1900-2004, in „Balkan-Archiv. Neue 
Folge”, 28/29 (2003/2004), Veitshöchheim, p. 9−118.  

Kahl 2007: Thede Kahl, Hirten in Kontakt. Sprach- und Kulturwandel ehemaliger 
Wanderhirten (Albanisch, Aromunisch, Griechisch), Berlin, Wien, Münster.  

Kavalliōtīs 1770: Theodōros A. Kavalliōtīs, Protopeiria para tu sofologiotatu, Kai 
Aidesmiotatu Didaskalu, Ierokyrikos, Kai Protopapa Kyriu Theodoru Anastasiu 
Kavalliotu tu Moschopolitu, Enetia. 

Kazazis 1976: Kostas Kazazis, Greek and Arvanitika in Corinthia, in „Balkanistika: 
Occasional Papers in Southeast European Studies” 3, p. 42−51. 

Kovačec 1971: August Kovačec, Descrierea istroromânei actuale, Bucureşti, Editura 
Academiei Române.  

Kramer 1992: Johannes Kramer, La romanità balcanica, Actes du XVIII e Congrès 
International de Linguistique et de Philologie Romanes 1, Tübingen, p. 58−75. 

Kremnitz ²1994: Georg Kremnitz, Gesellschaftliche Mehrsprachigkeit. Institutionelle, 
gesellschaftliche und individuelle Aspekte. Ein einführender Überblick, Wien. 

Labov 1976: William Labov, Sprache im sozialen Kontext. Beschreibung und Erklärung 
struktureller und sozialer Bedeutung von Sprachvariation, Bd. 1, „Monographien 
Linguistik und Kommunikationswissenschaft”, 33, Kronberg.  

Lüdtke 1980: Helmut Lüdtke, Sprachwandel als universales Phänomen, in Helmut Lüdtke 
(ed.), Kommunikationstheoretische Grundlagen des Sprachwandels, Berlin, New York.  

Moscopoleanu 1802: Daniil o ek Moschopoleos [Daniil Moscopoleanu], Eisagogiki 
Didaskalia Periechusa Lexikon Tetraglosson ton tessaron koinon Dialekton itoi tis 
aplis romaikis, tis en Moisia Vlachikis, tis Vulgarikis, kai tis Alvanitikis, Venetia. 

Muljacić 2000: Žarko Muljacić, Das Dalmatische. Studien zu einer untergegangenen 
Sprache, „Quellen und Beiträge zur kroatischen Kulturgeschichte”, 10, Köln. 

Nikolaidīs 1909: Kōnstantinos Nikolaidīs, Etymologikon lexikon tis kutsovlachikis glossis, Αθήναι. 
Okuka 2002: Miloš Okuka (ed.), Wieser Enzyklopädie des Europäischen Ostens, 10, Klagenfurt. 
Papahagi 11963, ²1974: Tache Papahagi, Dicţionarul dialectului aromân. General şi 

etimologic, Bucureşti, Editura Academiei Române.  
Peyfuss 1974: Max D. Peyfuss, Die aromunische Frage, Wien. 
Sachdev, Giles 2004: Itesh Sachdev, Howard Giles, Bilingual speech accommodation, in 

(Bhatia, Ritchie 2004: 353−388).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:28 UTC)
BDD-A849 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Consideraţii privind dispariţia limbilor cu trimitere la romanitatea balcanică 

 145 

Sala 1997: Marius Sala, Limbi în contact, Bucureşti. 
Sandfeld 1930, 21964: Kristian Sandfeld, Linguistique Balkanique. Problèmes et résultats, Paris.  
Saramandu 2003: Nicolae Saramandu, Studii aromâne şi meglenoromâne, Constanţa, Editura 

Ex Ponto.  
Saramandu 1984: Nicolae Saramandu, Aromâna, in Tratat de dialectologie românească, 

Craiova, Scrisul românesc, p. 423−476. 
Sasse 1991: Hans-Jürgen Sasse, Arvanitika. Die albanischen Sprachreste in Griechenland, Wiesbaden. 
Sasse 1992: Hans-Jürgen Sasse, Theory of language death, in (Brenzinger 1992: 7−30).  
Thomason 2001: Sarah G. Thomason, Language Contact: An Introduction, Washington. 
Turculeţ 2002: Adrian Turculeţ, Dialectologie română, Iaşi, Editura Universităţii „Al.I. Cuza”. 
UCAM = Uniea ti cultura-a Armanjlor dit Machidunii (ed.) 2004, Bibliea. Übertragung ins 

Aromunische: Dina Cuvata, Skopje. 
UNESCO 1999: Red Book on Endangered Languages http://www.helsinki.fi/~tasalmin/europe_index.html 
Viereck 1990: Wolfgang Viereck (ed.), Verhandlungen des Internationalen Dialektologenkongresses 

in Bamberg, Stuttgart. 
Weigand 1894, 1895: Gustav Weigand, Die Aromunen. Ethnographisch-philologisch-historische 

Untersuchungen über das Volk der sogenannten Makedo-Romanen oder Zinzaren, 1. 
Land und Leute (1895), 2. Volksliteratur der Aromunen (1894), Leipzig.  

Windisch 1988: Rudolf Windisch, Zum Sprachwandel. Von den Junggrammatikern zu 
Labov, „Studia Romanica et linguistica”, 21, Frankfurt am Main. 

Überlegungen zum Prozess des Sprachsterbens,  
unter besonderer Berücksichtigung der Balkanromania 

Ein Großteil der heute noch gesprochenen Sprachen und Dialekte wird im Laufe des 
laufenden Jahrhunderts aussterben. Auch wenn sich in einzelnen peripheren Räumen Europas 
Minderheitensprachen haben halten können, ist letztendlich keine Sprechergemeinschaft vor dem 
Einfluss verschiedener Faktoren, die Sprachschwund und Sprachensterben beschleunigen 
können, sicher. Der Beitrag analysiert verschiedene solcher Faktoren (Kap. 1) und geht auf 
die Situation der südosteuropäischen Romanität (Kap. 2) ein. Bereits im Laufe des 17., 18. 
und 19. Jahrhunderts ist die südosteuropäische Romanität um mehrere Sprachen wie das 
Morlakische und das Dalmatische ärmer geworden. Während das Rumänische als Staatssprache 
innerhalb Rumäniens heute nicht gefährdet ist, bedarf es als Minderheitensprache in den 
Nachbarländern (Moldau, Ukraine, Ungarn, Serbien, Bulgarien) intensiven Schutzes. 
Sprachschwund lässt sich vor allem dort beobachten, wo die Sprechergemeinschaften kein 
Interesse an der Pflege ihrer Sprache haben oder ihnen aus wirtschaftlichen Gründen keine 
spracherhaltenden Maßnahmen möglich sind. Der Sonderfall des Aromunischen (Kap. 3) 
zeigt, dass der Ideenstreit um seinen Status für seine Bewahrung ausgesprochen kontra-
produktiv ist. Unter den diskutierten Lösungsansätzen (Kap. 3.1. – 3.4.) scheint am wichtigsten 
zu sein, das öffentliche Ansehen der Minderheitensprache sowie das Selbstbewusstsein der 
Sprecher zu heben, die gefährdete Sprache oder Mundart in schriftlicher Form zu lehren, 
politische und kulturelle Zielsetzungen voneinander zu trennen und Energien nicht mit 
unlösbaren Streitpunkten zu vergeuden. 

 
(text publicat în limba germană în volumul Români majoritari/Români minoritari: 

interferenţe şi coabitări lingvistice, literare şi etnologice, îngr. Luminiţa Botoşineanu, Elena 
Dănilă, Cecilia Holban, Ofelia Ichim, Iaşi, Editura Alfa, 2007, ISBN 973-6953-49-9, p. 155-173). 

 

Academia Austriacă de Ştiinţe, Viena 
Austria 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:28 UTC)
BDD-A849 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:58:28 UTC)
BDD-A849 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

