
MERIDIAN CRITIC Nr.2 (Volume 23) 2014 
 

 
 
 

Etica modernizării în viziunea lui Eugen Lovinescu 
 
 
 

Mariana BOCA 
Universitatea „Ştefan cel Mare” Suceava 

 
___________________________________________________________ 
 
Abstract: The study interprets, from an ethical perspective, Eugen Lovinescu’s stand 
on modernity. Lovinescu’s position on modernity is considered a major influence on 
Romanian culture. 
Keywords: Modernity, Eugen Lovinescu, ethics. 

 
 
Modernitatea, în viziunea lui Eugen Lovinescu, este un fenomen istoric care 

nu poate fi negat sau evitat, chiar dacă orientarea de adâncime a modernizarii social-
economice nu promite o lume mai bună, ci doar o lume foarte diferită, prin 
interdependenţa statelor şi a naţiunilor, care impune coştiinţei individuale creatoare 
mutaţii greu sau imposibil de gestionat în conţinutul valorilor şi în sensurile dominante 
ale reprezentărilor binelui şi ale răului. Eugen Lovinescu ne lasă moştenire prima 
naraţiune canonică despre modernitatea românească. Este chiar povestea originară a 
modernizării României şi a naşterii modernismului literar. Poveste originară pentru că 
sublimează toate încercările fragmentare ce au anticipat-o. Poveste originară mai ales 
însă pentru că în ea se reflectă şi din câmpul ei tematic, pe cât de generos, pe atât de 
contradictoriu, se dezvoltă toate celelalte poveşti sau lecturi sau ipoteze ale modernităţii 
româneşti, fie că sunt de natură canonică sau anti-canonică, fie că îşi propun să îl 
continue pe Lovinescu sau se despart de Lovinescu, fie că recunosc ori nu originea 
lovinesciană şi revendică o altă origine, fie că sunt conştiente de această origine 
epistemologică sau pur şi simplu au uitat-o. Este o poveste în doi timpi, indisolubil legaţi, 
deoarece mesajul ultim, figura gândirii lui Lovinescu, se edifică prin colaborarea 
amândoura. Lovinescu a gândit fără jumătăţi de măsură: modernism fără modernizare 
nu există. Ca să construim o identitate modernismului estetic şi literar, este obligatoriu 
să vedem dacă modernizarea socială funcţionează în România dintre secolele XIX – 
XX şi dacă lumea românească s-a aşezat, cât de puţin, în modernitate.  

Istoria civilizaţiei române moderne (1924-1925) vorbeşte despre cauzele şi 
protagoniştii modernizării social-politice şi economice, pentru a extrage legile 
structurale ale procesului, legi descoperite şi autoritar formulate în vederea legitimării 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:21:46 UTC)
BDD-A8405 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Mariana BOCA 
 

94 

modernismului literar-estetic. Cu o anume tristeţe lucidă, nelipsită de gustul revoltei şi 
al dezamăgirii abrupte, suntem constrânşi să recunoaştem că trăim şi azi în miezul 
proiectului canonic lovinescian, atunci când citim textul său fondator: „În veacul şi de 
la locul nostru, lumina vine din Apus: ex occidente lux! Progresul deci nu poate 
însemna, pentru noi, decât fecundarea fondului naţional prin elementul creator al 
ideologiei apusene…” Sentimentul irepresibil al cititorului actual implicat în naraţiunea 
lovinesciană este că proiectul modernităţii româneşti, închegat epistemologic acum 
ceva mai puţin de un secol, dar început efectiv încă dinainte de 1848, este neconsumat. 
Energia sa procesuală nu e nicidecum încheiată. Analiza textului lovinescian ne poate 
ajuta să înţelegem mai bine ce ni s-a întâmplat de fapt. 

Istoria literaturii române contemporane (1926-1929), al doilea timp al naraţiunii 
canonice lovinesciene, beneficiază de energia teoretico-conceptualizantă acumulată din 
prima carte şi, ţesând o lectură analitică meticuloasă a textelor literare de la sfârşitul 
secolului XIX şi începutul secolului XX, inventează spaţiul originar al modernismului 
literaturii române. Liberal prin formaţie şi convingeri, nutrit apoi din idealurile 
Revoluţiei Franceze şi ale iluminiştilor, Lovinescu, în Istoria civilizaţiei…, instalează ferm 
conceptul de civilizaţie modernă, conceptul de modernizare şi vorbeşte despre modernitatea 
burgheză revoluţionară, opusă forţelor reacţionare, pentru a impune strategic asimilarea unei 
semantici social-politice faţă de care exista destulă neîncredere adeseori agresivă la 
1924. Convingerea lui Lovinescu este că modernitatea socială există în România 
interbelică şi că expansiunea ei este de neoprit. Această primă delimitare făcută de 
canonul lovinescian ia forma unui discurs optimist, uneori chiar cu tuşe triumfaliste, 
dar tonurile sale se complică neaşteptat în judecarea tradiţiei româneşti şi în formularea 
concluziilor, acelea care deconspiră direcţia de adâncime a gândirii lovinescine. 
Radicalismul poziţiei faţă de tradiţie, dublat, paradoxal, de ezitarea lui Lovinescu în faţa 
modernităţii, greu camuflată, mişcările retractile şi duplicitare din concluziile Istoriei 
civilizaţiei… se amplifică semnificativ pe teritoriul literaturii şi dezvoltă un orizont 
discursiv pus clar sub semnul paradoxului şi al contradicţiei. Încă din neasocierea 
directă, în titlul cărţii, a literaturii române cu termenul modern şi de la opţiunea 
ambiguizantă pentru formula literatură contemporană se transmite neîncrederea de fond a 
lui Lovinescu în existenţa şi funcţionalitatea unui modernism literar românesc ca 
fenomen autonom, şi nu ca sumă încurajatoare de opere moderniste. Apoi evitarea cu 
tactică, de-a lungul celor şase volume, a unei asumări frontale în discurs a ceea ce 
înseamnă modernism literar şi modernitate estetico-filozofică (dincolo de lămuririle fragmentare, 
foarte reţinute în detalii, dar întotdeauna semnificative) instalează modernismul literar 
românesc într-un imaginar critico-narativ vizionar prin intuiţiile teoretice şi prin 
demersurile conceptualizante, dar marcat de insurmontabile contradicţii genetice, minat 
în exerciţiul critic de incertitudini estetice şi convulsionat de un militantism estetic 
inegal cu sine. Sintetizând, se poate spune simplu: discursul critic lovinescian aplicat 
literaturii nu reuşeşte decât parţial să dea corp analitic vizionarismului acumulat din 
studiul şi înţelegerea modernităţii sociale. Dealtfel Lovinescu avertizează subtil şi 
sceptic încă din Istoria civilizaţiei… că progresul civilizator nu asigură şi nici nu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:21:46 UTC)
BDD-A8405 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Etica modernizării în viziunea lui Eugen Lovinescu 

 
95 

condiţionează formarea unei identităţi culturale, dependentă numai de “natura 
personalităţii şi de individualitatea etnică”. În timp ce crede în modernizarea rapidă a 
României, Lovinescu se îndoieşte, cu grija de a nu fi agresiv în discurs, de capacitatea 
modernismului cultural românesc de a fi mai mult decât un fenomen “imitativ”, în 
sensul unei creativităţi subordonate adaptării modelelor occidentale la datele etnice 
specifice. Privind astăzi în urmă întreaga literatură română a secolului XX, îi dăm 
dreptate lui Lovinescu sau nu? Şi apoi, cum a influenţat scepticismul lovinescian 
poziţionarea discursului critic faţă de literatură?  

Inventând modernismul în variantă românească, Lovinescu îi dă o natură 
paradoxală, pentru că pune în miezul său o faţă dual-antinomică: temeritate şi ezitare. 
Figura progresist-regresivă a gândirii lovinesciene tutelează silenţios toate aventurile 
modernismului şi postmodernismului românesc. Acţionând temerar ca reflector şi 
modelator al atitudinii româneşti faţă de modernitate, naraţiunea canonică lovinesciană 
transmite ezitarea primordială a românilor în faţa celei mai mari provocări a istoriei: 
modernitatea. Ca părinte fondator, Lovinescu ne promite Cananul modernităţii. Ne 
povesteşte, ba entuziast, ba singur neîncrezător, despre frumuseţile şi minunatele lui 
bogăţii. Am ajuns oare în ţara promisă? Şi ce ne-a oferit ea? Cine suntem noi în lumea 
modernităţii literare, de plidă?  

Suntem, de aceea, obligaţi să întrebăm în ce măsură mai locuim ori nu şi astăzi în 
spaţiul modernismului ezitant – optimist dar nesigur de propria identitate – desenat de 
Lovinescu. Ne întrebăm apoi în ce măsură locuim în teritoriile indicate şi legitimate de 
discursul critic lovinescian. Am depăşit naraţiunea canonică lovinesciană, am ieşit din 
orizontul ei sau nu? Aparţinem mentalităţii moderniste a părintelui întemeietor sau ne-am 
eliberat de ea şi am inventat suficiente noi (auto)reprezentări, noi naraţiuni despre a fi 
modern, noi ipostaze şi discursuri moderniste, pentru a revendica o nouă mentalitate? 

Istoria civilizaţiei române moderne realizează primul timp al naraţiunii canonice 
lovinescine. Tematizează câmpul socio-politic, economic şi cultural al României de după 
1848, selectează şi organizează temele dominante printr-o sumă de antinomii a căror 
funcţionalitate se bazează principial pe relaţia ostilă – pozitiv vs. negativ, bun vs. rău: 
Occidentul e opus Orientului; occidentalizarea se înfruntă cu tradiţionalismul, iar forţele revoluţionare 
se luptă cu forţele reacţionare. Paradigmele se dispun riguros şi lapidar: liberalism vs. 
conservatorism; revoluţie vs. reacţiune; sincronism vs. evoluţionism; interdependenţă vs. 
imobilitate; burghezie v.s proprietari latifundiari / intelectualitate junimistă; iluminism vs. 
misticism; ideologie paşoptist-burgheză sau revoluţionară vs. ideologie reacţionar-
conservatoare; imitaţie creativă vs. „forme fără fond”… Povestea modernizării este una a 
luptei dintre două teritorii duşmane, amândouă cu identitate radicală: europenismul – 
cosmopolit şi vizionar, faţă în faţă cu  etnocentrismul – tradiţionalist şi retrograd.  

Modernitatea poziţiei lui Lovinescu nu este nicidecum doar una discursiv-
superficială, ci afirmă un conţinut nou. Făcând şi o sinteză critică a tuturor celorlalte poziţii 
de până la el, faţă de civilizaţia română de după 1800, Lovinescu re-formulează procesul 
istoric într-o naraţiune cu un mesaj vertebral nou. Nu este absolut deloc lipsit de importanţa 
că un critic literar, deloc cunoscut anterior şi în ipostază de istoric, sociolog sau filozof al 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:21:46 UTC)
BDD-A8405 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Mariana BOCA 
 

96 

culturii, vrând să-şi creeze un context teoretic normativ pentru o istorie a literaturii 
moderne, înţelege necesitatea urgentă de a produce mai întâi o introducere precisă şi critică 
în ceea ce înseamnă modernitate socială occidentală spunând povestea specifică modernizării 
României. Lovinescu intuieşte fără echivoc că modernismul estetico-literar nu poate fi plasat 
în afara modernităţii burgheze, într-o zonă de imposibilă levitaţie independentă – non-
istorică şi non-socială. Mesajul axial al lui Lovinescu porneşte, de aceea, din această primă 
carte unde începe naraţiunea lui canonică. Este o mare eroare să vorbim despre canonul 
lovinescian ignorând sau doar amintind informativ şi în trecere Istoria civilizaţiei... Mesajul 
axial se concentrează în conceptul sincronismului , extras din ideea interdependenţei fenomenelor, şi 
reprezintă cheia demonstraţiei din prima carte. Hermeneutica lovinesciană aplicată 
civilizaţiei româneşti susţine că nimic nu se poate mişca izolat în istorie. Cititorul e invitat la 
meditaţie şi la dezvoltarea interpretării pe care naraţiunea o iniţiază, fără ca Lovinescu să aibă 
nicidecum orgoliul de a fi epuizat problematica abia deschisă. Există întotdeauna o logică în 
dinamica faptelor sociale, la fel cum există un determinism vizibil în presiunea iniţiativei 
ideologice, acţionând într-un context istoric dat, arată Lovinescu. Ideologicul, prin urmare 
gândirea filozofică transformată în atitudine politico-socială, poate determina economicul şi 
poate crea forme social-culturale şi modele mentale colective, influenţând decisiv 
mentalităţile, dând naştere formelor şi comportamentelor estetico-artistice, la fel cum 
fenomenele sociale acumulează energii care se pot sublima în gândire estetică, în limbaje 
artistice sau în idee filozofică. E necesar să fim sensibili la această realitate epistemologică: 
părintele fondator al modernismului literar şi cel mai înverşunat apărător al autonomiei 
esteticului îşi bazează întreaga construcţie analitică conceptul de sincronism motivat de 
interdependenţa fenomenelor care participă la definirea unei civilizaţii. Asumarea raţională a 
interdependenţei dintre social, economic, politic şi filozofic, ideologic, artistic, estetic ar 
conduce legic la sincronism. Interdependenţă şi sincronism nu înseamnă, bineînţeles, 
lezarea autonomiei esteticului, ci proiectarea acesteia în orizontul lumii din care face parte şi 
pe care o exprimă chiar şi când o neagă. Lovinescu introduce în naraţiunea sa conceptul de 
mentalitate – burgheză sau anti-burgheză, liberală, revoluţionară sau anti-liberală, reacţionară, 
când îi comentează pe junimişti, pe Caragiale, pe Alecsandri, pe Eminescu, dar nu numai. El 
intuieşte că reprezentările sociale specifice unei mentalităţi pot alimenta un fenomen literar 
sau o atitudine estetică şi, reciproc, că o operă literară importantă poate influenţa conţinutul 
reprezentărilor colective, inducând schimbări reale în funcţionarea atitudinilor care exprimă 
mentalităţile. Este şi perspectiva din care îi comentează pe Caragiale şi pe Eminescu.  

Forţele etnocentriste, reprezentate în principal de beneficiarii marilor proprietăţi 
agrare, cărora li se alătură însă o mare parte dintre intelectuali, la 1900, sunt, după 
Lovinescu, expresii ale conservatorismului social, definit prin imobilitate, tradiţionalism 
şi evoluţionism. El critică radical “ideologia reacţionară a mai tuturor scriitorilor”, 
concentrată plenar în “criticismul junimist”. În jurul ideii maioresciane a “formelor fără 
fond” gravitează toţi conservatorii, chiar dacă pe orbite diferite, şi tot din ea derivă teoria 
“spiritului critic” a lui G. Ibrăileanu. Sincronismul lovinescian intră în dialog cu ambele 
concepte evoluţionist-conservatoare, nefiind însă doar o replică ori un comentariu 
polemic la adresa acestora, cum a vrut să creadă cu tristă încăpăţânare Ibrăileanu şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:21:46 UTC)
BDD-A8405 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Etica modernizării în viziunea lui Eugen Lovinescu 

 
97 

toată gruparea de la Viaţa românească. Teoria sincronismului reuşeşte să depăşească, pentru 
prima oară la nivel epistemologic, angoasa în faţa modernizării, mefienţa superioară şi 
inhibiţia naturală în faţa spiritului novator al modernităţii, un spirit cu adevărat 
neliniştitor prin cantitatea incontrolabilă de imprevizibil pe care o aduce cu sine. Teoria 
formelor fără fond şi cea a spiritului critic sunt frâne raţionale în calea modernizării, pe care 
susţinătorii lor o consideră oricum “fatală”, propunând nu o strategie de adaptare şi 
integrare, ci o temperare a modernizării. 

Ideologia europenizantă pe care se aşează proiectul modernist al lui Lovinescu 
respinge teoria formelor fără fond a lui T. Maiorescu, despre care vorbeşte dealtfel în 
volumul II din Istoria civilizaţiei .., întitulat chiar Forţele reacţionare.  Din punctul de vedere 
lovinescian, „criticismul moldovenesc” este rodul influenţei culturii germane, fiind un 
derivat al evoluţionismului german, tot aşa cum liberalismul muntean apare sub 
influenţa Revoluţiei franceze şi a raţionalismului secolului al XVIII-lea. Ciocnirea dintre 
ideologia conservatoare şi cea liberală arată cum „influenţele contradictorii ale Apusului 
au determinat ritmul mişcărilor noastre culturale”. Lovinescu recunoaşte prezenţa 
formelor fără fond ca pe o realitate imposibil de anulat şi corectează, fără vehemenţă, 
punctul de vedere al lui Maioresciu care judeca drept „vătămătoare” existenţa lor. 
Temperanţa în discursul lovinescian se datorează cu siguranţa respectului şi admiraţiei 
reale pe care o are pentru Titu Maiorescu: „În loc de a merge de la fond la formă, ca în 
toate dezvoltările normale şi seculare, în condiţiile în care am fost aruncaţi, evoluţia 
noastră şi-a descris traiectoria de la formă la fond; deşi invers, sensul mişcării este tot 
atât de fatal. Necondamnând faptele, ştiinţa le explică prin caracterul lor de necesitate. 
Departe de a fi fost vătămătoare, prezenţa formelor a fost chiar rodnică, prin legea 
simulării – stimulării – ea a produs în unele ramuri ale activităţii noastre o mişcare spre 
fond, până la desăvârşita lor adaptare.” Evident, Lovinescu recunoaşte şi 
problematizează „contrastul dintre fond şi formă a civilizaţiei noastre”, comentând mai 
ales reacţia politico-ideologică faţă de „procesul de europenizare a culturii române”. 
Respingerea criticismului radical maiorescian se face însă cu o argumentaţie lapidară, pe 
care astăzi o putem judeca drept insuficientă, pentru că Lovinescu se mulţumeşte, de 
fapt să arate grăbit că realitatea formelor este o necesitate istorică şi că, în timp, ea va 
conduce spre o dinamică a fondului.  

Radicalismul gândirii lui Lovinescu e cel mai bine distilat în concluziile 
volumului al doilea din Istoria civilizaţiei…. Identificând „adevărata reacţiune”  cu “forţa de 
inerţie a spiritului”, specifică, am spune azi, subconştientului colectiv, preluat în formele şi 
curentele culturii române, Lovinescu se angajează „să le condamne” cu vehemenţă. Prin 
urmare, în opinia lui Lovinescu, ideologia culturală românească, de la junimim la 
tradiţionalism, este un fenomen compact de anti-modernitate, legitimat în discurs de 
intectualismul critic al susţinătorilor, dar simultan de-legitimat prin poziţia ambiguă a 
acestora: conservatorii autohtonişti se izolează într-un teritoriu elitist şi antimodern, în 
timp ce pledează pentru o tradiţie naţională insuficient definită, „primitivă” şi caducă în 
raport cu prezentul istoric. Judecata lui Lovinescu este necruţătoare.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:21:46 UTC)
BDD-A8405 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Mariana BOCA 
 

98 

Segregarea forţelor sociale după o gândire autoritar-dihotomică conduce la 
simplificarea maniheistă a povestirii canonice. Detaliile sunt sacrificate pentru 
privilegierea liniilor de forţă şi a dispunerii tablourilor în culori tari. Autoritatea 
impunerii limitelor şi severitatea simplificărilor ideologic-narative sunt condiţii 
axiomatice ale canonului. Vocea critică din Istoria civilizaţiei... construieşte energic canonul 
sincronismului sau al interdependenţei, pe care n-ar trebui să ne ferim a-l numi simplu – 
canonul modernizării. Lovinescu are intuiţia  precisă a comportamentului necesar instanţei 
critice pentru a legitima mentalitatea canonică. Dar, automat, naraţiunea originară ce 
instalează imaginarul cultural românesc în modernitate îşi arată latenţa dogmatică, chiar 
în mişcarea internă a discursului liberal. Dogma incipientă ar fi sinonimă cu 
occidentalizarea necondiţionată. Motivaţia e simplă şi nu suportă comentarii: 
occidentalizare şi europenism înseamnă modernizare, iar modernizarea este unicul sens 
pozitiv al istoriei, în mesajul raţional al naraţiunii lovinesciene. Dar, teza occidentalizării 
este explicată prin legea interdependenţei. Aşadar, sincronismul neutralizează orice 
început de dogmatism pentru că modernitatea necesară devine un produs al relativităţii 
formelor cultural-istorice. Mutaţia valorilor şi a formelor civilizaţiei pune sub semnul 
relativului absolut modelele culturale. Trebuie să remarcăm din această perspectivă 
faptul că relativismul motivat prin interdependenţă este o concepţie filozofică şi 
sociologică profund anti-canonică. De la canon la anti-canon drumul este foarte scurt în 
naraţiunea lovinesciană. Canonul modernizării se legitimează, paradoxal sau nu, prin 
anti-canonul relativismului formelor şi valorilor, în funcţie de care timpul istoric este 
linear şi ireversibil, iar modernitatea este un construct civilizator deschis ad infinitum 
tuturor posibilităţilor: „Aceste categorii [cunoaştere, cultură, civilizaţie] reprezintă, de 
altfel, noţiuni relative; civilizaţia nu înseamnă un câştig pozitiv, un progres, decât pe 
măsura creşterii simultane a intensităţii vieţii spirituale şi artistice; ele nu sunt nici strict 
dependente: nefiind produsul necesar al „cunoaşterii” sau al civilizaţiei, cultura e 
condiţionată de natura personalităţii şi de individualitatea etnică. O civilizaţie înaintată 
nu presupune o identitate culturală; înfloritoarei civilizaţii romane, de pildă, nu-i 
răspundea o civilizaţie echivalentă. Înaltele manifestări de speculaţie metafizică ale 
indoarienilor erau legate de o viaţă pastorală primitivă, fără oraşe şi fără cunoaşterea 
metalelor...” (Eugen Lovinescu, p. 81). 

Lovinescu apelează la autoritate narativă atunci când vrea să impună o legitate 
canonică numai aparent banală: modernitatea este un proces dialectic ce-şi are originea 
în istoria şi în mentalitatea Occidentului. fenomenul social şi cultural produs al 
dinamismului modern este judecat de Eugen Lovinescu categoric pozitiv, binefăcător 
pentru individ şi comunităţi – cea mai bună cale dintre alternativele istorice posibile, cel 
mai bun lucru care i se putea întâmpla lumii europene. Entuziasmul lui Lovinescu este 
în  întregime sincer şi cu atât mai contaminant pentru generaţia europeniştilor 
interbelici, pentru că el se simte simultan protagonist şi creator în procesul de 
modernizare al unei Românii în sfârşit integrată celei mai evoluate mişcări istorice. Nu-i 
putem nicidecum reproşa lui Lovinescu entuziasmul neobosit în explicarea legitimativă 
a modernităţii burgheze, atâta vreme cât el este şi astăzi la fel de actual.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:21:46 UTC)
BDD-A8405 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Etica modernizării în viziunea lui Eugen Lovinescu 

 
99 

Dealtfel discursul lui Eugen Lovinescu se aşează în întregime în orizontul 
semanticii modernităţii şi modernizării social-economice. Concepţie istorică, raţiune, 
ideologie, progres, autoritate, instituţie, revoluţie, liberalism, reformă, democraţie, libertăţi 
constituţionale, tranziţie, forme sociale, politică economică, interdependenţă, necesitate istorică, 
dezvoltare, factor ideologic, factor de producţie, sincronism, forţe economice etc. compun şi 
structurează limbajul argumentativ orientând toată materia demonstraţiei lui Eugen 
Lovinescu spre valorizarea şi legitimarea autoritară a modernităţii burgheze, integrându-
se în modul cel mai natural discursului afirmativ iluminist, capabil de optimism până la 
graniţele utopiei. Este discursul matricial al modernităţii burgheze. 

Ambele modernităţi – cea social-economică şi cea estetico-filosofică – se 
întemeiază pe despărţirea asumată faţă de tradiţie, prin care numim mai toată cultura 
dinaintea modernităţii: religia, ca forţă ordonatoare a relaţiilor dintre om, existenţă şi 
lume; mentalitatea tradiţional-arhaică, care supune individul normelor comunităţii, 
transformate într-un nucleu imuabil de valori transmise ciclic; filozofia şi estetica clasică 
care legitimează suplimentar realităţile transcendente, ca model ideal sau absolut pentru 
toate formele, ideile particulare supuse contextelor istoriei. Dar modernitatea estetico-
filosofică nu se mulţumeşte să participe împreună cu cealaltă modernitate, cea burgheză, 
la laicizarea profundă a societăţilor şi conştiinţei, nu se mulţumeşte să beneficieze de 
eliberarea progresivă a individului de sub orice tip de autoritate, graţie afirmării 
liberalismului. Modernitatea estetico-filosofică se îndoieşte continuu de valoarea şi 
conţinutul acestor schimbări. Exersând limitele individualismului, se îndoieşte de 
eficienţa şi valabilitatea mecanismelor democratice. Imaginând cele mai radicale forme 
ale libertăţii – de expresie, de atitudine etc. are nostalgia societăţilor tradiţionale. 

Ideologia lui Eugen Lovinescu expusă pragmatic în Istoria civilizaţiei române 
moderne şi folosită ca bază teoretică în Istoria literaturii române contemporane aparţine în mod 
evident modernităţii burgheze, al cărui discurs pozitiv-afirmativ îl preia fără excese, fără 
a se lăsa sedus de radicalismul intolerant sau provocator. Lovinescu nu aparţine 
mentalităţii moderniste nihiliste şi nici criticismului post-nietzscheean. Şi totuşi, e 
vremea să ne întrebăm dacă naraţiunea lui canonică nu camuflează nici un fel de 
contradicţii interne şi dacă discursul afirmativ aplicat modernizării nu conţine nici o 
umbră de îndoială de sine, nici o fractură ascunsă în motivarea lui raţionalistă. Mai întâi 
descoperim că  Lovinescu, într-o Schiţă bio-bibliografică la persoana a treia, făcută pentru 
aniversarea a şaizeci de ani, nu se descrie pe sine deloc triumfalist, ci într-o lumină 
sceptică,  perfect conştientă de modernismul căruia aparţine şi de identitatea structurală 
ce-i este proprie. „Modernismul lui, scrie neutru despre el însuşi Lovinescu, nu este o 
expresie temperamentală, fiind de structură moldovenească, tradiţională, întru nimic 
revoluţionară, dominată şi de cultura clasică; izvorât dintr-o dialectică intelectuală, 
afirmat mai întâi sub forma sincronismului într-o încercare de a interpreta modul de 
formaţie a civilizaţiei române, modernismul scriitorului s-a exprimat sub o formă 
principială şi teoretică; el este o formulă ideologică, şi poate în aceasta îi stă nobleţea – 
raţiunea înfrângând inhibiţiile şi comandamentele sensibilităţii – şi nu o expresie 
temperamentală, iraţională. Exprima doar o posibilitate, un principiu de evoluţie, de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:21:46 UTC)
BDD-A8405 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Mariana BOCA 
 

100 

progres, fără exclusivitate şi intoleranţă.” (Anonymus Notarius, p. 42-43). Spectaculos 
în acest autoportret este că Lovinescu ne avertizează să-i înţelegem bine atitudinea 
primordială: tipul de modernism pe care el îl reprezintă este unul născut dintr-o ezitare  
naturală în faţa modernităţii. Criticul şi teoreticianul român mărturiseşte inhibarea 
fondului său iraţional faţă de orice schimbare revoluţionară, ataşat fiind prin 
temperamentul colectiv de tradiţie. El accentuează asumarea premeditată, prin urmare 
raţională, a comportamentului, ideologiei şi pragmaticii specifice modernităţii. Când 
Lovinescu atrage atenţia că sincronismul său „exprimă doar o posibilitate, un principiu de 
evoluţie, de progres, fără exclusivitate...”, el ancorează modernismului pe care îl susţine 
într-o zonă extrem de temperată, dar vizibilă tuturor privirilor, ca un vârf de aisberg 
aşezat pe un ascuns substrat conservator şi tradiţionalist. Să fie vorba de o natură 
hibrid-înşelătoare ori să fie vorba de o adevărată depăşire de sine?  

Din confesiunea autobiografică înţelegem că în proiectul modernist 
lovinescian reprezentările mentale ultime – acelea care dau conţinutul ireductibil al 
mentalităţii – sunt atrase paradoxal de tradiţie, în acest caz respingând subteran 
modernitatea, chiar dacă atitudinea externă rămâne pro-modernistă. Ezitarea controlată 
se produce de fapt în primul rând în faţa modernismului estetico-literar, aşa cum vom 
arăta în continuarea studiului nostru. Iar distanţele, mai fine sau mai explicite, 
reticenţele sau tăcerile suspecte, mai ales în faţa mişcărilor mai radicale din teritoriul 
modernităţii estetice, devin reacţie concretă de-a lungul volumelor consacrate Istoriei 
literaturii române contemporane. Proiectul modernist al lui Lovinescu aparţine modernităţii 
social-burgheze, dar este structural ezitant nu atât în afirmarea sa conceptual-
principială, cât, deloc paradoxal, în asumarea fără rezerve a realităţilor modernităţii, care 
pot surprinde, deruta, inhiba chiar pe ideologul ei în variantă românească. Credem că 
ezitarea lovinesciană este un fapt stuctural ce ţine de atitudinea iraţional-intuitivă, şi nu 
de poziţia teoretico-conceptuală, fapt important însă mai ales prin participarea sa la 
construirea primei naraţiuni canonice; în istoria modernităţii româneşti din secolul XX 
reprezintă una dintre sursele primordiale ale ezitării sistemice în asimilarea şi digestia 
modernismului ca fenomen estetic, filozofic şi literar, de natură occidentală, în ciuda 
unor mişcări discursive de autocamuflare. 

Pledoaria ideologizantă a lui Lovinescu pentru modernitate nu a declanşat nici 
entuziasm, nici dorinţă deosebită de dezvoltare a conceptelor, printre criticii literari şi 
esteticienii contemporani. Naraţiunea sa despre modernizare socială – modernism literar s-a 
transformat uşor în canon dintr-un motiv obiectiv: venea să acopere o uriaşă absenţă 
teoretică şi ideologică. Pentru cercetătorul anilor 2000 este deprimant să descopere sărăcia 
reprezentării conceptului de modernitate, în plină perioadă interbelică, acolo unde plasăm 
epoca de aur a modernismului literar românesc. Această realitate, care influenţează 
întreaga evoluţie a modernităţii culturale româneşti în secolul XX, se datorează lipsei de 
apetit a gânditorilor fenomenului estetic şi literar pentru definirea şi mai ales pentru 
teoretizarea şi dezbaterea amplă a ideii de modernitate, deşi terminologia modernităţii (modern, 
modernism, modernist etc.) este intens folosită în limbajul specific epocii. Prin urmare, 
revenirea la Lovinescu nu este o supralicitare, ci o necesitate fără alternative: numai 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:21:46 UTC)
BDD-A8405 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Etica modernizării în viziunea lui Eugen Lovinescu 

 
101 

pornind din ritmurile textuale ale naraţiunii lovinesciene putem construi o ipoteză mai 
satisfăcătoare asupra destinului modernismului românesc. Cu toate acestea, auto-proiecţia 
lovinesciană, pornită dintr-o mare sinceritate, poate dintr-un sentiment acut al 
culpabilităţii, ne obligă să ne întrebăm de ce Lovinescu alege proiectul modernist, dacă 
structura intimă îl predispune conservatorismului, şi cât de ezitant este canonul său?  

În Manifestul comunist al lui Marx identificăm una din adevăratele surse 
conceptuale ale tezei interdependenţei: „Vechea izolare şi autarhia locală şi naţională fac 
loc unei circulaţii universale, unei interdependenţe universale a naţiunilor. Şi ceea ce este 
adevărat pentru producţia materială, nu este mai  puţin adevărat pentru cea spiritului. 
Operele spirituale ale diverselor noţiuni devin un bun comun.” (K. Marx, p. 165). 
Interdependenţa pentru Eugen Lovinescu sinonimă cu sincronizarea proceselor sociale, 
economice la nivel global: „Interdependenţa înseamnă numai atât : că o ţară de pe glob 
nu poate evolua liberă de presiunea globului întreg, presiune exercitată în primul rând de 
marile popoare civilizate şi industriale . Efectul acestei presiuni poate fi pozitiv sau 
negativ.” Comentariul periodic ce urmează după această definiţie foarte generală poate 
surprinde cititorul obişnuit cu calmul echilibrat al criticului, dar atinge şi azi o coardă 
foarte sensibilă a conştiinţei româneşti şi dă un răspuns imperativ întregii plaje a 
etnocentrismului, de la poporanişti, sămănătorişti, până la tradiţionalişti, ortodoxişti şi 
gândirişti, mai recent, naţional-comunişti sau pur şi simplu naţionalişti: „Ce rezultă de aici 
[din interdependenţă ] pentru fiecare ţară atârnă de împrejurările particulare ale ţării 
respective. Poate rezulta industrie mare, ca şi mulgerea vacilor, ca şi negoţul de robi, ca şi 
împodobirea hotentoatelor cu cercei de sticlă. Rezumând, „interdependenţa”  duce la 
rezultatul că unele popoare mulg şi altele sunt mulse. Şi toată „filosofia” e să nu fii muls. 
O ţară ca România, care nu poate avea o industrie prin care să mulgă - ca să nu fie ea 
însăşi mulsă fără compensare, trebuie să-şi organizeze agricultura, să facă „democraţie 
rurală”... Să mulgă şi ea cum poate - pe calea aceasta - pe ceilalţi, care o mulg prin capitalul 
şi industriile lor. Imposibilitatea de a fi o ţară industrială şi imperativul democraţiei rurale 
sunt efectele interdependenţei”. Inevitabil trebuie să adăugăm că rândurile lui Eugen 
Lovinescu sună impresionant de actual. Iar în ce priveşte actualitatea viziunii lui 
Lovinescu, remarcăm că legea interdependenţii în interpretarea sa anticipează globalizarea 
capitalismului liberal şi globalismul, cu fenomen cultural. Corolarul legii interdependenţei 
este legea imitaţiei, activă mai ales în lumea modernă, pe care Lovinescu p descrie ca un 
proces în doi timpi (simularea este urmată de stimulare), inevitabil şi creator, pentru orice 
civilizaţie aflată sub influenţa unor modele externe. Prezentarea interdependenţei ca 
mecanism de interculturalitate pus în mişcare de necesitatea istorică obiectivă face din 
Eugen Lovinescu un fin observator al modernităţii social-burgheze. Consecvent 
pragmatismului său raţional, gânditorul formulează un diagnostic optimist atunci când 
judecă starea tinerei modernităţi româneşti, evaluată strategic mai mult prin fotografiere 
statistică şi apreciere cantitativă. Scopul direct este acela de a legitima modernitatea social-
economică pozitivă şi activă în conştiinţa epocii şi nu în ultimul rând de a oferi argumente 
probante pentru integrarea societăţii româneşti în dinamismul accelerat al modernităţii 
occidentale: „Interdependenţa ţării noastre în sânul vieţii europe nu mai este 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:21:46 UTC)
BDD-A8405 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Mariana BOCA 
 

102 

„interdependenţa muştei în plasa păianjenului”, ci o interdependenţă reală. În domeniul 
înaltei vieţi spirituale colaboraţia noastră a rămas încă virtuală: ivirea, de altfel firească, a 
unui mare artist ar dezlănţui unda concentrică a imitaţiei peste întreg continentul, air 
descoperirea unui savant, oricând posibilă, ar avea repercusiuni în ştiinţa mondială. 
România a devenit un factor apreciabil al echilibrului european, iar în timpul războiului 
mondial, la un moment dat, a  avut un rol determinant în destinele civilizaţiei europene. Şi 
în domeniul economic am devenit un element activ: o recoltă de grâu mai îmbelşugată 
sau descoperirea unor terenuri petrolifere au repercusiuni pe toate pieţele mondiale. 
Ieşind din faza „muştei în plasa păianjenului”, trăim, prin urmare, solidar şi sincronic în 
structura vieţii europene”  

În acest punct concluziv al democraţiei, ca şi în orice alt nod al texturii 
ideologice pe care o construieşte, pragmatismul raţional al lui Lovinescu modernismul lui 
se confundă cu un profund europenism, opus frontal ortodoxismului, autohtonismului 
orientalizant: „În trecutul nostru, spune dealtfel încă din primele pagini ale cărţii, nu 
considerăm ca un patrimoniu decât elementul fix al rasei şi al vieţii naţionale, nu şi 
elementele întâmplătoare şi regretabile al influenţelor orientale. Privim deci contactul ca 
Apusul ca pe o reluare a adevăratei continuităţi etnice şi ideale, descătuşându-ne, 
deocamdată, de formele sociale, ne va dezobi, mai târziu, de invizibilele lanţuri spirituale 
ale Ţarigradului, ale Athosului sau ale Kievului, adică de forţele ancestrale ale 
obscurantismului şi ale inerţie, pentru a ne pune pe calea găsirii de sine şi a progresului.” 

Atâta vreme cât discursul lui Lovinescu se menţine pe teritoriul social, 
economic şi politic, naraţiunea canonică despre formarea şi evoluţia societăţii române 
moderne pe care se străduie să o construiască, este perfect legitimă. Discursul îşi 
comunică obiectul pentru că este reciproc un produs şi o reflectare a acestuia. Ideologia 
raţionalist-pragmatică nutrită cu istorismul secolului XIX, din care îşi extrage Lovinescu 
mecanismele de persuasiune asupra cititorului şi, simultan, orizontul legitimator al 
procesului de modernizare a României la însăşi materia energetică a modernităţii 
burgheze. Nu există contradicţii şi incoerenţe structurale în istoria civilizaţiei române 
moderne, privită ca naraţiune întemeietoare. Lovinescu este conştient că tradiţia, 
mentalitatea tradiţională, reacţia socială conservatoare sunt mult mai mult decât 
importante forme reziduale ale mentalului colectiv românesc, el ştie că, dimpotrivă, 
tradiţia reprezintă în România anilor 1920-1930 un conţinut puternic contrastant şi 
deosebit de concurent faţă de modernizare. Dar, verbalizând cu sistem modernizarea în 
cadrul unei ideologii justificative, Lovinescu canonizează pentru prima oară 
modernitatea ca realitate definitiv instalată în istoria prezentă şi viitoare, a României. 

Naraţiunea despre modernizare a lui Lovinescu (singur mărturiseşte în 
Apendice că „…această lucrare ar fi trebuit să se intituleze Procesul formaţiei civilizaţiei 
române în veacul al XIX-lea) se transformă pagină cu pagină într-o istorie a identităţii 
moderne a României. Şi cum arată în final, modernitatea românească povestită şi 
interpretată de Eugen Lovinescu? Cu surpriză sau nu descoperim că modernitatea 
lovinesciană nu ne ia deloc prin surprindere că pare a se confunda până la identificare 
cu chipul României. Produs de discursul şcolii româneşti şi al manualelor, transferat 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:21:46 UTC)
BDD-A8405 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Etica modernizării în viziunea lui Eugen Lovinescu 

 
103 

apoi în reprezentările colective primare. Se începe cu o delimitare identitară axiomatică, 
ce contrazice naraţiunile canonice concurente, acelea ale tradiţionalist - ortodoxiştilor, 
care preţuiesc originea traco-dacică şi memoria bizantin -orientală a românilor. 
Lovinescu privilegiază identitatea latină ca unică origine a poporului român modern 
supusă unei evoluţii istorice conflictuale datorită fixării într-un mediu de formaţie 
răsăritean cu totul potrivnic structurii sale intime. Originea dacică în naraţiunea 
canonică lovinesciană este supusă unui proces explicit de camuflare. Negarea tăcută şi 
autoreprimarea asumată a originii nelatine s-ar motiva prin incapacitatea ei de a 
produce atât legitimitate pentru natura europeană a României cât şi energie integratoare 
sau europenizantă. Originea nelatină ne-ar despărţi de Europa în loc să ne apropie. 
Strategia narativ-discursivă a lui Lovinescu lucrează însă asupra imaginarului colectiv şi 
operează acolo o cenzură selectivă a criticilor şi contestărilor, vehemente deşi puţin 
cunoscută în detaliu şi ori s-a canonizat rapid încă di anii 30 ai secolului trecut în forma 
ei schematic-rezumativă, fiind naraţiunea dominantă a modernităţii româneşti. E firesc 
să ne întrebăm, de aceea ce efect produce în reprezentarea identităţii noastre moderne 
iniţiativa narativ-ideologică a lui Lovinescu. Originea ascunsă (în discurs) şi astfel 
reprimată se răzbună, totuşi? Răspunsul e dificil şi el nu poate rezulta decât din 
însumarea analizelor aplicate măcar asupra unora dintre cele mai importante răspunsuri 
individuale date modernităţii, ca provocare majoră a secolului trecut. Dar iniţiativa 
narativă din proiectul modernist lovinescian induce în mod clar o reacţie de dedublare 
identitară la nivelul autoreprezentării. Ferindu-ne s-o numim schizoidă, o judecăm cum 
ar spune psihologii, drept o tulburare de personalitate, (mai mult sau mai puţin) 
controlată, dar perturbatoare, pentru că generează nesiguranţă şi nemulţumire de sine. 
Aşadar naraţiunea canonic - intemeitoare a celei mai influente proiecţii asupra modernităţii 
româneşti di secolul XX este minată genetic de disconfortul instalării în modernitate, 
atâta vreme cât modernitatea este coincidentă cu Europa occidentală. 

Tematizarea ideologică pe care o operează Lovinescu narând modernizarea 
României organizează un câmp al (auto) reprezentărilor sociale pe care-l vor modela 
sau îl vor reface, re-inventa prin admiraţie sau negaţie toţi cei care vin după Lovinescu 
şi la acelaşi câmp identitar ne raportăm de fapt şi azi. Există o continuitate autoritară, cu 
discurs cultural, fie prin negarea, fie prin afirmarea câmpului reprezentaţional construit 
de Lovinescu.  

Lovinescu stabileşte definitiv că modernizarea începe în secolul  XIX şi că este 
sinonimă cu „integralizarea contactului nostru cu Apusul şi cu schimbarea mediului 
nostru de formaţie”, revoluţia de la 1848 reprezentând în chip simbolic „momentul 
principal al acestei orientări intelectuale, economice şi politice.” Procesul de 
modernizarea nu este unul evolutiv, cum l-ar fi dorit junimiştii în frunte cu Maiorescu, 
ci este unul revoluţionar, pentru că arde etapele istorice şi are iniţial un „caracter de 
integralitate” în dinamica imitaţiei, urmat apoi, în fazele superioare, de un incontestabil 
„spirit critic”. În final, când Eugen Lovinescu justifică lapidar, printr-o lege universală 
imitaţia, naraţiunea sa canonică părăseşte brusc orice tonalitate optimistă şi se încheie 
abrupt printr-un  mesaj de un profund şi deconcertant scepticism: cum numărul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:21:46 UTC)
BDD-A8405 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Mariana BOCA 
 

104 

„invenţiilor” sau al „ideilor originale” ale unui popor este foarte limitat, se poate spune 
fără exagerare că imitaţia e prima formă a originalităţii, în ...înţeles că, prin adaptare la 
unitatea temperamentală a rasei, orice imitaţie ia cu timpul un caracter specific. 

Originalitatea civilizaţiei noastre ca şi a civilizaţiei celor mai multe popoare nu 
stă, aşadar, în „elaboraţie”, ci în adaptare şi în prelucrare.” 

Există o contradicţie de fond în mesajul ultim a lui Eugen Lovinescu. În timp 
ce susţine că modernitatea românească este rezultatul unui proces revoluţionar, neagă 
posibilitatea apariţiei originalităţii în cursul inovaţiei creatore de forme culturale noi, 
prin urmare ..revoluţionară. Originalitatea se poate manifesta numai în adaptarea şi 
prelucrarea formelor imitate, din perspectiva lui Lovinescu. Dar, schimbarea culturală 
produsă de adaptare şi prelucrare nu în semnă revoluţie, ci reformă.. Aşadar, deşi 
construieşte cu răbdare o naraţiune sociologico-ideologică şi istorică după 1848 pentru 
a legitima mutaţia produsă de civilizaţia românească ca revoluţie structurală, Lovinescu 
îşi deconspiră în final o mentalitate culturală a cărui identitate de adâncime e dată de 
reformismul sceptic. Dealtfel, contând în aceleaşi concluzii procesul modernizator 
declanşat de imitaţie, evaluarea modernităţii româneşti devine evazivă şi pusă sub 
semnul unei încrederi distante, pur şi simplu relative: Imitaţia nu procedează după cum 
susţine Tarde, dinăuntru în afară, ci dinafară înăuntru, cu alte cuvinte, de la formă şi cu 
tendinţa probabilă (s.n) spre fond. Prima parte a acestei afirmaţii e evidentă şi scapă 
deci orcărei; cea de a doua e, întrucât ne priveşte, un adevăr în mers (s.n.) şi unica 
posibilitate de dezvoltare a civilizaţiilor tinere.”( Eugen Lovinescu, p. 480) 

Temperenţa maximă din aprecierea procesului de modernizare stabileşte 
paradoxal o distanţă critică între naratorul observator şi ocbiectul discursului său – 
proaspăta modernitate românescă, după ce tocmai criticismul iniţiat de junimişti fusese 
combătut în volumul al II-lea,, Forţele reacşionare. Cititorul pregătit de-a lungul Istoriei 
pentru un dezmodământ optimist, se întâlneşte în final cu un Eugen Lovinescu care nu 
vrea, să garanteze nimic şi se obţine de la orice  vizionarism. Ambivalenţa paradoxală a 
mesajului concluziv din naraţiunea lovinesciană vine dintr-o duplicitate a poziţionării 
instanţei producătoare de discurs; faţă de modernitate în general şi faţă de modernitatea 
românească în special: Eugen Lovinescu este un revoluţionar în judecata raţională, dar 
este în acelaşi timp un reformist sceptic în mentalitate şi în acţiune. 

Se poate presupune că Lovinescu este în egală măsură o conştiinţă suficient de 
energică şi clarvăzătoare pentru a concentra aspiraţiile unei epoci şi pentru a le da o 
direcţie, la fel cum este şi un reflector major al unei mentalităţi colective, pe care 
verbalizând-o, găsindu-i discursul reprezentativ, o canonizează. Astfel nu se poate 
explica cum axul modernităţii româneşti, de-a lungul întregului secol XX, se compune 
din indecizia, transformată în coexistenţă structurală paradoxală, din nevoia de revoluţie 
şi opţiunea pentru reforma mai degrabă lentă naraţiunea întemeietoare a lui Lovinescu 
a devenit cu uşurinţă canon, încă de la lansarea ei, pentru că şi pînă şi antilovinescienii 
sau antimoderniştii s-au regăsit în eyitarea spiritului în faţa modernităţii, dublată de 
patosul reprimat al proiectelor moderniste. Există o continuitate remarcabilă în acest 
comportament identitar, foarte vizibilă tocmai după 1990, când pare să realizeze 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:21:46 UTC)
BDD-A8405 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Etica modernizării în viziunea lui Eugen Lovinescu 

 
105 

întâlnirea paradigmatică dintre discursurile culturale cele mai diverse, altmiteri imposibil 
de conciliat. Înţelegând ezitarea în faţa modernităţii, prezintă tocmai la părintele 
întemeietor al canonului ei românesc, conştientizăm şi înţelegem dificultatea românilor 
în asimilarea modernităţii, mişcările lor impulsive revoluţionare, urmate sau dublate de 
mişcările regresive – sceptice şi negatoare. 

Ceea ce remarcăm astăzi analizând naraţiunea canonică a lui Lovinescu este că 
el nu şi-a depăşit spectaculos epoca, dar a făcut sinteza unui potenţial obiectiv. Nu şi-a 
asumat responsabilitatea dramatică a fi legiuitor în alb a modernităţii şi al 
modernismului românesc. Chiar dacă ar fi putut-o face, este evidentă şi-a interzis să 
normeze revoluţionar viitorul sau prezentul şi să lase moştenire un proiect modernist 
copleşitor prin viziune şi ideal. Practic şi numai pe jumătate mărturisit, Lovinescu evită 
să ne lase moştenire convertirea necondiţionată la modernitatea occidentală, ci ne 
indică intratextual alternativa unei linii mediene între revoluţia modernă şi reacţiunea 
anti-modernă. Iar această alternativă, rezultată tocmai din „adaptare” şi „prelucrare” 
imitativă, se constituie de la bun început într-o subtilă deviere de la modernitate, într-un 
drum pieziş şi totuşi temerar. Ultima arie din naraţiunea canonică lovinesciană ne 
confirmă ipoteza. Uimeşte în această ultimă secvenţă a discursului stranietatea 
nostalgiei autoflagelatoare după o tradiţie salvatoare care n-ar fi existat, fără să se indice 
însă natura certă a acestei tradiţii absente: „Pentru popoarele formate pe cale 
revoluţionară, fără un trecut cert, tradiţionalismul, în sensul imitaţiei acestui trecut 
inexistent şi al dezvoltării în cadrele datelor rasei, este o imposibilitate  sociologică. 
Tocmai lipsa unei tradiţii puternice, unită de altfel, şi cu lipsa unei autorităţi organizate 
au făcut posibilă o transformare atât de bruscă a civilizaţiei noastre în sens revoluţionar. 
Rămânem suspendaţi şi fără aripi citind despre nostalgia dramatică a lui Lovinescu 
după o tradiţie inaccesibilă, în timp ce afirmă din nou „sensul revoluţionar” al mutaţiei 
modernizatoare, sens ale cărui contradicţii de fond tocmai le-am relevat.  

În Istoria civilizaţiei române moderne Lovinescu extrage un film sociologic din 
materie istorică şi îl exploatează cu abilitate în vederea articulării unei ideologii cu 
aplicabilitate social-politică şi economică, rezumată în două legi: legea interdependenţei 
– sincronismul şi legea imitaţiei. Analiza procesului de modernizare a României îşi 
fabrică discursul critic în spaţiul amplu al discursurilor multiple care produc prin 
legitimarea modernitatea burgheză şi mentalitatea burgheză. În momentul în care 
Eugen Lovinescu trece de la analiza lumii româneşti, întreprinsă în plan istoric, social – 
politic şi economic, la analiza literaturii, obiectul discursului său se schimbă radical. 
Modernitatea vizează nu mai este cea social – politică şi economică sau burgheză, ci 
modernitatea literar estetică sau culturală. Teoretic, discursul critic al lui Eugen 
Lovinescu ar trebui să-şi schimbe faţa. Logic judecând lucrurile, el ar avea nevoie de 
alte reguli în lectura critico-narativă a modernităţii literar-estetice şi mai ales ar fi 
constrâns să identifice a altă ideologie, de data aceasta cu valoare filosofico-estetică, pur 
şi simplu pentru că se angajează într-o altă naraţiune, despre o altă realitate şi care ar 
viza un canon de altă natură. Practic însă, Eugen Lovinescu nu procedează astfel, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:21:46 UTC)
BDD-A8405 © 2014 Editura Universităţii din Suceava



Mariana BOCA 
 

106 

dimpotrivă. Criticul transferă ideologia justificată prin fenomenul social-economic şi 
adecvată acestuia în proiecţia fenomenului literar. 

Ipoteza lui Eugen Lovinescu asupra cauzelor şi protagoniştilor moderni ai 
României, ţesută împreună cu lectura meticuloasă a literaturii române narează pentru 
prima oară într-o istorie analitică dar şi teoretico-conceptualizantă ce este modernitatea, 
ce-ar fi modernul, şi felul de a fi şi mai ales cum vede modernismul sau cum ar trebui să 
se vadă de undeva dintr-o ţară estică a Europei, aflată la depărtări mentale de Occident - 
partea originară al modernităţii – poate mai mare decât cele geografice, dar niciodată 
descurajante pentru adepţii convinşi ai europinismului. Naraţiunea canonică a lui Eugen 
Lovinescu este povestea europenizării României şi în autoritatea pe cât de simplă, pe atât 
de probantă a sensului istoriei pe care o susţine stă în coerenţa sa ultimă şi legitimitatea sa. 

E necesar să ne întrebăm dacă am depăşit naraţiunea canonică a lui Lovinescu, 
dacă am ieşit ori nu definitiv din orizontul ei, la fel cum e firesc să ne întrebăm în 
orizontul căror noi naraţiuni canonice ne verbalizăm azi propriile lecturi (post) 
moderniste asupra literaturii şi a lumii, inevitabil dacă nu plagiatoare, cel puţin 
contaminate adânc de (post) poveştile, destul de multe, care sau adunat între timp 
despre modernitate, (post) modernism modern, modernizare… 

 
 
 
BIBLIOGRAFIE 
 

Eugen Lovinescu, Istoria civilizaţiei române moderne, Ediţie, studiu introductiv şi note Z. Ornea, 
Editura Ştiinţifică, Bucureşti, 1972. 

Eugen Lovinescu, Istoria literaturii române contemporane, vol.II, (Mutaţia valorilor estetice. Concluzii), 
Editura Minerva, Bucureşti, 1973. 

Anonymus Notarius , E. Lovinescu. Schiţă bio-bibliografică, în volumul omagial E. Lovinescu, 
Editura Vremea, 1942. 

 K. Marx, Œuvres, I, La Pléiade, 1969. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:21:46 UTC)
BDD-A8405 © 2014 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

