
„Philologica Jassyensia”, An IV, Nr. 1, 2008, p. 35-48 

 
 
 

Literatură panegirică în secolul al XX-lea. 
Observaţii despre apoteoza lui Nicolae Ceauşescu 

 
Klaus HEITMANN 

 
Eseul de faţă pleacă de la ideea că defunctul dictator Nicolae Ceauşescu a fost 

un domnitor comunist. Sa Majesté Ceauşescu I
er, astfel l-a numit în 1982 disidentul 

Virgil Tănase, pe atunci ţintă a unui atentat, din fericire nereuşit, comandat de 
suveran (Durandin 1990: 204). Drept simbol al demnităţii sale de domnitor, acesta 
purta un sceptru. I s-au dedicat, de la mijlocul anilor ’70 o puzderie de omagii 
poetice, al căror interes constă în aceea că avem de-a face aici cu o formă modernă a 
cultului suveranului aşa cum era pe larg dezvoltat încă din epoca elenismului şi a 
imperiului roman. Din mulţimea documentelor acestui cult pe care le colecţionasem 
în vederea unui studiu despre acest fenomen, am ales o antologie de texte în limba 
germană, întocmită cu prilejul împlinirii a şaptezeci de ani ai dictatorului, în 1988, 
un buchet de flori lirice întitulat Mit goldenen Lettern. Schriftsteller und 

Kulturschaffende melden sich zu Wort (Cu slove de aur. Scriitori şi creatori în 

domeniul culturii cer cuvântul). Folosind terminologia retorică, putem spune că aici 
este vorba de literatură panegirică sau encomiastică. Avem de-a face cu un gen 
special de literatură ocazională: laudă a suveranului, pe greceşte, logos basilikos. 
Poeziile conţinute în volumul respectiv reprezintă, în cazul nostru, aşa-numitele 
Genethliaka, omagii cu ocazia zilei de naştere a unei personalităţi de înalt rang care 
se cuvine preamărită şi de la care se aşteaptă, în schimb, o gratificaţie. Presupun că 
autorii reprezentaţi în antologia Cu slove de aur, la fel ca panegiricii sau poeţii de 
curte ai lui Ludovic al XIV-lea, contau ca pe ceva firesc pe o însemnată recompensă 
din partea celui glorificat. 

Din păcate n-am la dispoziţie textele originale ale contribuţiilor la volumul 
respectiv. Precizez că nu puţine din ele se datorează unor autori din minoritatea 
germanofonă din România. Mă văd nevoit să renunţ la citate originale şi întregi. 
Renunţ şi la numele autorilor. Constat doar că, după impresia mea, mai toţi au o 
anumită cultură generală, o anumită pregătire, spre deosebire de alte culegeri cu 
texte provenind de la oameni de rând, dibaci în a face versuri, dar cu un nivel 
intelectual modest. Citez drept exemple volumele Slăvim Conducătorul Ţării din 
1982 sau Imn Preşedintelui Ţării din 1983. 

În ceea ce urmează vă prezint fragmente dintr-o analiză sistematică a 
mijloacelor expresive, a topicii şi a simbolisticii cultului lui Ceauşescu. Susţin două 
teze fundamentale: 

 1. Într-o perspectivă mai îngustă se poate desluşi un substrat vădit religios al 
acestei topici şi simbolistici. Ele pot fi înţelese în mare măsură ca transpuneri 
secularizate ale unor concepţii creştino-biblice despre Dumnezeu. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:56:54 UTC)
BDD-A840 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Klaus HEITMANN 

 36 

 2. Într-o privire mai cuprinzătoare se poate observa că în discursul panegiric 
al acestui cult al personalităţii se regăsesc elementele centrale de discurs ale 
apoteozei şi divinizării domnitorilor din Antichitate, fără ca paralelele frapante ce se 
lasă descoperite dintre manifestările cultului lui August sau Nero pe de o parte şi 
cele ale proslăvirii lui Ceauşescu pe de altă parte să poată fi explicate printr-o 
continuitate istorică. Nu poate fi vorba aici de o tradiţie. Mai degrabă avem cu 
siguranţă de-a face cu reapariţia unor tipare arhetipale, atavice, supraistorice, 
ancorate dintotdeauna în inconştientul sau imaginarul colectiv, unde stăruie o 
anumită viziune a caracterului sacral al domniei, al regalităţii. În lumea modernă 
secularizată această viziune supravieţuieşte, aparent paradoxal, mai ales în 
regimurile totalitare. La urma urmei dăm aici din nou peste un fundal religios al 
cultului comunist al personalităţii, fie şi, de astă dată, un fundal lipsit de concepţii 
specific creştine. 

Aleg o seamă de motive pe care le-am spicuit în sus-numita antologie, 
renunţând  la etalarea tuturor pasajelor pe care le-aş putea aduce drept exemple. 
Precizez că citatele biblice provin din Biblia adică Dumnezeiasca scriptură a 

Vechiului şi Noului Testament, tradusă de Vasile Radu şi Gala Galaction. 
Remarca unu: lauda lui Ceauşescu  în analogie cu lauda lui Dumnezeu. 

Psalmul 7, 18: „Lăuda voi pe Domnul (...) şi numele Dumnezeului. Prea înalt îl voi 
slăvi în cântări”. Sau Psalmul 69, 31: „voi lăuda numele lui Dumnezeu întru cântări 
şi-l voi preamări cu mulţămită”. Şi mai ales Psalmul 34, 2: „Slăvi-voi pe Domnul în 
toată vremea, pururea lauda lui va fi în gura mea”. Şi iată în antologie, retraduc: 
„Slăvim acum şi întotdeauna gloria ta”. 

Remarca doi: panegiristul foloseşte, adresându-se lui Ceauşescu, persoana a 
doua singular, tot aşa cum psalmistul în invocaţiile sale îl tutuieşte pe Cel de Sus. 
Psalmul 28, 1: „Către tine, Doamne, (...) ridic glasul meu”. Psalmul 30, 9: „Către 
tine, Doamne, am strigat şi către tine m-am rugat fierbinte”. În antologie pasajul 
tocmai citat. Sau, retraduc: „Tu ne-ai arătat drumul (...). Tu erai creatorul gândului 
(...). Tu ne-ai dat puterea; gândirii şi cugetării tu ai dat un sens (...). Frunţile ridicate 
de griji mâna ta înţelegătoare le-a netezit”, ş.a.m.d.  

Remarca trei: Ceauşescu formează centrul unei treimi. Citez un autor sas din 
antologie, traducând: „Când rostim numele lui, aici la arcul Carpaţilor, legăm o 
ghirlandă roşu-galben-albastru peste ţară cu inscripţia: PARTIDUL, CEAUŞESCU, 
ROMÂNIA”1. Vezi Epistola întâia sobornicească a Sfântului Apostol Ioan 5, 3: 
„Trei sunt care mărturisesc pe pământ: Duhul şi apa şi sângele, şi aceşti trei 
mărturisesc la fel”. Interesant de notat faptul că în viziunea autorului citat culoarea 
galben-aurie din steagul naţional corespunde poziţiei domnitorului în centrul treimii. 
Dăm aici peste simbolica aurului, importantă pentru cea de-a doua teză a mea. 

Remarca patru: Ceauşescu  este lumina cea adevărată. În Crezul din Sinodul 
Ecumenic de la Niceea din anul 325 Hristos este definit ca fiind phos ek photos, 

theos alethinos ek theou alethinou, adică „lumină din lumină, Dumnezeu adevărat 
din Dumnezeu adevărat”. În antologie avem, printre altele, asociaţii între Ceauşescu 
şi lumină, retraduc: „(El) dă căldură din căldura inimii sale, lumină din lumina 

                                                 
1 Sau: România, Ceauşescu, Pace  (titlul unui volum omagial din 1983). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:56:54 UTC)
BDD-A840 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Literatură panegirică în secolul al XX-lea. Observaţii despre apoteoza lui Nicolae Ceauşescu 

 37 

adevărului său”. Sau: „tu eşti mândria noastră, lumina noastră”. Sau: „Noi 
descoperim lumină din întunecarea apelor; tu erai descoperitorul gândului”. 

Remarca cinci: Ceauşescu  nu este numai asemenea Dumnezeului adevărat. El 
este totodată şi om adevărat, fiul oamenilor. Aşa s-a numit adesea Hristos, vezi, de 
exemplu, Evanghelia lui Luca 17, 24. În antologie dictatorul este elogiat ca fiind 
„om plin de omenie” sau „cel mai iubit fiu al oamenilor”. 

Remarca şase: Ceauşescu este refugiul unei omeniri copleşite de griji. 
Epistola întâia a Sfântului Apostol Petru 5, 7: „Aruncaţi asupra lui toată grija 
voastră, căci el are grijă de voi”. În antologie, versuri citate deja: „Frunţile ridicate 
de griji mâna ta înţelegătoare le-a netezit”. 

Remarca şapte: Ceauşescu este drumul. Evanghelia lui Ioan 14, 6: „Eu sunt 
calea, adevărul şi viaţa”. În antologie: „Tu ne arăţi drumul”. Am auzit deja mai sus 
(remarca patru) că Ceauşescu este şi „purtător al adevărului, al luminii adevărului”. 

Remarca opt: în antologie Ceauşescu apare drept „piatră în capul unghiului a 
ceea ce rămâne statornic”. Aceeaşi imagine fusese folosită de Psalmist (118, 22) şi 
de Evanghelist (Matei 21, 42) pentru a-l denumi pe Mântuitor (cf. Forstner 1961: 59 
sqq., 135). 

Remarca nouă: sărbătoritul este chemat „fântână a apei vieţii”. După cum 
Hristos spune: „Cel ce va bea din apa pe care-i voi da-o eu, se va face în el izvor de 
apă izvorâtoare întru viaţa veşnică” (Ioan 4, 14). 

Remarca zece: Ceauşescu şi împlinirea vremilor. Evanghelia lui Marcu 1, 15: 
„S-a împlinit vremea şi s-a apropiat împărăţia lui Dumnezeu”. Sau Epistola 
Sfântului Apostol Pavel către Efeseni 1, 9 şi 10: „Dumnezeu ne-a făcut cunoscută 
taina voinţei sale... spre întocmirea împlinirii vremilor ca toate să se adune iarăşi în 
Hristos... toate într-însul”. Să comparăm cu antologia. Acolo se cântă „imnul 
împlinirii” şi se închină celui sărbătorit nu numai „bogăţia gândirii noastre curate”, 
ci şi „timpul solar al împlinirii”. Dar ce înseamnă în Noul Testament „împlinirea 
vremilor” (cf. Ernst 1997: 102 sqq.)? Înseamnă că a sosit termenul fixat de 
Dumnezeu spre care a tins istoria şi de la care capătă lumină şi înţeles. De aceasta se 
leagă o concepţie tipologică a istoriei, potrivit căreia faptele istorice din trecut 
dobândesc din punct de vedere al posterităţii un înţeles, un rost mai profund, întrucât 
joacă rolul de prefiguraţii, de profeţii reale, în sensul că fenomenul de altădată, 
fenomenul anterior, prevesteşte pe cel posterior, de mult mai târziu, care îl 
împlineşte, depăşindu-l în grandoare şi însemnătate (cf. Ohly 1977: 361–400). 
Fenomenul din trecut, mai rudimentar şi incomplet încă, este tipul, fenomenul de 
mai târziu, pe deplin dezvoltat este anti-tipul. Această concepţie tipologică a istoriei, 
numită şi interpretare figurală, este una specific creştină, deşi se anunţă deja în 
Roma păgână. De aici apare într-o lumină nouă formula „timpul solar al împlinirii” 
din antologia noastră. Tot acolo întâlnim şi formula „mersul maiestos al istoriei”. 
Cum se desfăşoară acest mers, reiese din altă poezie care dă cititorului o lecţie de 
istorie. Ni se spune că eroii străbuni ai poporului român, de la Burebista, regele 
Dacilor, până la Alexandru Ioan Cuza erau – cu expresiile mele – precursori, 
prooroci ai domnitorului actual, deplin şi desăvârşit. Într-un alt imn elogios al 
volumului citim: „Şi voievozii se înclină, cu pocale de lumină, toţi luptătorii şi 
visătorii, în cinstea acestei feţe” (Muşat, Pătroiu 1987). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:56:54 UTC)
BDD-A840 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Klaus HEITMANN 

 38 

Remarca unsprezece, în strânsă legătură cu remarca precedentă: Ceauşescu 
este unealta şi mediul divinităţii de rezervă cu numele Istoria. După prima Epistolă a 
lui Ioan 4, 9 „s-a arătat într-atâta dragostea lui Dumnezeu către noi, că pe Fiul său l-
a trimis în lume”. Dar pe Ceauşescu cine l-a trimis? În antologia noastră citim: „Un 
bărbat la vârful ţării, un om plin de omenie, trimis ne-a fost de istorie”. Dăm aici, ca 
şi în alte pasaje, de convingeri fundamentale pentru doctrina comunistă de mântuire 
a omenirii, şi anume: credinţa în dinamica imanentă a istoriei, credinţa în istorie ca 
singurul fond de rezervă de sens  în lume şi ca formă secularizată a Providenţei 
divine, credinţa în organul executiv al acestei Providenţe: Partidul, şi mai ales în 
şefii acestuia: Lenin, Stalin, Mao Dze Dun, Ceauşescu2. Idolatria unei istorii tinzând 
spre viitorul mitic al unei societăţi aproape perfecte trebuie considerată un element 
esenţial şi în divinizarea lui Ceauşescu. Bărbatul la vârful ţării este fiul istoriei, 
trimis de ea în lume, spre mântuirea lumii. 

Să încheiem lista cu evidenţierea unor paralele biografice între cei doi 
mântuitori, aşa cum sunt ele sugerate în antologia noastră. Deoarece dictatorul s-a 
născut într-un 26 ianuarie, se putea spune şi în cazul lui „era în mijlocul iernii”. Altă 
congruenţă constă în uimitoarea precocitate a unuia şi altuia. Încă din copilărie ieşise 
la iveală vocaţia lor transcendentă. Deja la vârsta de doisprezece ani băiatul Iisus, 
şezând în templu, în mijlocul învăţătorilor „i-a uimit cu priceperea şi răspunsurile 
lui; şi sporea în înţelepciune, creştea cu trupul, şi har avea la Dumnezeu şi la 
oameni” (Luca 2, 46 şi următoarele). Dar Ceauşescu, născut în 1918? S-a dovedit şi 
mai precoce. Căci încă din 1929, când avea numai unsprezece ani, cugeta 
revoluţionar. Într-o contribuţie în proză la antologie citim: 

 Nimeni nu-şi dădea seama pe atunci, în anul 1929, ce se va alege din acel 
băiat neastâmpărat. Ceea ce însă ştia şi resimţea cu toate fibrele fiinţei sale era faptul 
că lucrurile în ţara sa nu erau în regulă... Acel fiu de ţărani o fi dorit câteodată să facă 
rost de sabia magică din basme, pentru a face dreptate celor umiliţi, pentru a ajuta pe 
ai săi acasă să obţină pâine şi pământ. 

Ceea ce lăudătorii nu puteau prevedea este faptul că cel proslăvit de ei va avea 
şi un sfârşit aidoma lui Iisus. Atât fiul lui Dumnezeu cît şi fiul Istoriei au pierit prin 
moarte violentă. De notat, în treacăt, capriciul Istoriei, care a vrut ca ziua morţii 
fiului ei să fie un 25 decembrie, ziua naşterii celuilalt sol al Transcendenţei. 

Dar să nu trecem cu vederea o deosebire capitală. Execuţia primului a 
pecetluit pe veci consacrarea sa ca mântuitor divin, ca Hristos. Iar celălalt? În chiar 
ziua execuţiei dictatorului, la 25 decembrie 1989, Radioteleviziunea Română, acum 
liberă, a proclamat: „A murit Antihristul” (Durandin 1990: 9). Va să zică chiar şi 
după sfârşitul lui s-au legat de figura lui Ceauşescu concepţii biblice. Numai că locul 
apoteozei îl ocupă de atunci demonizarea. Nicolae face în prezent o nouă carieră 
postumă ca adversar al lui Hristos. Nu în ţara sa, sau mai puţin în ţara sa, ci peste 
ocean, în Statele Unite. E un fapt puţin cunoscut probabil în România că pe listele 
bestseller-urilor americane figurează de mai mulţi ani o serie de thriller religioasă, 
intitulată Left behind, scrisă de pastorul protestant fundamentalist Tim LaHaye 
împreună cu romancierul Jerry Jenkins. Seria ce are până acum unsprezece volume 

                                                 
2 Despre această viziune a istoriei în comunism vezi Demandt 1978: 393 sqq., Sironneau 1982: 392 

sqq, Boia 1998a: 39 sqq. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:56:54 UTC)
BDD-A840 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Literatură panegirică în secolul al XX-lea. Observaţii despre apoteoza lui Nicolae Ceauşescu 

 39 

(vor urma probabil altele), este inspirată de o lectură ad  litteram a Apocalipsului. În 
mii de pagini se imaginează, pornind de la textul biblic, evenimentele şi peripeţiile 
ce vor avea loc spre sfârşitul lumii, în ajunul revenirii lui Hristos (vezi 
http://www.leftbehind.com). Un erou principal al seriei este Antihristul, pe nume 
Nicolae Carpathia, Nicolae de la Carpaţi. Volumul III, de  415 pagini, intitulat 
Nicolae. The Rise of Antichrist, apărut în 1997, obţinuse în câţiva ani, în rândurile 
unui public american de un nivel mental modest, un tiraj de peste un milion de 
exemplare. Platitudinea acestor diabolizări echivalează cu apoteozele despre care am 
vorbit. Les extrèmes se touchent, cum spun francezii. 

Să trecem acum la a doua parte a anchetei despre cultul personalităţii. 
Dictatorul român, care încă în momentul morţii şi-a afişat ateismul, a vrut, după cum 
reiese din cele expuse până acum, să devină obiectul unui cult care îl înălţa la 
statutul unei fiinţe supraomeneşti, conferindu-i trăsăturile unei divinităţi de surogat. 
Cu toate că apoteoza sa n-a mers la fel de departe ca cea a lui Lenin în Uniunea 
Sovietică, unde icoanele din casele ţărăneşti au fost înlocuite cu portretele 
reprezentantului puterii comuniste, putem vorbi şi în cazul lui de o cvasi-divinizare. 

Acest lucru aminteşte izbitor nu numai de cultul lui Hristos, ci şi de cel al 
domnitorului din antichitate, îmbinându-se unul cu altul. Prin cultul domnitorului, 
fenomen deosebit de pronunţat referitor la împăraţii romani, se pot înţelege, în 
sensul larg al cuvântului, toate riturile care evidenţiază rangul religios al regelui sau 
împăratului, cum ar fi însemnele cu simbolică religioasă (diademă, coroană), sau 
ceremoniile accesului la domnitor sau ale purtării cu el. În sens mai restrâns aparţin 
la acest cult toate acţiunile în favoarea domnitorului – ca de exemplu sacrificiile, 
suplicaţiunile, comemorările, procesiunile ş.a.m.d. – care scot în evidenţă 
semnificaţia lui religioasă, fără a-l aşeza chiar în vecinătatea zeilor. În sensul cel mai 
restrâns al cuvântului numim cultice acele acte care îl fac pe domnitor să apară încă 
din timpul vieţii sau după moarte ca fiind el însuşi un zeu sau părtaş al zeilor sau 
egal cu ei; acele acte care prin apoteoză şi consacrare îl înalţă la sfera zeilor. Din 
punct de vedere creştin această divinizare este cât se poate de stranie, căci, după cum 
s-a spus:  

Alors que le christianisme nous a habitués à ce qu’un dieu se fît homme, l’âme 
antique concevait qu’un homme devînt dieu (Burdeau et alii 1964: 11). 

Evident, analogiile dintre cultul antic al domnitorului şi cel modern al 
personalităţii sunt doar parţiale. Lenin, Stalin, Mao şi Ceauşescu nu purtau însemne 
cu semnificaţie religioasă – sceptrul lui Ceauşescu nu se numără printre acestea. Ei 
nici nu erau obiecte de rituri şi acte cultice ca sacrificii şi suplicaţiuni – afară numai 
dacă vrem să considerăm nu drept „documente ale dragostei, stimei şi înaltei preţuiri 
a poporului” sumedenia de daruri oferite cuplului domnitor de toate straturile şi toate 
regiunile ţării, expuse în Muzeul de istorie a României, ci drept ofrande, similare 
vagoanelor întregi de cadouri sosite în Kremlin cu ocazia împlinirii a şaptezeci de 
ani a lui Stalin în 1949. Se pot însă, desigur, interpreta ca replici ale decenaliilor şi 
altor sărbătoriri în cinstea împăraţilor din antichitatea târzie omagiile de mase aduse 
lui Ceauşescu când a împlinit şaizeci, respectiv şaptzeci de ani, în 1978, respectiv 
1988. Corelaţia cea mai izbitoare constă, însă, în faptul că centrul de greutate al 
cultului împăratului se situa în panegiricul literar, adică tocmai sub forma par 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:56:54 UTC)
BDD-A840 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Klaus HEITMANN 

 40 

excellence a cultului personalităţii din secolul XX. Pe vremuri, ca şi astăzi, lauda 
suveranului se exprimă înainte de toate ca elogiu retoric-poetic. Referitor la Imperiul 
roman s-a vorbit chiar de limitarea apoteozei la genurile poetice şi panegirice: 

A existat de la August şi Nero – s-a spus (Bergmann 1998: 227) – un plan 
poetic în care domnitorul lumii era desemnat prin comparaţia cu Jupiter, iar stăpânul 
unei noi epoci a fericirii prin comparaţia cu zeul soarelui. Cu ajutorul acestor 
metafore poezia exprima totodată ceva inexprimabil altfel: şi anume că împăraţii erau 
mai mult decât principes inter pares, fără a fi împăratul realmente un zeu. 

De la Traian încoace, lăudătorii nu încetau sa-l compare sau să-l identifice pe 
împărat cu zeii sau să-l pună în relaţii cu aceştia. Din perspectiva cercetării istorice 
moderne se constată că  

asemenea comparaţii erau inerente unui panegiric. Se aştepta la ele în cadrul 
ceremonialului împărătesc. Însă, majoritatea populaţiei, căreia contactul imediat cu 
domnitorul era aproape totdeauna interzis, va fi fost mai dispusă probabil să creadă în 
divinitatea sa decât cei care zilnic aveau de-a face cu el ca om (Mause 1994: 3 sqq.; 
cf. Harzer, Braungart 1996: col. 1462).  

Pentru a judeca corect identificarea în retorică a unor oameni cu divinităţi, fie 
în antichitate, fie în epoci moderne, trebuie ţinut cont de o lege constitutivă a genului 
encomiastic (genus laudativum), explicată în felul următor în secolul al II-lea al erei 
noastre de Lucian: „Lucrul cel mai important în elogii sunt comparaţii reuşite”. 
Scriitorul grec numeşte reuşite acele comparaţii care nu alătură unui anumit lucru un 
altul de acelaşi nivel, ci – spune el – apropie ceea ce este de lăudat de ceva cu mult 
superior. Nu ai lăuda, de exemplu, un câine, dacă zici că e mai mare decât o vulpe 
sau o pisică. Nici comparaţia cu un lup nu ar fi o adevărată laudă. Ea ar lua naştere 
abia când compari un câine cu un leu (Bergmann 1998: 39). Putem adăuga: dacă 
vrei să lauzi un domnitor, se cuvine comparat cu un zeu.  

Trecerea imperiului de la păgânism la creştinism în sec. IV nu a pus deloc 
capăt divinizării domnitorilor. Ea a supravieţuit pe o bază nouă. Locul idealului 
elenistic al domnitorului carismatic şi depinzând de recunoaştere l-a luat, sub 
domnia lui Constantin, principiul după care el domneşte prin graţia lui Dumnezeu. 
Legitimaţia nu mai decurgea de la el însuşi, din faptele sale, ci din statutul lui 
aprioric ca urmaş şi locţiitor al lui Hristos pe pământ. În antichitatea târzie potrivit 
ceremonialului de curte, care sublinia poziţia cu totul aparte a domnitorului faţă de 
toţi ceilalţi muritori, el avea dreptul la adoratio şi proskynesis, adică să fie adorat. 
Nici măcar părinţii Bisericii nu se sfiiau să vorbească de adoratio a împăratului. Din 
secolul V folosirea termenului divinus în sensul de împărătesc era uzual, inclusiv în 
auto-reprezentarea domnitorilor. Tradiţia din epoca împăraţilor-zei păgâni se 
perpetua deci ca expresie extremă a concepţiei împărăţiei instituite şi conferite de 
Dumnezeu, conform Epistolei Apostolului Pavel către Romani (13, 1): „Oricine să 
fie supus stăpânirilor celor mai înalte; căci nu este stăpânire care să nu vină de la 
Dumnezeu, şi stăpânirile care sunt, au fost rânduite de Dumnezeu”. 

Apoteoza domnitorului urma să reînvieze pe deplin şi puternic în epoca 
barocului şi absolutismului, în secolele al XVII-lea şi al XVIII-lea, când Dumnezeu 
era considerat prototipul domniei absolute, al cărui reflex pe pământ era domnitorul. 
Monarhul participa la divinitatea lui Dumnezeu şi se bucura de veneraţia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:56:54 UTC)
BDD-A840 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Literatură panegirică în secolul al XX-lea. Observaţii despre apoteoza lui Nicolae Ceauşescu 

 41 

corespunzătoare. Acest fenomen era deosebit de vizibil la curtea franceză a lui 
Ludovic al XIV-lea. Bossuet, predicatorul de curte al acestui rege, declara în al său 
Sermon sur les Devoirs des Rois, din 1662: „Dieu fait régner les rois, établit leurs 
droits, choisit leurs personnes, leur donne la majesté, en fait des dieux”. Iar în a sa 
Politique tirée des propres paroles de l’Ecriture sainte spunea, adresându-se 
principilor: „Je ne sais quoi de divin s’attache au prince, c’est-à-dire que vous avez 
dans  votre autorité, vous portez sur votre front un caractère divin” (apud 
Hautecoeur 1953: 42; cf. Hartung 1949: 18 sqq, Lehmann 1980: 27). Pentru a 
înţelege în profunzime semnificaţia unor astfel de omagii trebuie ţinut seamă de 
doctrina celor două corpuri ale regelui, înrădăcinată în gândirea politică a Evului 
Mediu creştin, potrivit căreia domnitorul ca individ posedă un corp muritor, iar pe 
lângă acesta mai are, împreună cu supuşii lui, un corp politic, nemuritor, al cărui cap 
este. Regele este, deci, nu numai un individ, ci şi o instituţie nepieritoare. Se îmbină 
în el un element omenesc cu unul divin. Ca persoană este muritor, iar ca domn 
nemuritor şi Dumnezeu (Straub 1969: 29 sqq.)3. Prin urmare, Bossuet putea afirma 
în sus-numitul Sermon: „L’homme meurt, il est vrai; mais le Roi, disons-nous, ne 
meurt jamais: l’image de Dieu est immortelle”. E important să constatăm că în 
epocile creştine apoteoza în principiu nu se adresa naturii muritoare, ci celei 
nemuritoare a regelui, şi că atunci când la domnitori vădit răi discrepanţa între cele 
două naturi era prea mare, proslăvirea instituţiei regale conţinea o critică camuflată a 
deţinătorului ei. Nu rareori apoteoza era una obiectiv ironică. Descoperim aici o 
diferenţă esenţială – poate cea hotărâtoare – dintre cultul suveranului în antichitate şi 
baroc pe de o parte şi cultul personalităţii în secolul XX pe de alta. Cultul 
suveranului de altădată nu era – sau era numai în al doilea rând – un cult al 
personalităţii. Vom reveni asupra acestui lucru. Noutatea în divinizarea suveranului 
de pe vremea absolutismului în stilul lui Ludovic al XIV-lea consista în radicalitatea 
afirmării caracterului sacral al domniei din graţia lui Dumnezeu. Această amplificare 
şi aprofundare a doctrinei, care ajunge până la o adevărată teocratizare a autorităţii 

domneşti (Kruedener 1973: 30 sqq.) se manifesta în înscenarea cultului regelui la 
curtea franceză şi, pornind de acolo, difuzându-se, în alte părţi din Europa barocă, ca 
de exemplu în Saxonia, la curtea lui August cel Tare (August der Starke) de la 
Dresda (cf. Heldt 1997: 169, 187 sqq.). 

Revenind la cvasi-divinizarea dictatorului român, ne izbesc o serie de 
simboluri şi motive frecvente ce dau acestei moderne apoteoze impresia de déjà vu. 

Mă refer din nou la buchetul de flori din 1988, retraducând din germană. 
În primul rând atrag atenţia asupra înlănţuirii figurii lui Ceauşescu cu imagini 

solare. În nu mai puţin de nouă texte din antologia poetică dăm peste expresii ca: 
„cupă de soare”, „lumina soarelui”, „o zi plină de soare, soarele răsare”, „inimi prea 
pline de soare auriu”, „mulţi sori se rotesc pe orbită”, „în lumina soarelui lucesc 
până departe grădinile păcii”. Constatăm că în optica panegiriştilor săi Ceauşescu 
are afinităţi nu doar în general cu o fiinţă divină, ci, mai precis, cu un zeu al soarelui. 
Trecând în revistă concepţiile mai multor milenii despre domnie, analogiile sar în 

                                                 
3 Teza celor două corpuri ale regelui urcă, bineînţeles, la celebra carte a lui Ernst H. Kantorowicz, 

The King’s two bodies. A study in medieval political theology, Princeton, Princeton University Press, 
1957. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:56:54 UTC)
BDD-A840 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Klaus HEITMANN 

 42 

ochi. Din cele mai vechi timpuri popoarele şi culturile mediteraneene au comparat, 
dacă nu chiar identificat implicit, regii cu zeul soarelui (Bergmann 1998: 41). De la 
Egipt şi orientul mijlociu cultul solar a penetrat mai întâi în regatele elenistice şi de 
acolo în Roma împăraţilor. Aici încă din timpul lui Nero comparaţia cu zeul soarelui  
făcea parte din imaginea oficială a împăratului în poezie şi în artele plastice, elogiul 
literar al domnitorului transformându-se, în sfârşit, în auto-reprezentare megalomană 
a celui vizat (Bergmann 1998: 214, 223). În antichitatea târzie concepţia, la origine 
păgână, a regalităţii solare, s-a îmbinat cu concepţia lui Dumnezeu ca rege solar, 
conform unui simbolism biblic al soarelui (Forstner 1961: 100 sqq.). Ambele 
laolaltă au produs apostrofarea împăratului ca împărat divin solar, profund 
înrădăcinată în ceremonialul şi panegiricul curţii bizantine timp de un mileniu 
(Kantorowicz 1963: 150 sqq). 

În Occident, cultul solar al monarhului a cunoscut o nouă perioadă de înflorire 
din secolul XVI, sub semnul dezvoltării absolutismului. Simbolica aceasta şi-a atins 
apogeul, după cum se ştie, sub Ludovic al XIV-lea, cunoscut sub denumirea 
antonomastică le roi-soleil. Şi-a comparat rolul în stat cu sarcina soarelui în sistemul 
cosmic. Când a preluat guvernul, a ales drept emblemă soarele, urmând să-şi 
justifice decizia mai târziu, în autobiografie, cu convingerea că soarele este 
„assurément la plus vive et la plus belle image d’un grand monarque” (Peil 1986: 76 
sqq.). 

Lumina soarelui care străbate poeziile antologiei noastre este în mod special 
cea a zorilor, a aurorei. Citim versuri ca „Soarele răsare, sub semnul ce place tuturor/ 
Mii de braţe tind spre soare” sau „asemeni aurorei care se înalţă”. Sau citim într-un 
poem intitulat Pentru un veac al păcii, în care este vorba de naşterea lui Ceauşescu 

(retraduc iarăşi din germană, spicuind numai unele versuri): 

 Printre ale Oltului doine în luminoasa strălucire din roua de pe Olt s-a născut, 
nepierdut, dragostea izvorului, claritate a porţii soarelui aşezată printre oameni… Iar 
fruntea lui făcea plăcere luminii dimineţii… Creşte raza soarelui… Trăim clipa 
dimineţii, zorile victorioase.  

În studiul său Oriens Augusti – Lever du roi, Kantorowicz arată asemănarea, 
convenţională de la antichitate până în epoci moderne, a activităţii suveranului cu 
apariţia matinală a soarelui. Pleacă de la faptul că la începutul domniei sale, 
împăratul Adrian fusese aclamat ca Sol oriens, „Soare răsărind”, mai exact: „Zeu al 
răsăritului soarelui”, şi că în imperiul târziu Oriens Solis şi Oriens Augusti erau 
noţiuni corelate. Mai atrage atenţia asupra faptului că în creştinism, vorbindu-se de 
Crăciun, exista ideea de Oriens Christi figura, adică convingerea că naşterea şi 
apariţia Mântuitorului corespund răsăritului soarelui. Acest gând creştin nu decurge 
din cultul păgân al împăratului; asemănarea derivă mai degrabă din înrădăcinarea 
comună în teologii mai vechi din Orientul mijlociu. Asociaţiile revin în epoca 
absolutismului, sub forma, mai ales, a ritualului le lever du roi care se petrecea 
zilnic la Versailles, când regele-soare se scula din patul de paradă pentru a se lăsa 
îmbrăcat în mijlocul curtenilor săi. Ceremonia avea loc într-un dormitor ale cărui 
ferestre erau spre răsărit. Oriens Augusti, Christus oriens, Lever du roi – la această 
serie de imagini cultice întocmită de Kantorowicz mai putem adăuga un element, 
amintindu-ne de ultimele poezii encomiastice: îl putem numi Oriens dictatoris. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:56:54 UTC)
BDD-A840 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Literatură panegirică în secolul al XX-lea. Observaţii despre apoteoza lui Nicolae Ceauşescu 

 43 

Am citat deja sintagma „inimi prea pline de soare auriu”. Ca observaţie, este 
de remarcat nu numai substantivul, ci şi adjectivul: „auriu”. Dăm aici peste alt 
simbol deosebit de semnificativ pentru cultul domnitorului şi al personalităţii: în 
afară de soare, adjectivul evocă şi metalul preţios. Încă din timpul faraonilor egipteni 
aurul scotea în evidenţă puterea, bogăţia şi prestigiul domnitorilor; în cultul religios 
dădea dovadă de rangul lor supraomenesc (Forstner 1961: 154 sqq.; cf. Janes 1998). 
De aceasta trebuie să ne amintim, dacă în florilegiul poetic festiv citim expresii 
precum: „cuvinte aurii”, „visul fructului undelor aurii” sau următoarele versuri din 
poemul O carte care este pământ:  

Luciul pământului vâră aurul în toate frunzele… E septembrie şi focuri 
albastre ard în struguri coapte şi aurul gutuilor, fericirea de mâine, acum putem s-o 
numim… Căci forţa din forţa veşnică a poporului, lumină aurie o să încălzească 
faptele noastre. 

 La urma urmelor întregul volum omagial stă sub semnul aurului. Repet titlul: 
Mit goldenen Worten (‘Cu slove de aur’), imprimat în culoare de aur pe 
supracopertă. Întreg florilegiul se prezintă ca o ofrandă aurie. 

Se deschide aici încă un nou orizont de simbolism. De simbolul aurului se 
lega de la antichitate visul unei ere fericite, paradisiace, pe scurt: aurii, în care 
omenirea să trăiască într-o stare de pace şi armonie desăvârşită. Printre manifestările 
cele mai celebre ale acestui vis unei aetas aurea se numără începutul 
Metamorfozelor lui Ovidiu: Aurea prima sata est aetas…, precum şi Ecloga IV a lui 
Vergiliu, în care poetul prooroceşte că în curând se va încheia, prin naşterea unui 
băiat, etatea de fier şi va coborî din cerul înalt o gintă aurie, gens aurea. Vergiliu 
scria în timpul lui August, sub a cărui domnie ideea epocii de aur servea adesea 
drept slogan politic pentru un nou început sub protecţia lui Apollo, zeul soarelui. 
Acest vis al omenirii propagat de poeţi şi propagandişti urma să se perpetueze sub 
următorii împăraţi, mai toţi mult aşteptaţi şi celebraţi ca restauratori de timpuri 
fericite. În antichitatea târzie astfel de omagii se adevereau tot mai groteşti şi golite 
de sens, în faţa prăpăstiei tot mai largi dintre propagandă şi realitatea tristă4. Cum să 
nu ne vină în minte mizeria din ultimii ani ai geniului carpatin, pentru care poeţii de 
curte luau cuvântul ca „să-l slăvească/ pe tatăl ţării,/ etatea de aur a României” sau 
mărturiseau: „Caut cuvinte, cum n-au fost niciodată/ pentru epoca de aur 
Ceauşescu”. Nu ne miră că şi în cazul mitului vârstei de aur epoca barocului 
constituie un pod între literatura encomiastică antică şi cea modernă. Încă odată ne 
putem referi la proslăvirea de care Ludovic al XIV-lea a avut parte. Versurile 
menţionate din Vergiliu fuseseră întrebuinţate pentru a omagia copilul care deveni 
rege la numai cinci ani. 

Cu mitul antic al etăţii de aur şi speranţa păgână în reîntoarcerea ei se îmbinau 
în creştinism credinţa în existenţa unui paradis la începutul istoriei, precum şi, pe 
temeiul Apocalipsei, doctrina chiliastă a unei împărăţii fericite de o mie de ani a lui 
Iisus Hristos pe pământ la sfârşitul istoriei. Ambele doctrine se împărtăşeau din ceea 
ce, cu o expresie paradoxală, a fost numit nostalgie du futur (Ruyer 1988: 288, apud  

                                                 
4 Despre asocierea cultului împăraţilor cu noţiunea de aetas aurea vezi, între altele, Möller 1985, 

Zanker 1987: 137 sqq., Fears 1988: col. 1072 sqq., Bergmann 1998: 123 sqq., 136 sqq., 142, 219, 223, 
229, 267. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:56:54 UTC)
BDD-A840 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Klaus HEITMANN 

 44 

Delumeau 1995: 6), adică nostalgia viitorului ca reîntoarcere a ceea ce fusese odată 
şi dispăruse. Această străveche încredere in sosirea unui timp strălucitor, glorios,  
şi-a pierdut în secolul XIX fundaţia religioasă în sensul tradiţional păgân şi creştin şi 
s-a transformat în fel de fel de ideologii ale progresului5.  Printre acestea se numără 
şi viziunile de viitor ale socialismului şi marxismului6. La urma urmei şi 
promisiunile de fericire ale comunismului – dar şi ale naţional-socialismului, care 
pretindea a fi deja el însuşi începutul unui mileniu – nu erau altceva decât reeditări 
secularizate ale mitului erei de aur şi celor o mie de ani ai lui Hristos. Să nu trecem 
însă cu vederea o deosebire marcantă între viziunile de viitor mai vechi şi cele 
moderne, totalitare. Căci de nostalgie du futur poate fi vorba doar acolo unde 
concepţia de istorie este una ciclică, care să facă loc ipotezei unui început fericit al 
istoriei, la care omenirea este sortită să revină după nenumărate rătăciri şi erori. 
Redeunt Saturnia regna, jubilase Vergiliu, „se întoarce împăraţia  lui Saturn” (zeul 
care stăpânise în vârsta de aur). Construcţia unui asemenea pod între trecut şi viitor 
era, bineînţeles, o idee absurdă pentru materialismul dialectic şi felul său de a 
concepe societatea primitivă. Secolul de aur al păcii îndrumat de Ceauşescu nu 
trebuia să restituie o stare anterioară a societăţii, ci să depăşească şi să întreacă tot ce 
fusese vreodată. Se poate spune şi aşa, mai simplu: mitul vechi era, în părţi egale, şi 
retrospectiv şi prospectiv, pe când cel comunist era numai prospectiv; primul 
consista din amintire şi credinţă, al doilea numai din credinţă. 

Un ultim amănunt în toată această ordine de idei. Am vorbit mai sus despre 
sfânta treime Partidul, Ceauşescu, România şi corelaţia sa cu culorile steagului 
românesc. Am putut constata că, în viziunea autorului citat, culoarea galben-aurie 
din steag corespunde poziţiei domnitorului în centrul treimii. Putem adăuga acum că 
această culoare atrage totodată atenţia naţiunii asupra dictatorului ca zeu al soarelui 
şi garant al fericitei vârste de aur. 

Terminăm trecerea în revistă a miturilor şi simbolurilor laudative ale cultului 
dictatorului printr-un motiv care se întâlneşte în contribuţia unui poet sas la volumul 
omagial din 1988. Începutul poeziei sună aşa: „Asemeni păsării care jubilând salută 
primăvara/ bucuria ne umflă astăzi pieptul şi devine cântec”. Aceasta aminteşte 
frapant de o convenţie a poeziei trubadurilor din Evul mediu, de aşa-numitul début 

printanier, adică de obiceiul  poeţilor provensali de a-şi începe cântecele de dragoste 
cu un fenomen al naturii, adesea o evocare a primăverii. La baza acestei convenţii 
lirice stă sentimentul mai mult sau mai puţin conştient al unei reciprocităţi cosmice 
între starea naturii şi dispoziţia sufletească a eului liric iubitor. Se creează impresia 
că şi în versurile poetului citat există o astfel de relaţie cosmică. Numai că ea este de 
o cu totul altă natura. Exaltarea creaturii, a animalului, a omului după îngheţarea 
iernii este asociată aici cu ziua naşterii dictatorului. Semnificaţia pentru cititor este: 
Ceauşescu şi ziua lui ne anunţă, ne aduc primăvara. Altfel spus: dictatorul este 
purtătorul mântuirii şi al norocului pentru ai săi chiar şi în sensul că este aliat cu 
forţele vitale ale naturii. Dacă poetul respectiv îşi începe elogiul cu primăvara, un 
altul – tot din Cu slove de aur – finalizează prin anotimpul înnoirii: „Timpul 

                                                 
5 Pentru cele ce urmează trimitem la Girardet 1986 : 97–138, Boia 1998b : 138 sqq. 
6 Vezi expunerile pe larg din Delumeau 1995, cap. XX : La croyance au progrès, cap. XXI : Le 

socialisme transformera le monde şi cap. XXII : L’avenir radieux prédit par les utopies du XXe siècle. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:56:54 UTC)
BDD-A840 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Literatură panegirică în secolul al XX-lea. Observaţii despre apoteoza lui Nicolae Ceauşescu 

 45 

primăverii aduce soarele/ pentru cântecul clar,/ urări de bucurie bărbatului mare,/ 
Urare a poporului din ogorul de grâu/ căci el iluminează cu lumină de aur/ un secol 
al păcii”. S-ar zice, poate, că acestea sunt cuvinte goale. Dar nu sunt. Ascunsă sub o 
suprafaţă retorică, reînvie aici concepţia arhaică, latentă, a unei regalităţi sacrale, 
carismatice, potrivit căreia monarhul este cel care procură victorie şi pace, 
prosperitate, bunăstare, recolte bogate şi timp frumos (cf. Lanczkowski 1990: col. 
323 – 327). Deja în Egiptul antic regele era buricul lumii, cel care purta grija ordinii 
puterilor de viaţă. Invers, la unele popoare africane, catastrofele naturale, ca de pildă 
recoltele proaste în serie, erau atribuite pierderii puterii sacrale (pierderii numen-ului 
regelui) şi puteau duce, drept consecinţă, la înlăturarea lui. În antichitatea greco-
latină găsim interpretări foarte similare. În ce priveşte înflorirea vieţii în primăvară 
la sosirea domnitorului, iată cum se adresează poetul Horaţiu lui August într-o odă 
(IV, 5), în care face o paralelă între întoarcerea celui din urmă dintr-o lungă călătorie 
şi efectele primăverii: „Dăruie-i înapoi patriei lumina, conducătorule binevoitor,/ 
căci dacă asemeni primăverii faţa ta/ străluceşte poporului,/ ziua merge mai bucuros 
şi sorii radiază mai clar”. S-ar putea uşor aduce astfel de consideraţii şi din literatura 
panegirică a barocului (cf. Heldt 1997: 139, 167). 

După enumerarea numeroaselor coincidenţe între apoteoza domnitorilor din 
timpuri vechi şi moderne se impun câteva întrebări şi reflecţii mai importante. Cea 
mai arzătoare problemă este desigur problema explicării suprapunerilor dezvăluite. 
Cum să înţelegem mai ales reminiscenţele biblice? Am spus deja că în cazul 
autorilor adunaţi în culegerea Cu slove de aur avem vădit de-a face cu intelectuali de 
un nivel cultural corespunzător, cu autori – credincioşi sau nu – care, neîndoielnic, 
în cursul formării lor au avut contacte nu numai superficiale cu cultura creştină, 
familiarizându-se şi cu Biblia, fie prin lectură, fie prin liturghie. Altfel trebuie 
explicate congruenţele cu cultul împăraţilor romani şi cel al unui Ludovic al XIV-
lea. Aici nu există nici o continuitate, nici o filieră directă. Orice dependenţă este de 
exclus. De o conexiune indigenă cu literatura encomiastică din epoca fanarioţilor nu 
poate, bineînţeles, fi vorba. În realitate, explicaţia este de găsit în inconştientul 
colectiv şi transistoric al omenirii. Congruenţele se adeveresc a fi reprezentări 
arhetipale, manifestându-se, conform naturii arhetipurilor, spontan, în toate culturile 
şi toate timpurile, adesea sub formă de mari mituri şi simboluri, cărora le aparţin, de 
pildă, soarele divin, eroul mântuitor sau paradisul, dar şi culori sacrale şi numere, ca, 
de pildă, trinitatea. Ceea ce a reieşit din textele cercetate, sunt feluri arhaice, 
atemporale de a gândi, dar în construcţii noi – „construction nouvelle, matériaux 
archaïques”, în terminologia lui Lucian Boia (Boia 1998b: 24). 

Pentru o altă chestiune importantă, cea a diferenţelor şi  contrastelor dintre 
cultul domnitorilor de ieri şi de azi, răspunsul, în fond, s-a dat deja când s-a vorbit 
de istorie ca divinitate de substituţie. În timp ce cultul divinizant din timpul 
faraonilor se întemeia pe convingeri transcendent-religioase, cultul personalităţii din 
regimurile totalitare ale secolului XX, în ultima analiză, nu era altceva decât 
adorarea unor atei de către alţi atei. Ca fenomen integral, cultul personalităţii face, 
după moartea lui Dumnezeu, dovada continuităţii neîntrerupte a nevoii individuale şi 
colective de a găsi un sens superior în existenţă, ceva absolut – şi o întruchipare, o 
încarnare a acestuia. Apoteoza lui Ceauşescu constituie un exemplu grăitor a ceea ce 
de la Eric Voegelin (1938) se numeşte religie politică (Voegelin 1938). Înainte de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:56:54 UTC)
BDD-A840 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Klaus HEITMANN 

 46 

această dată sociologul şi politologul Robert Michels vorbise deja despre nevoia de 
veneraţie şi adoraţie a maselor, cărora, în idealismul lor primitiv, le trebuiesc zei 
seculari (Korff 1997: 173 sqq., 177 sqq.). Rezumând, se poate afirma că deosebirea 
fundamentală între cultul tradiţional al domnitorului şi cultul modern al 
personalităţii rezidă în aceea că, deşi ambele au un caracter religios, unul crede într-
un zeu ceresc, nemuritor, altul într-un zeu pământean, sortit dispariţiei. 

A fost atinsă deja mai sus şi o altă diferenţă între fostul cult al suveranului şi 
modernul cult al personalităţii: teoria celor două corpuri ale regelui. Fenomenul nou 
în comparaţie cu întreaga tradiţie schiţată constă în faptul că vechea separaţie între 
persoană şi funcţie, în care omagiile pentru suveran se adresau predominant funcţiei, 
în modernitate se şterge, fiind scoase propagandistic în evidenţă exclusiv calităţile 
individului (Hambsch 1996: col. 1379, 1384, 1388). Elogiul altădată nu era un scop 
în sine; mai degrabă servea la sancţionarea unui determinat canon de valori, avea 
deci, fie şi camuflat, un caracter mai mult sau mai puţin normativ. A-l preamări pe 
domn, în trecut, echivala adesea cu a-i da lecţii de conduită, cu a-l confrunta cu 
idealul unui rege. Nu rareori lauda era în realitate o admonestare, o critică ascunsă. 
Faptul că literatura panegirică de altădată de multe ori nu se referea atât la un ins dat 
cu toate slăbiciunile sale omeneşti, ci la titularul celei mai înalte şi importante funcţii 
în societate, nu s-a luat îndeajuns în seamă de cei care depreciază, cum fac îndeobşte 
istoricii literari, acest gen literar. O asemenea depreciere este însă, pe de altă parte, 
pe deplin justificată în cazul unor efluvii de linguşeli nedemne de tipul florilegiului 
Cu slove de aur, pe care l-am ales drept exemplu al idolatriei unui dictator lipsit de 
graţia lui Dumnezeu. 

Bibliografie 

Bergmann 1998: Marianne Bergmann, Die Strahlen der Herrscher. Theomorphes 

Herrscherbild und politische Symbolik im Hellenismus und in der römischen 

Kaiserzeit, Mainz. 
Boia 1998a: Lucian Boia, Jocul cu trecutul, Bucureşti, Humanitas. 
Boia 1998b: Lucian Boia, Pour une histoire de l’imaginaire, Paris, Les Belles Lettres. 
Burdeau et alii 1964: François Burdeau, Nicole Charbonnel, Michel Humbert, Aspects de 

l’empire romain, Paris, PUF. 
Demandt 1978: Alexander Demandt, Metaphern für Geschichte. Sprachbilder und 

Gleichnisse im historisch-politischen Denken, München. 
Durandin 1990: Catherine Durandin, Nicolae Ceauşescu , roi communiste, Paris. 
Ernst 1997: Josef Ernst, Erfüllung, in  J. Heinz, A. Sand (Hrsg.), Münchener theologisches 

Wörterbuch zum Neuen Testament, Düsseldorf, Patmos. 
Fears 1988: J. Rufus Fears, Herrscherkult, in Reallexikon für Antike und Christentum, vol. 

14, Stuttgart, Hiersemann Verlag. 
Forstner 1961: Dorothea Forstner, Die Welt der Symbole, Innsbruck, Tyrolia Verlag. 
Girardet 1986: Raoul Girardet, Mythes et mythologies du progrès, Paris, Seuil. 
Hambsch 1996: Björn Hambsch, Herrscherlob, in Historisches Wörterbuch der Rhetorik, 

vol. 3, Tübingen, Max Niemeyer Verlag. 
Hartung 1949: Fritz Hartung, L’Etat c’est moi, in „Historische Zeitschrift”, 169. 
Harzer, Braungart 1996: F. Harzer, G. Braungart, Höfische Rhetorik, in Historisches 

Wörterbuch der Rhetorik, vol. 3, Tübingen, Max Niemeyer Verlag. 
Hautecoeur 1953: Louis Hautecœur, Louis XIV, roi soleil, Paris, Plon. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:56:54 UTC)
BDD-A840 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Literatură panegirică în secolul al XX-lea. Observaţii despre apoteoza lui Nicolae Ceauşescu 

 47 

Heldt 1997: Kerstin Heldt, Der vollkommene Regent. Studien zur panegyrischen Casuallyrik 

am Beispiel des Dresdners Hofes Augusts des Starken, Tübingen, Max Niemeyer Verlag. 
Janes 1998: Dominic Janes, God and gold in late antiquity, Cambridge, CUP. 
Kantorowicz 1963 : Ernst H. Kantorowicz, Oriens Augusti – Lever du roi, in „Dumbarton 

Oaks Papers”, 17. 
Korff 1997: Gottfried Korff, Personenkult und Kultpersonen. Bemerkungen zur profanen 

Heiligenverehrung im 20. Jahrhundert, in Walter Kerber (Hrsg.), Personenkult und 

Heiligenverehrung, München, Kindt Verlag. 
Kruedener 1973: Jürgen von Kruedener, Die Rolle des Hofes im Absolutismus, Stuttgart, 

Fischer Verlag. 
Lanczkowski 1990: Günter Lanczkowski, Königtum, I, in „Theologische Realenzyklopädie”, 

vol. 19, Berlin–New York. 
Lehmann 1980: Hartmut Lehmann, Das Zeitalter des Absolutismus. Gottesgnadentum und 

Kriegsnot, Stuttgart, „Christentum und Gesellschaft”, 9. 
Mause 1994: Michael Mause, Die Darstellung des Kaisers in der lateinischen Panegyrik, 

Stuttgart, Palingenesia 50. 
Möller 1985: Klaus Möller, Götterattribute in ihrer Anwendung auf Augustus. Eine Studie 

über die indirekte Erhöhung des ersten Princeps in der Dichtung seiner Zeit, Idstein, 
Schulz-Kirchner. 

Muşat, Pătroiu 1987: Mircea Muşat, Ion Pătroiu, Epoca demnităţii şi împlinirii marilor 

idealuri naţionale, in Ion Pătroiu (ed.), Marele Mircea Voievod, Bucureşti, Editura 
Academiei Române, p. 518–527 (apud Lucian Boia, Istorie şi mit în conştiinţa 

românească, Bucureşti, Humanitas, 1997, p. 269). 
Ohly, 1977: Friedrich Ohly, Halbbiblische und ausserbiblische Typologie, in idem, Schriften 

zur mittelalterlichen Bedeutungsforschung, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 
Peil 1986: D. Peil, Emblematische Fürstenspiegel im 17. und 18. Jahrhundert, in 

„Frühmittelalterliche Studien”, 20. 
Ruyer 1988: R. Ruyer, L’Utopie et les utopies,  Brionne, G. Monfort (apud Jean Delumeau, 

Mille ans de bonheur, Paris, Fayard, 1995). 
Sironneau 1982 : Jean-Pierre Sironneau, Sécularisation et religion politique, La Haye, Mouton. 
Straub 1969: Eberhard Straub, Repraesentatio Maiestatis oder churbayerische Freudenfeste, 

München, „Miscellanea Bavarica Monacensia”,  14. 
Voegelin 1938: Eric Voegelin, Die politischen Religionen, Wien. 
Zanker 1987: Paul Zanker, Augustus und die Macht der Bilder, Leipzig. 

Panegyrische Literatur in Rumänien: die Ceauşescu-Apotheose 

Der Essay gibt in etwas gekürzter Form die Studie „Panegyrische Literatur in 
Rumänien: die Ceauşescu-Apotheose” wieder, erschienen im Sammelband  „Im Dialog: 
Rumänistik im deutschsprachigen Raum”, ed. L. Schippel (Frankfurt 2004). Er gilt einem 
literarischen Genus vormoderner Zeiten, der panegyrischen oder enkomiastischen Dichtung, 
dem Herrscherlob, das zuletzt im Barock in Blüte stand, im 20 Jahrhundert aber im 
Personenkult der kommunistischen Welt eine unvermutete Auferstehung feiern konnte, in 
Rumänien speziell in den unzähligen Preisgedichten auf Nicolae Ceauşescu. Dies wird am 
exemplarischen Beispiel der deutschsprachigen Anthologie „Mit goldenen Lettern. 
Schriftsteller und Kulturschaffende melden sich zu Wort” nachgewiesen, die 1988 zum 70. 
Geburtstag des Diktators erschien.. Es wird an Hand genauer Textvergleiche aufgezeigt, wie 
die Huldigungen auf der einen Seite an biblisches Gotteslob erinnern; und auf der anderen 
Seite an Traditionen und Topoi  des antiken wie auch des barocken Herrscherlobes 
gemahnen, ohne dass hierbei eine literarische Filiation bestünde. Vielmehr wird die These 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:56:54 UTC)
BDD-A840 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Klaus HEITMANN 

 48 

vertreten, dass die auffälligen Analogien zu hellenistischer, kaiserzeitlicher und barocker 
Herrschervergottung auf überzeitlicher Verwurzelung von Herrscherbildern in einer religiösen 
Symbolik des kollektiven Unbewussten der Menschheit wurzeln. 

 
Heidelberg  

Germania 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:56:54 UTC)
BDD-A840 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

